
CENTRAAL ART K E L 

De kunst van het eten 

Inleiding bij 'Het bedwelmen van vis tijdens het dodingsproces' 

door J. Scheerboom 

De noodzaak zich te voeden met ander leven, onverschillig of dit leven van plantaardige 
of dierlijke oorsprong is, leidde tot het besef te moeten doden om zelf te overleven. Het 
werd al in een ver verleden door een aantoonbaar deel der mensheid als een tragedie 
ervaren en het wordt nog steeds door velen als een probleem ervaren. 

Antropologen duiden het aan met 'dieren­
dodersscrupulantisme', het schuldbesef 
dat eenvoudig georganiseerde natuurvol­
keren kennen, vaak in geritualiseerde 
vorm, als (levende!) planten of dieren moe­
ten worden gedood om zich mee te voe­
den .. 
In veel niet-westerse samenlevingen be­
staat geen duidelijk onderscheid tussen 
mensen en dieren en worden voedseldie­
ren aangezien als mede-dieren . Het heeft 
geleid tot een geliefd motief in de my then 
over de oertijd van volkeren. De my the ver­
haalt over een of andere fout, hoofdzakelijk 
doordat een voedingsverbod werd overtre­
den. Het bracht de mens kennis en inzicht, 
maar daarna werd de mens door een boze 
godheid uit een 'tuin' van gelukzaligheid en 
geborgenheid verdreven. Sindsdien, zo 
vertellen de my then, verlangen wij tever­
geefs terug te keren naar wat voorgoed ver­
loren was gegaan. 
Wij weten nu dat onze vegetarische voor­
ouders van ca. 6 miljoen jaar geleden, zijn 
overgestapt naar het mede eten van aas en 
vlees. De laatste honderdduizenden jaren 
stond vooral vis op het menu (in de vorige 
aflevering van dit blad is hier uitgebreid 
over verslag gedaan (1)). Het verschafte ons 

22 

de noodzakelijke bouwstoffen voor de ont­
wikkeling en verfijning van onze hersenen. 
De Griekse my the van Prometheus verhaalt 
hoe hij het vuur uit de hemel stal, de men­
sen hiermee inzicht verschafte, maar hier­
voor door de goden werd gestraft. Het be­
sef dat wij 'mede-dieren' moe(s)ten dod en 
omdat dit ons de noodzakelijke voedings­
stoffen biedt voor hersenontwikkeling, blijft 
ons tot de dag van vandaag achtervolgen. 
De maatschappij bijvoorbeeld verwacht 
van een viskweker dat deze op 'vera nt­
woorde' wijze produceert en dat de vis op 
'humane wijze' wordt gedood. In deze afle­
vering vindt u een verslag over de ontwik­
kelingen op het gebied van het op humane 
wijze doden. 
Allereerst worden de historische achter­
gronden belicht. 

Vervreemding 
De moderne mens vertoont verschijnselen 
van vervreemding van zijn oorspronkelijke 
belevingswereld. Zo komt het voor dat een 
bewoner van het ontwikkelde Westen niet 
meer weet waar het voedsel dat hij eet, 
vandaan komt. Het kan lei den tot gebrek 
aan respect voor het voedsel. Voedsel 
wordt beschouwd als een primaire levens-



AQUA OC)t~ 6/2003 23 



behoefte dat tegen de laagste prijs beschik­
baar moet zijn. Aandacht voor ons voedsel 
is in Nederland nooit een diepgewortelde 
traditie geweest. Zorgelijk is dat het aantal 
te dikke kinderen, door de consumptie van 
'fast food', toeneemt. 
Een heel andere ontwikkeling is dat het 
aantal 'vlees- en visverlaters' toeneemt. Zij 
werden uit respect voor de dieren vegeta­
rier of veganist. Boeddha, Leonardo da 
Vinci, Leo Toistoi en Gandhi gingen hen 
voor.. Leo Toistoj stelde: 'als wij vrij willen 
zijn van oorlog en uitbuiting, moeten we de 
slachthuizen afschaffen, want er bestaat 
geen principieel onderscheid tussen het 
doden van een dier en dat van een mens. 
Toistoj was een groot schrijver, maar mo­
dern voedingsonderzoek toont overduide­
lijk aan dat wij mensen bepaalde stoffen uit 
dierlijke organismen gewoon nodig heb­
ben om gezond te blijven functioneren. Zo 
moet een vrouw tijdens zwangerschap en 
zoogperiode, voldoende van de essentiele 
vetzuren DHA en EPA opnemen, vooral uit 
vette vis, om haar kind een normale ontwik­
keling mogelijke te maken. Het gebeurt nog 
steeds dat de verstandelijke ontwikkeling 
van kinderen is achtergebleven, omdat hun 
moeders onvoldoende DHA (uit vooral vis) 
binnenkregen. Een aanbeveling van het 
FAO te Rome is daarom het regelmatig 
eten van vis te propageren, vooral in ont­
wikkelingslanden waar het eten van vis 
(nog) gemeengoed is. 

Unter- und Ubertiere 
Elke beschaving heeft een eigen manier om 
met dieren om te gaan. Onze westerse sa­
menleving laat zien dat als het heersende 
wereldbeeld verandert, dit ook gevolgen 
heeft voor de manier waarop wij met die­

ren omgaan. 
In de prehistorie werden dieren, op grond 
van de toenmalige inzichten, zowel ge­
vreesd als gerespecteerd. Aan sommige 
dieren werden goddelijke eigenschappen 
toegekend. De voorouders van de Braban-

24 

ders zagen het varken, vanwege zijn moed, 
als heilig. Dieren werden ook als gelijk­
waardig beschouwd, zoals op Bali (Indone­
sie) apen nog steeds als gelijkwaardig aan 
de mens worden beschouwd. Kat, krokodil 
en baviaan werden in het oude Egypte als 
heilig beschouwd en iedereen kent de hei­
lige koe van India. 
In het middeleeuwse Europa werd de mens 
als middelpunt van het heelal beschouwd 
en als heerser over planten en dieren. Dit 
zou tot ver in de twintigste eeuw duren. 
Genetisch onderzoek laat nu zien dat H. sa­
piens maar weinig verschilt van de andere 
gewervelde dieren. 
Zeker! Wij kunnen verantwoordelijk wor­
den gesteld voor onze verrichtingen. Wij 
hebben een cultuur voortgebracht waarin 
waarden als gelijkwaardigheid en gelijk­
heid voor de wet een belangrijke rol speelt. 
Dit zijn zaken die in het dierenrijk ongekend 
zijn. Hier is, ogenschijnlijk, de wet van de 
sterkste en de meest aangepaste van toe­
passing. 
Maar toch. Veel wat nu als typisch mense­
lijk wordt aangeduid, blijkt ook bij andere 
dieren aanwezig te zijn, zij het vaak in rudi­
mentaire vorm. Zo zijn chimpansees en 
gorilla 's tot communicatie in staat geble­
ken, niet met taal, maar met gebaren. Ver­
driet kennen zij ook. Een jonge chimpansee 
kan na het overlijden van zijn moeder be­
sluiten uit verdriet geen voedsel meer tot 
zich nemen. Het sterft dan letterlijk van ver­
driet. En dan zijn er honderden diersoorten, 
zoals dolfijnen en inktvissen waarvan we 
nu pas beginnen te vermoeden hoe intelli­
gent ze zijn. En ook dieren blijken begiftigd 
te zijn met het zogenaamde zesde zintuig, 
waarmee op afstand kan worden waarge­
nomen. Rupert Sheldrake - ik weet het: hij 
is zeer omstreden, maar ik ga er voorlopig 
van uit dat zijn experimenten goed en eer­
lijk zijn uitgevoerd, anders was het hem wei 
meteen verweten - toonde aan dat honden, 
evenals hun baas, over het vermogen be­
schikken het moment aan te voelen waarop 

6/2003 AQUAo~ot~ 



de baas besluit naar huis te gaan. Video­
beelden laten zien dat als de baas het sig­
naal krijgt 'je kunt naar huis', op hetzelfde 
moment de hond opstaat om op de baas te 
staan wachten. Het is dan schrijnend te be­
denken dat er nu, in China bijvoorbeeld, 
honden worden gefokt, om te worden ge­
geten. Wij moeten dan ook bedenken dat 
varkens nog intelligenter dan honden blij­
ken te zijn en dat wij in Nederland hiervan 
nog wei een karbonade lusten. 
In de grijze oudheid was het al zo dat als 
een walvis, beer of giraffe als voedseldier 
werd gedood, dit werd beschouwd als een 
tragedie. Het was bittere noodzaak het dier 
te eten, aan de andere kant begreep men 
dat het hier ging om een medebewonervan 
deze aarde die moest worden gerespec­
teerd. Men zag dit als een paradox en een 
mysterie en men lOcht naar het in harmo­
nie brengen van de schijnbare tegenstrij ­
digheid. De Britse historicus John Gray 
merkte hierover op: 
' Het waren met name de grate godsdien­
sten die dergelijke paradoxen onder ogen 
hebben gezien en aile filosofen van Socra­
tes tot aan Spinoza toe ook' . 
Doordat de paradox, het mysterie tegen­
woordig vaak rationeel wordt benaderd, 
kan dit leiden tot soms hilarische, soms tot 
dodelijke uitwassen. Het kan ook uitgroeien 
tot een maatschappelijk probleem. Begrip 
voor en inzicht in de problematiek is daar­
om wenselijk. 
De Engelse schrijver T.S. Eliot drukte dit als 

voigt uit: 
' Here the impossible union of spheres of 
existence is actual! '. 
Een andere Engelsman, de filosoof Jeremy 
Bentham, zei een tweehonderd jaar gele­
den het volgende over het verschil tussen 
dieren en mensen: 
'De vraag of dieren kunnen redeneren is 
niet belangrijk en ook niet of ze kunnen pra­
ten, maar wei: kunnen ze /ijden? ' 
Een worm of een vis ook pijn lijden, waar­
bij de intensiteit, volgens Bentham, van 

AQUA 0(;'::':;:- 6/2003 

minder van ' belang is als het feit dat er 
wordt gel eden. Dieren hebben, volgens 
Bentham, net als mensen, recht op een 
'dierwaardige ' en 'gelijkwaardige ' behan­
deling. 

Het radicale standpunt 
In Nederland wordt de filosofie van de ge­
lijkwaardigheid van mens en dier uitgedra­
gen door o.a. Hans Baay, directeur van de 
Stichting Varkens in Nood en de filosoof 
Paul Cliteur. Zij eisen voor dieren gelijke 
rechten en pleiten voor het bestaan van een 
Gerechtshof voor Dieren. 
Men lOU met betrekking tot dit standpunt 
het volgende kunnen opmerken: 
1. In Nederland kennen wij al de Dierenbe­

scherming, de Wet op de Dierproeven 
en de GelOndheids- en Welzijnswet. 

2. Ais het de bedoeling is dat ook dieren 
ter verantwoording kunnen worden ge­
steld voor hun daden, is het zeer de 
vraag of zij verantwoordelijk kunnen 
worden gesteld voor wat zij namens 
hun aard doen. Zo zal men het, hopelijk, 
een tijger of een haai niet kwalijk kan 
nemen als zij een mens in de arm bijten . 
Zij doen wat zij volgens hun natuur 
moeten doen en missen bovendien het 
reflecterend vermogen, zoals de mens 
deze heeft, om zich van de gevolgen 
bewust te zijn. 

Baay en Cliteur beschouwen ook het hou­
den van dieren voor productiedoeleinden 
als een verwerpelijke zaak, vergelijkbaar 
met het houden van slaven. Belangrijk is 
dat een dergelijke argumentatie gehoor 
vindt en dat het aantal vlees- ofvisverlaters 
toeneemt. 
Het eerste probleem is dat de vlees- en vis­
verlaters zichzelf en hun kinderen schade 
kunnen toebrengen, want wij hebben nu 
eenmaal essentiele voedingsstoffen nodig 
uit vlees en vis. 
Het tweede probleem ontstaat als het hou­
den en doden van dieren voor de humane 
consumptie als een kwaad wordt gezien dat 

25 



moet worden bestreden, lOals destijds de 
slavernij. Zo zal de vegetarier/veganist u, 
vlees- of viseter, verwijten een 'speciesist' 
te zijn. Oat is iemand die op oneigenlijke 
redenen de eigen soort bevooroordeeld, 
vergelijkbaar met een racist die het eigen 
ras op onredelijke gronden bevooroor­
deeld. U krijgt ook het verwijt dat u niet uw 
kat of hond zal eten, maar wei andere, even 
gevoelige dieren.'U bent niet conse­
quent! !', wordt ons dan verweten. 

De religieuze benadering 
Onze voorouders kenden de noodzaak vis 
en vlees te eten om gezond te blijven. Tege­
lijk kennen zij een verbondenheid met de 
natuur die veel westerlingen, niet meer 
kennen. Het leidde tot een schuldbewust­
zijn die antropologen aanduiden met 'die­
rendodersscrupulantisme. Dit scrupulantis­
me heeft overigens ook betrekking op het 
doden van planten en bomen! De vroege 
landbouwers zagen immers in de veld­
vruchten een 'gave'van een god, wiens 
lichaam in de dood voedsel voor de men­
sen was. In het oude Egypte was de god 
Osiris identiek met het gerst, dat werd ge­
dood door de sikkels van de maaiers, maar 
weer tot leven kwam in het zaaizaad van het 
koren. 
En de oogstarbeiders van het oude Libanon 
zongen 'Ai lanu! ', 'wee ons ' als klaagzang 
bij het 'doden' van de god van het koren. 
Sjamanistische volkeren voerden verzoe­
ningsriten op en baden tot de 'Heer van de 
dieren ' of de 'geest' van de diersoort voor­
dat de jacht werd ingezet. Voor meer van 
dit soort voorbeelden moet u te rade gaan 
bij de Duitse filosoof en psycholoog Eugen 
Drewermann. In 'Geloven in Vrijheid'(2) 
schreef hij: 
Te moeten doden wat ons in staat stelt in 
leven te blijven, te moeten vernietigen wat 
wij liefhebben zijn 'gevoelsambivalenties' 
die voortkomen uit de tegenstrijdigheid 
van het bestaan zeit. Hier biedt de religie de 
mogelijkheid het besef schuldig te zijn lou-

26 

ter om het feit dat men bestaat op te heffen! 
Maar let wei: de re ligie kan evenmin de 
wereldorde veranderen, die zich als van­
zelfsprekend volkomen duidelijk baseert op 
de afschuwelijke wet van eten en gegeten 
worden. Wij staan voor het oude probleem 
dat de orde van de natuur uit het oogpunt 
van de moraliteit van de menselijke cultuur 
inacceptabel lijkt te zijn. Schepping en ze­
delijkheid, zijn en bewustzijn, denken en 
voelen komen hier met elkaar in een tegen­
stelling die zich niet wil laten verzoenen, 
hoewel hij nog lo dringend om verzoening 
roepf. 
De geschriften van het christendom staan 
ook bol van voorbeelden van dierendo­
dersscrupulantisme en het verzoenen van 
het schijnbaar tegenstrijdige. Twee voor­
beelden: 
Joh .1 2: 24: ' Indien de graankorrel in de aar­
de valt en sterft, brengt zij veel vruch t 
voort ' . Dit lijkt op hoe de oude Egyptenaren 
hun Osiris zagen, als god van het graan. 
Johannes bedoelt nu de dood en verrijzenis 
van Jezus. 
Joh.21,13: 'H ij nam het brood en gaf het 
hun en evenzo de vis ' 
En let wei: deze woorden staan aan het eind 
van het evangelie dat aan Johannes wordt 
toegeschreven, wanneer Jezus al is gestor­
ven en verrezen. In het verhaal biedt dus 
een gestorven en weer opgestane Jezus de 
omstanders brood en vis aan om te eten! 
Waarbij zij opgemerkt dat in het begin van 
onze jaarteliing, toen deze woorden wer­
den opgeschreven, teksten werden aange­
past aan veranderde inzicht en dat zij, veel 
meer dan later, waren bedoeld om mythes 
en mysteries te duiden. Lees de boeken van 
bijbelgeleerden als Emmanuel Tov of Ja­
cob Siavenburg. Pas in de vijfde eeuw werd 
gecanoniseerd en begon de dogmatise­
ring. 
Het is ook interessant te lezen wat er is ge­
schreven over het verschijnsel Theofagie: 
het eten van de godheid in de vorm van een 
dier om tot verzoening en eenwording met 



- Gerard van Honthorst - Oe dorstige eter - z.j. 
- doek - particuliere co//ectie Europa 

27 



de godheid te komen (de betekenis van het 
Latijnse woord religere is: weer met elkaar 
in verbinding brengen). 

De rechtlijnigheid van Volkert 
Ook de moderne mens is onbehagen met 
betrekking tot het doden van 'mededieren' 
niet vreemd, ook al noemt hij zich rationeel. 
Wij nemen waar dat de moderne vorm van 
dierendodersscrupulantisme een gewillig 
oor vindt bij Dierenbescherming en actie­
groepen. Hierbij mogen wij van geluk spre­
ken dat het bestuur van de Dierenbescher­
ming pretendeert haar normen te baseren 
op wetenschappelijke argumenten. Dit is 
een basis voor een open gesprek, geba­
seerd op feiten. 
Overigens kan ik me voorstellen dat de 
voorstanders van gelijke dierenrechten 
nogal verlegen waren met de argumentatie 
van Volkert van der G. dat het beeindigen 
van een (mensen)leven te rechtvaardigen is 
om die van tienduizenden (nertsen) te red­
den, lOals onze politie of het leger letsel bij 
delinquenten voor lief neemt om erger te 
voorkomen. 
Volkert verliet de rechtszaal zonder dat hij 
op dit punt werd weerlegd. 
De rechter vond het belangrijker dat de let­
ter van de Wet werd nageleefd. Onbespro­
ken bleef de vraag waarom het leven van 
een mens belangrijker lOU zijn dan de le­
vens van tienduizenden nertsen, waarom 
het speciesisme een foute ideologie zou 
zijn. Zoals gesteld: de Officier van Justitie 
hoeft zich aileen maar rekenschap te geven 
van de letter van de Wet, maar wij weten 
toch ook dat de letter van de Wet een dode 
zaak is en dat aileen de Geest doet leven. 
Voorlopig raad ik Volkert aan Misdaad en 
Strafvan F.M. Dostojewski te lezen, de klas­
sieker over het plegen van een fTloord. 
Feit is dat onze voorouders de stap hebben 
gezet van vegetarier naar alleseter, waar­
door zij qua geestelijke ontwikkeling verder 
konden komen dan chimpansee en bono­
boaap. Hiermee stal Prometheus het vuur 

28 

uit de 'hemel. Hij gaf ons inzicht, maar vol ­
gens de my the is hij hiervoor gestraft! 

Neurofysiologische argumenten 
En welke resultaten biedt het wetenschap­
pelijk onderzoek? Heel in het kort: 
In het onderzoek is slechts een tipje van de 
sluier opgelicht over de wijze waarop de 
hersenen bij mens en dier werken. Men 
loopt hierbij tegen het probleem aan dat 
het bijlOnder moeilijk, zo niet onmogelijk, is 
te bewijzen dat een ander levend wezen 
(zelfs een ander mens dan uzelf) over een 

. bewustzijn beschikt (3). Het is dan ook niet 
verbazend dat met betrekking tot een vis en 
ook andere dieren er discussie bestaat over 
de vraag of die dieren leed kunnen ervaren. 
Met betrekking tot vis (let wei! lOogdieren 
verschillen van vissen!) bestaan er neuro­
biologische argumenten over en weer: 

Aan de ene kant stelde James D. Rose (4) de 
vraag of vissen in staat zijn tot het voelen 
van pijn en hier onder te lijden. Hij kwam 
tot de conclusie dat: 
1. De respons in gedrag op schadelijke sti­

muli kan men scheiden van het psycho­
logisch ervaren van pijn. 

2. Het bewust zijn van pijn bij mensen is 
afhankelijk van functies die liggen ver­
ankerd in de cerebrale cortex. 

3. Vissen ontbreekt ten ene male het on­
der 2 genoemde deel van de cortex of 
enige functionele equivalent, waardoor 
het hen onmogelijk is pijn te ervaren. 
Wat vissen wei vertonen zijn robuuste, 
niet-bewuste, neuro-endocrine en fy­
siologische stress reacties op schadelij­
ke stimuli. Om deze reden is het vermij­
den van potentiele stress door bescha­
diging een belangrijk uitgangspunt bij 
het bepalen van het welzijn bij vissen. 

Het standpunt van Rose komt er in wezen 
op neer dat we vanuit het oogpunt van rent­
meesterschap rekening moeten houden 
met het welzijn van vissen. Zijn standpunt 



dat vissen geen pijn kunnen ervaren , wordt 
door tal van onderzoekers niet onderschre­
ven. Ais men de redenering van Rose voigt, 
zou dit betekenen dat dieren die niet over 
een cerebrale cortex beschikken niet in 
staat zijn om te zien, omdat visuele prikkels 
daar worden verwerkt. Het zou betekenen 
dat vogels blind zouden zijn. Het is bekend 
dat een taak (in dit geval: het zien) ook kan 
worden uitgevoerd door andere hersende­
len. Zo vindt bij vogels de verwerking van 
visuele prikkels plaats in het 'midbrain op­
tic tectum' (5). Een ander argument tegen 
het standpunt van Rose is de volgende: 
Opiumachtige verbindingen (van nature 
voorkomende pijnstillers in de hersenen) 
doen hun werk niet in de neocortex (vol­
gens Rose moet de neocortex aanwezig zijn 
om pijn te kunnen ervaren), maar dit bete­
kent niet dat die opiumachtige verbindin­
gen niet pijnstillend werken. Ook in de her­
senen van vissen zijn deze verbindingen 
aanwezig (5). De vraag is dan waarom die 
stoffen aanwezig zijn als deze dieren geen 
pijn kunnen ervaren (5)7 
Nag een argument tegen het standpunt van 
Rose: 
Volgen we zijn definities, dan zouden aileen 
mensen en primaten in staat zijn om pijn te 
ervaren (6). Andere zoogdieren (uw hond en 
kat bijvoorbeeld) zijn volgens de definities 
van Rose ook niet in staat om pijn te erva­
reno Rose negeert ook de geaccepteerde 
inzichten dat vogels en amfibieen pijn kun­
nen ervaren, terwijl ze niet over een neocor­
tex (volgens Rose de cruciale structuur van 
de hersenen voor het ervaren van pijn). 
En dan het laatste argument tegen het 
standpunt van Rose. Uit de laatste pUblica­
ties van Sneddon (6.7), die zijn verschenen 
na die van Rose, blijkt dat een vis voor wat 
de anatomie, de neurofysiologie en het ge­
drag in staat is pijn te ervaren . Sneddon 
heeft laten zien dat na het toedienen van 
een prikkel die schade kan toedienen aan 
een vis, het gedrag complex is en meer 
omvat dan hettotaal van reflexen. Hiermee 

AQUA o~c)"~ 6/2003 

voldoen vissen wetenschappelijk aan het 
criterium, dat is opgest eld door Zimmer­
man, om pijn te kunnen ervaren. 
In de ogen van Sneddon dient er daarom 
rekening te worden gehouden met het wel ­
zijn van vissen onder productieomstandig­
heden, bij de sportvisserij en het weten­
schappelijk onderzoek. 
In Nederland en andere Europese landen 
stelt men zich daarom op het standpunt dat 
een vis kan lijden, in welke vorm dan ook, 
en dat, tijdens het slachtproces, stress bij 
vissen dient te worden vermeden. 'Dat er 
met betrekking tot ongerief bij de vis tijdens 
het slachten niets aan de hand zou zijn, is 
een conclusie die wij als onderzoeksspecia­
listen niet zullen trekken' zei Hans van de 
Vis onderzoeker aan het RIVO te IJmuiden 
desgev~aagd. In deze aflevering vindt u een 
weergave van zijn bevindingen en die van 
Bert Lambooij. 

Literatuur 
1. J . Scheerboom, Waar leefden onze Voorou ­

ders (van)? AQUAcultuur, 18,5,19-28 (2003) 

2. Eugen Drewermann, Geloven in Vrijheid, 

1995. Uitgeverij Meinema, Zoetermeer. ISBN 

90-211 -3609-0 

3. J . S. Ledoux. The Emotional Brain. Tou­

chstone Book, New York 384 pp, 1996. 

4. James D. Rose, Reviews in Fisheries Science, 

10(1), 2002, pagina 1-38; The neurobehavioral 

Nature of Fishes and the Question of Aware­

ness and Pain) . 

5. FSBI, 2002. Fish Welfare . Briefing Paper 2. 

Fisheries Society of the Britisch Isles. Granta 

Information Systems 82A, High Street, 

Swaston, Cambridge CB2 4H UK 

6. Lynne U. Sneddon . Trigeninal somatosensory 

innervation of the head of a teleost fish with 

particular reference to nociception . Brain Re­

search, 972, 44-52 (2003). 

7. Lynne U. Sneddon e.a., Do fishes have noci­

ceptors? Evidence for the evolution of a ver­

tebrate sensory system . Proceedings of the 

Royal Society London, B (2003) 

29 


