C E N T R A A L

De kunst van het eten

Inleiding bij ‘Het bedwelmen van vis tijdens het dodingsproces’

door J. Scheerboom

De noodzaak zich te voeden met ander leven, onverschillig of dit leven van plantaardige
of dierlijke oorsprong is, leidde tot het besef te moeten doden om zelf te overleven. Het
werd al in een ver verleden door een aantoonbaar deel der mensheid als een tragedie
ervaren en het wordt nog steeds door velen als een probleem ervaren.

Antropologen duiden het aan met ‘dieren-
dodersscrupulantisme’, het schuldbesef
dat eenvoudig georganiseerde natuurvol-
keren kennen, vaak in geritualiseerde
vorm, als (levende!) planten of dieren moe-
ten worden gedood om zich mee te voe-
den..

In veel niet-westerse samenlevingen be-
staat geen duidelijk onderscheid tussen
mensen en dieren en worden voedseldie-
ren aangezien als mede-dieren. Het heeft
geleid tot een geliefd motief in de mythen
over de oertijd van volkeren. De mythe ver-
haalt over een of andere fout, hoofdzakelijk
doordat een voedingsverbod werd overtre-
den. Het bracht de mens kennis en inzicht,
maar daarna werd de mens door een boze
godheid uit een ‘tuin’ van gelukzaligheid en
geborgenheid verdreven. Sindsdien, zo
vertellen de mythen, verlangen wij tever-
geefs terug te keren naar wat voorgoed ver-
loren was gegaan.

Wij weten nu dat onze vegetarische voor-
ouders van ca. 6 miljoen jaar geleden, zijn
overgestapt naar het mede eten van aas en
vlees. De laatste honderdduizenden jaren
stond vooral vis op het menu (in de vorige
aflevering van dit blad is hier uitgebreid
over verslag gedaan (')). Het verschafte ons

22

de noodzakelijke bouwstoffen voor de ont-
wikkeling en verfijning van onze hersenen.
De Griekse mythe van Prometheus verhaalt
hoe hij het vuur uit de hemel stal, de men-
sen hiermee inzicht verschafte, maar hier-
voor door de goden werd gestraft. Het be-
sef dat wij ‘mede-dieren” moel(s)ten doden
omdat dit ons de noodzakelijke voedings-
stoffen biedt voor hersenontwikkeling, blijft
ons tot de dag van vandaag achtervolgen.
De maatschappij bijvoorbeeld verwacht
van een viskweker dat deze op ‘verant-
woorde’ wijze produceert en dat de vis op
'humane wijze’ wordt gedood. In deze afle-
vering vindt u een verslag over de ontwik-
kelingen op het gebied van het op humane
wijze doden.

Allereerst worden de historische achter-
gronden belicht.

Vervreemding

De moderne mens vertoont verschijnselen
van vervreemding van zijn oorspronkelijke
belevingswereld. Zo komt het voor dat een
bewoner van het ontwikkelde Westen niet
meer weet waar het voedsel dat hij eet,
vandaan komt. Het kan leiden tot gebrek
aan respect voor het voedsel. Voedsel
wordt beschouwd als een primaire levens-

6/2003 AQUAG o ==~



edoing 8119802 aiainaiied
[seaued] so0p

2991

(24 (1S YsiH] usAs|lISSIA
snibep

g
1)
=0
lo
<
=
=4
<




behoefte dat tegen de laagste prijs beschik-
baar moet zijn. Aandacht voor ons voedsel
is in Nederland nooit een diepgewortelde
traditie geweest. Zorgelijk is dat het aantal
te dikke kinderen, door de consumptie van
“fast food’, toeneemt.

Een heel andere ontwikkeling is dat het
aantal ‘vlees- en visverlaters’ toeneemt. Zij
werden uit respect voor de dieren vegeta-
riér of veganist. Boeddha, Leonardo da
Vinci, Leo Tolstoi en Gandhi gingen hen
voor.. Leo Tolstoj stelde: ‘als wij vrij willen
zijn van oorlog en uitbuiting, moeten we de
slachthuizen afschaffen, want er bestaat
geen principieel onderscheid tussen het
doden van een dier en dat van een mens.
Tolstoj was een groot schrijver, maar mo-
dern voedingsonderzoek toont overduide-
lijk aan dat wij mensen bepaalde stoffen uit
dierlijke organismen gewoon nodig heb-
ben om gezond te blijven functioneren. Zo
moet een vrouw tijdens zwangerschap en
zoogperiode, voldoende van de essentiéle
vetzuren DHA en EPA opnemen, vooral uit
vette vis, om haar kind een normale ontwik-
keling mogelijke te maken. Het gebeurt nog
steeds dat de verstandelijke ontwikkeling
van kinderen is achtergebleven, omdat hun
moeders onvoldoende DHA (uit vooral vis)
binnenkregen. Een aanbeveling van het
EAO te Rome is daarom het regelmatig
eten van vis te propageren, vooral in ont-
wikkelingslanden waar het eten van vis
(nog) gemeengoed is.

Unter- und Ubertiere

Elke beschaving heeft een eigen manier om
met dieren om te gaan. Onze westerse sa-
menleving laat zien dat als het heersende
wereldbeeld verandert, dit ook gevolgen
heeft voor de manier waarop wij met die-
ren omgaan.

In de prehistorie werden dieren, op grond
van de toenmalige inzichten, zowel ge-
vreesd als gerespecteerd. Aan sommige
dieren werden goddelijke eigenschappen
toegekend. De voorouders van de Braban-

24

ders zagen het varken, vanwege zijn moed,
als heilig. Dieren werden ook als gelijk-
waardig beschouwd, zoals op Bali (Indone-
sié) apen nog steeds als gelijkwaardig aan
de mens worden beschouwd. Kat, krokodil
en baviaan werden in het oude Egypte als
heilig beschouwd en iedereen kent de hei-
lige koe van India.

In het middeleeuwse Europa werd de mens
als middelpunt van het heelal beschouwd
en als heerser over planten en dieren. Dit
zou tot ver in de twintigste eeuw duren.
Genetisch onderzoek laat nu zien dat H. sa-
piens maar weinig verschilt van de andere
gewervelde dieren.

Zeker! Wij kunnen verantwoordelijk wor-
den gesteld voor onze verrichtingen. Wij
hebben een cultuur voortgebracht waarin
waarden als gelijkwaardigheid en gelijk-
heid voor de wet een belangrijke rol speelt.
Dit zijn zaken die in het dierenrijk ongekend
zijn. Hier is, ogenschijnlijk, de wet van de
sterkste en de meest aangepaste van toe-
passing.

Maar toch. Veel wat nu als typisch mense-
lijk wordt aangeduid, blijkt ook bij andere
dieren aanwezig te zijn, zij het vaak in rudi-
mentaire vorm. Zo zijn chimpansees en
gorilla’s tot communicatie in staat geble-
ken, niet met taal, maar met gebaren. Ver-
driet kennen zij ook. Een jonge chimpansee
kan na het overlijden van zijn moeder be-
sluiten uit verdriet geen voedsel meer tot
zich nemen. Het sterft dan letterlijk van ver-
driet. En dan zijn er honderden diersoorten,
zoals dolfijnen en inktvissen waarvan we
nu pas beginnen te vermoeden hoe intelli-
gent ze zijn. En ook dieren blijken begiftigd
te zijn met het zogenaamde zesde zintuig,
waarmee op afstand kan worden waarge-
nomen. Rupert Sheldrake - ik weet het: hij
is zeer omstreden, maar ik ga er voorlopig
van uit dat zijn experimenten goed en eer-
lijk zijn uitgevoerd, anders was het hem wel
meteen verweten - toonde aan dat honden,
evenals hun baas, over het vermogen be-
schikken het moment aan te voelen waarop

6/2003 AQUA G & ===




de baas besluit naar huis te gaan. Video-
beelden laten zien dat als de baas het sig-
naal krijgt ‘je kunt naar huis’, op hetzelfde
moment de hond opstaat om op de baas te
staan wachten. Het is dan schrijnend te be-
denken dat er nu, in China bijvoorbeeld,
honden worden gefokt, om te worden ge-
geten. Wij moeten dan ook bedenken dat
varkens nog intelligenter dan honden blij-
ken te zijn en dat wij in Nederland hiervan
nog wel een karbonade lusten.

In de grijze oudheid was het al zo dat als
een walvis, beer of giraffe als voedseldier
werd gedood, dit werd beschouwd als een
tragedie. Het was bittere noodzaak het dier
te eten, aan de andere kant begreep men
dat het hier ging om een medebewonervan
deze aarde die moest worden gerespec-
teerd. Men zag dit als een paradox en een
mysterie en men zocht naar het in harmo-
nie brengen van de schijnbare tegenstrij-
digheid. De Britse historicus John Gray
merkte hierover op:

‘Het waren met name de grote godsdien-
sten die dergelijke paradoxen onder ogen
hebben gezien én alle filosofen van Socra-
tes tot aan Spinoza toe ook’.

Doordat de paradox, het mysterie tegen-
woordig vaak rationeel wordt benaderd,
kan dit leiden tot soms hilarische, soms tot
dodelijke uitwassen. Het kan ook uitgroeien
tot een maatschappelijk probleem. Begrip
voor en inzicht in de problematiek is daar-
om wenselijk.

De Engelse schrijver T.S. Eliot drukte dit als
volgt uit:

‘Here the impossible union of spheres of
existence is actual! .

Een andere Engelsman, de filosoof Jeremy
Bentham, zei een tweehonderd jaar gele-
den het volgende over het verschil tussen
dieren en mensen:

‘De vraag of dieren kunnen redeneren is
niet belangrijk en ook niet of ze kunnen pra-
ten, maar wel: kunnen ze lijden?’

Een worm of een vis ook pijn lijden, waar-
bij de intensiteit, volgens Bentham, van

AQUA 5= 6/2003

minder van belang is als het feit dat er
wordt geleden. Dieren hebben, volgens
Bentham, net als mensen, recht op een
‘dierwaardige” en ‘gelijkwaardige” behan-
deling.

Het radicale standpunt

In Nederland wordt de filosofie van de ge-

lijkwaardigheid van mens en dier uitgedra-

gen door o.a. Hans Baay, directeur van de

Stichting Varkens in Nood en de filosoof

Paul Cliteur. Zij eisen voor dieren gelijke

rechten en pleiten voor het bestaan van een

Gerechtshof voor Dieren.

Men zou met betrekking tot dit standpunt

het volgende kunnen opmerken:

1. In Nederland kennen wij al de Dierenbe-
scherming, de Wet op de Dierproeven
en de Gezondheids- en Welzijnswet.

2. Als het de bedoeling is dat ook dieren
ter verantwoording kunnen worden ge-
steld voor hun daden, is het zeer de
vraag of zij verantwoordelijk kunnen
worden gesteld voor wat zij namens
hun aard doen. Zo zal men het, hopelijk,
een tijger of een haai niet kwalijk kan
nemen als zij een mens in de arm bijten.
Zij doen wat zij volgens hun natuur
moeten doen en missen bovendien het
reflecterend vermogen, zoals de mens
deze heeft, om zich van de gevolgen
bewust te zijn.

Baay en Cliteur beschouwen ook het hou-
den van dieren voor productiedoeleinden
als een verwerpelijke zaak, vergelijkbaar
met het houden van slaven. Belangrijk is
dat een dergelijke argumentatie gehoor
vindt en dat het aantal vlees- of visverlaters
toeneemt.

Het eerste probleem is dat de vlees- en vis-

verlaters zichzelf en hun kinderen schade

kunnen toebrengen, want wij hebben nu
eenmaal essentiéle voedingsstoffen nodig
uit vlees en vis.

Het tweede probleem ontstaat als het hou-

den en doden van dieren voor de humane

consumptie als een kwaad wordt gezien dat

25



moet worden bestreden, zoals destijds de
slavernij. Zo zal de vegetariér/veganist u,
vlees- of viseter, verwijten een ‘speciesist’
te zijn. Dat is iemand die op oneigenlijke
redenen de eigen soort bevooroordeeld,
vergelijkbaar met een racist die het eigen
ras op onredelijke gronden bevooroor-
deeld. U krijgt ook het verwijt dat u niet uw
kat of hond zal eten, maar wél andere, even
gevoelige dieren.’"U bent niet conse-
quent!!’, wordt ons dan verweten.

De religieuze benadering

Onze voorouders kenden de noodzaak vis
en vlees te eten om gezond te blijven. Tege-
lijk kennen zij een verbondenheid met de
natuur die veel westerlingen, niet meer
kennen. Het leidde tot een schuldbewust-
zijn die antropologen aanduiden met ‘die-
rendodersscrupulantisme. Dit scrupulantis-
me heeft overigens ook betrekking op het
doden van planten en bomen! De vroege
landbouwers zagen immers in de veld-
vruchten een ‘gave’van een god, wiens
lichaam in de dood voedsel voor de men-
sen was. In het oude Egypte was de god
Osiris identiek met het gerst, dat werd ge-
dood door de sikkels van de maaiers, maar
weer tot leven kwam in het zaaizaad van het
koren.

En de oogstarbeiders van het oude Libanon
zongen ‘Ai lanu!’, ‘'wee ons” als klaagzang
bij het ‘doden’ van de god van het koren.
Sjamanistische volkeren voerden verzoe-
ningsriten op en baden tot de 'Heer van de
dieren’ of de ‘geest’ van de diersoort voor-
dat de jacht werd ingezet. Voor meer van
dit soort voorbeelden moet u te rade gaan
bij de Duitse filosoof en psycholoog Eugen
Drewermann. In ‘Geloven in Vrijheid'(?)
schreef hij:

‘Te moeten doden wat ons in staat stelt in
leven te blijven, te moeten vernietigen wat
wij liefhebben zijn ‘gevoelsambivalenties’
die voortkomen uit de tegenstrijdigheid
van het bestaan zelf. Hier biedt de religie de
mogelijkheid het besef schuldig te zijn lou-

26

ter om het feit dat men bestaat op te heffen!
Maar let wel: de religie kan evenmin de
wereldorde veranderen, die zich als van-
zelfsprekend volkomen duidelijk baseert op
de afschuwelijke wet van eten en gegeten
worden. Wij staan voor het oude probleem
dat de orde van de natuur uit het oogpunt
van de moraliteit van de menselijke cultuur
inacceptabel lijkt te zijn. Schepping en ze-
delijkheid, zijn en bewustzijn, denken en
voelen komen hier met elkaar in een tegen-
stelling die zich niet wil laten verzoenen,
hoewel hij nog zo dringend om verzoening
roept’.

De geschriften van het christendom staan
ook bol van voorbeelden van dierendo-
dersscrupulantisme en het verzoenen van
het schijnbaar tegenstrijdige. Twee voor-
beelden:

Joh.12: 24: “Indien de graankorrel in de aar-
de valt en sterft, brengt zij veel vrucht
voort’. Dit lijkt op hoe de oude Egyptenaren
hun Osiris zagen, als god van het graan.
Johannes bedoelt nu de dood en verrijzenis
van Jezus.

Joh.21,13: 'Hij nam het brood en gaf het
hun en evenzo de vis’

En let wel: deze woorden staan aan het eind
van het evangelie dat aan Johannes wordt
toegeschreven, wanneer Jezus al is gestor-
ven en verrezen. In het verhaal biedt dus
een gestorven en weer opgestane Jezus de
omstanders brood en vis aan om te eten!
Woaarbij zij opgemerkt dat in het begin van
onze jaartelling, toen deze woorden wer-
den opgeschreven, teksten werden aange-
past aan veranderde inzicht en dat zij, veel
meer dan later, waren bedoeld om mythes
en mysteries te duiden. Lees de boeken van
bijbelgeleerden als Emmanuel Tov of Ja-
cob Slavenburg. Pas in de vijfde eeuw werd
gecanoniseerd en begon de dogmatise-
ring.

Het is ook interessant te lezen wat er is ge-
schreven over het verschijnsel Theofagie:
het eten van de godheid in de vorm van een
dier om tot verzoening en éénwording met

6/2003 AQU

e .-

0 0 =~




~ Gerard van Honthorst ~ De dorstige eter ~ z.j.
~ doek ~ particuliere collectie Europa

AQUA "5 == 6/2003




de godheid te komen (de betekenis van het
Latijnse woord religere is: weer met elkaar
in verbinding brengen).

De rechtlijnigheid van Volkert

Ook de moderne mens is onbehagen met
betrekking tot het doden van ‘mededieren’
niet vreemd, ook al noemt hij zich rationeel.
Wij nemen waar dat de moderne vorm van
dierendodersscrupulantisme een gewillig
oor vindt bij Dierenbescherming en actie-
groepen. Hierbij mogen wij van geluk spre-
ken dat het bestuur van de Dierenbescher-
ming pretendeert haar normen te baseren
op wetenschappelijke argumenten. Dit is
een basis voor een open gesprek, geba-
seerd op feiten.

Overigens kan ik me voorstellen dat de
voorstanders van gelijke dierenrechten
nogal verlegen waren met de argumentatie
van Volkert van der G. dat het beéindigen
van één (mensen)leven te rechtvaardigen is
om die van tienduizenden (nertsen) te red-
den, zoals onze politie of het leger letsel bij
delinquenten voor lief neemt om erger te
voorkomen.

Volkert verliet de rechtszaal zonder dat hij
op dit punt werd weerlegd.

De rechter vond het belangrijker dat de let-
ter van de Wet werd nageleefd. Onbespro-
ken bleef de vraag waarom het leven van
één mens belangrijker zou zijn dan de le-
vens van tienduizenden nertsen, waarom
het speciesisme een foute ideologie zou
zijn. Zoals gesteld: de Officier van Justitie
hoeft zich alleen maar rekenschap te geven
van de letter van de Wet, maar wij weten
toch ook dat de letter van de Wet een dode
zaak is en dat alleen de Geest doet leven.
Voorlopig raad ik Volkert aan Misdaad en
Strafvan F.M. Dostojewski te lezen, de klas-
sieker over het plegen van een moord.
Feit is dat onze voorouders de stap hebben
gezet van vegetariér naar alleseter, waar-
door zij qua geestelijke ontwikkeling verder
konden komen dan chimpansee en bono-
boaap. Hiermee stal Prometheus het vuur

28

uit de hemel. Hij gaf ons inzicht, maar vol-
gens de mythe is hij hiervoor gestraft!

Neurofysiologische argumenten

En welke resultaten biedt het wetenschap-
pelijk onderzoek? Heel in het kort:

In het onderzoek is slechts een tipje van de
sluier opgelicht over de wijze waarop de
hersenen bij mens en dier werken. Men
loopt hierbij tegen het probleem aan dat
het bijzonder moeilijk, zo niet onmogelijk, is
te bewijzen dat een ander levend wezen
(zelfs een ander mens dan uzelf) over een

- bewustzijn beschikt (*). Het is dan ook niet

verbazend dat met betrekking tot een vis en
ook andere dieren er discussie bestaat over
de vraag of die dieren leed kunnen ervaren.
Met betrekking tot vis (let wel! zoogdieren
verschillen van vissen!) bestaan er neuro-
biologische argumenten over en weer:

Aan de ene kant stelde James D. Rose (%) de

vraag of vissen in staat zijn tot het voelen

van pijn en hier onder te lijden. Hij kwam
tot de conclusie dat:

1. Derespons in gedrag op schadelijke sti-
muli kan men scheiden van het psycho-
logisch ervaren van pijn.

2. Het bewust zijn van pijn bij mensen is
afhankelijk van functies die liggen ver-
ankerd in de cerebrale cortex.

3. Vissen ontbreekt ten ene male het on-
der 2 genoemde deel van de cortex of
enige functionele equivalent, waardoor
het hen onmogelijk is pijn te ervaren.
Wat vissen wel vertonen zijn robuuste,
niet-bewuste, neuro-endocrine en fy-
siologische stress reacties op schadelij-
ke stimuli. Om deze reden is het vermij-
den van potentiéle stress door bescha-
diging een belangrijk uitgangspunt bij
het bepalen van het welzijn bij vissen.

Het standpunt van Rose komt er in wezen
op neer dat we vanuit het oogpunt van rent-
meesterschap rekening moeten houden
met het welzijn van vissen. Zijn standpunt

6/2003 AQUA 5"




dat vissen geen pijn kunnen ervaren, wordt
door tal van onderzoekers niet onderschre-
ven, Als men de redenering van Rose volgt,
zou dit betekenen dat dieren die niet over
een cerebrale cortex beschikken niet in
staat zijn om te zien, omdat visuele prikkels
daar worden verwerkt. Het zou betekenen
dat vogels blind zouden zijn. Het is bekend
dat een taak (in dit geval: het zien) ook kan
worden uitgevoerd door andere hersende-
len. Zo vindt bij vogels de verwerking van
visuele prikkels plaats in het ‘midbrain op-
tic tectum’ (5). Een ander argument tegen
het standpunt van Rose is de volgende:
Opiumachtige verbindingen (van nature
voorkomende pijnstillers in de hersenen)
doen hun werk niet in de neocortex (vol-
gens Rose moet de neocortex aanwezig zijn
om pijn te kunnen ervaren), maar dit bete-
kent niet dat die opiumachtige verbindin-
gen niet pijnstillend werken. Ook in de her-
senen van vissen zijn deze verbindingen
aanwezig (°). De vraag is dan waarom die
stoffen aanwezig zijn als deze dieren geen
pijn kunnen ervaren (°)?

Nog een argument tegen het standpunt van
Rose:

Volgen we zijn definities, dan zouden alleen
mensen en primaten in staat zijn om pijn te
ervaren (°). Andere zoogdieren (uw hond en
kat bijvoorbeeld) zijn volgens de definities
van Rose ook niet in staat om pijn te erva-
ren. Rose negeert ook de geaccepteerde
inzichten dat vogels en amfibieén pijn kun-
nen ervaren, terwijl ze niet over een neocor-
tex (volgens Rose de cruciale structuur van
de hersenen voor het ervaren van pijn).
En dan het laatste argument tegen het
standpunt van Rose. Uit de laatste publica-
ties van Sneddon (%7), die zijn verschenen
na die van Rose, blijkt dat een vis voor wat
de anatomie, de neurofysiologie en het ge-
drag in staat is pijn te ervaren. Sneddon
heeft laten zien dat na het toedienen van
een prikkel die schade kan toedienen aan
een vis, het gedrag complex is en meer
omvat dan het totaal van reflexen. Hiermee

AQUA "5 6/2003

voldoen vissen wetenschappelijk aan het
criterium, dat is opgesteld door Zimmer-
man, om pijn te kunnen ervaren.

In de ogen van Sneddon dient er daarom
rekening te worden gehouden met het wel-
zijn van vissen onder productieomstandig-
heden, bij de sportvisserij en het weten-
schappelijk onderzoek.

In Nederland en andere Europese landen
stelt men zich daarom op het standpunt dat
een vis kan lijden, in welke vorm dan ook,
en dat, tijdens het slachtproces, stress bij
vissen dient te worden vermeden. ‘Dat er
met betrekking tot ongerief bij de vis tijdens
het slachten niets aan de hand zou zijn, is
een conclusie die wij als onderzoeksspecia-
listen niet zullen trekken’ zei Hans van de
Vis onderzoeker aan het RIVO te [Jmuiden
desgevraagd. In deze aflevering vindt u een
weergave van zijn bevindingen en die van
Bert Lambooij.

Literatuur

1. J. Scheerboom, Waar leefden onze Voorou-
ders (van)? AQUAcultuur, 18, 5, 19-28 (2003)

2. Eugen Drewermann, Geloven in Vrijheid,
1995. Uitgeverij Meinema, Zoetermeer. ISBN
90-211-3608-0

3. J. S. Ledoux. The Emotional Brain. Tou-
chstone Book, New York 384 pp, 1996.

4. James D. Rose, Reviews in Fisheries Science,
10(1), 2002, pagina 1-38; The neurobehavioral
Nature of Fishes and the Question of Aware-
ness and Pain).

5. FSBI, 2002. Fish Welfare. Briefing Paper 2.
Fisheries Society of the Britisch Isles. Granta
Information Systems 82A, High Street,
Swaston, Cambridge CB2 4H UK

6. Lynne U. Sneddon. Trigeninal somatosensory
innervation of the head of a teleost fish with
particular reference to nociception. Brain Re-
search, 972, 44-52 (2003).

7. Lynne U. Sneddon e.a., Do fishes have noci-
ceptors? Evidence for the evolution of a ver-
tebrate sensory system. Proceedings of the
Royal Society London, B (2003)

29




