§oo B

abtlfech MNommog
Natuur en mens -



Deze uitgave is gebaseerd op de lezingencyclus ‘Natuur en mens’, die in het voorjaar
van 1983 werd gegeven onder auspicién van de vakgroepen Natuurbeheer en Wijs-
begeerte van de Landbouwhogeschool te Wageningen. De uitgave kwam tot stand
met steun van de Landbouwhogeschool.



&7 *A/zjeﬂf - )
Natuur en mens
Visies op natuurbeheer vanuit

levensbeschouwing, wetenschap
en politiek

K. van Koppen, D. van der Hoek, A.M. Leemeijer,
C.W. Stortenbeker, W. Bongers (redactie)

} Pudoc Wageningen 1984

’ZoéS’ZL,



CIP-gegevens

Natuur

MNatuur en mens: visies op natuurbeheer vanuit levensbeschouwing, wetenschap en politiek / X. van Kop-
pen ... [et al.] (red.). — Wageningen: Pudoc. - iil.

Uitgave gebascerd op de lezingencycius *Natuur en mens' gehouden voorjaar 1983 onder auspicién van de
Vakgroepen Natuurbeheer en Wijsbegeerte van de Landbouwhogeschool Wageningen.

ISBN 90-220-0870-3

SISO 570.3 UDC 502.3

Trefw.: natuurbeheer.

ISBN 90 220-0870-3
© Pudoc, Centrum voor Landbouwpubtikaties en Landbouwdocumentiatie, Wageningen, 1984

Niets uit deze uitgave, met uitzondering van iitelbeschrijving en korte citaten ten behoeve van een boek-
bespreking, mag worden gereproduceerd, opnieuw vasigelegd, vermenigvuldigd of uitgegeven door middel
van druk, fotokopie, microfilm, langs clekironische of elektromagnetische weg of op welke andere wijze
ook zonder schriftelijke toestemming van de uitgever Pudoc, Posibus 4, 6700 AA Wageningen. Voor alle
kwesties inzake het kopiéren uit deze uitgave: Stichting Reprorecht, Amsterdam.

Gedrukt in Nederland.



Inhoud

Inleiding

Deel 1 Natuur en levensbeschouwing
Inleiding

De verantwoordelijkheid van de mens jegens de natuar (V. Westhoff)
Inleiding

Niet-westerse houdingen

De westerse houding

Het alternatief

Slotsom

Literatuur

Religieus-wijsgerige achtergronden van het milieuprobleem (E. Schuurman)
Inieiding

Waar gaat het om?

Ontwikkeling in natuurvisies

Is het christendom schuldig?

Natuur als schepping

Tegen verwetenschappelijking en vertechnisering

Verantwoorde cultuurontwikkeling

Literatuur

Milieu-ethiek en de natuurfilosofie van Goethe (H. Verhoog)
Milieucrisis en ethiek

Biologisch-dynamische landbouw als alternatief

Goethe’s natuurbegrip

Romantiek

Goethe en de biologisch-dynamische landbouw

Literatuur

Deel 2  Natuur in technick en wetenschap
Inleiding

Natuur in techniek en wetenschap (C. Boers)
Inieiding

De begrippen natuur, techniek en wetenschap
Natuurconcepties in traditionele techniek en filosofie
Natuurconcepties in moderne techniek en wetenschap

32
32
34
36
37
38
42

£E

45
45
45
47
50



Cybernetische natuur, verfijming of alternatief?
Literatuur

Natuurbeleving, -waardering en -betrokkenheid: van deskundige produkt-
analyse naar participerende relatie-synthese (H.W.J. Boerwinkel)
Inleiding

Inventarisatie van de relatiemogeiijkheden tussen mens en natuur

De unieke kenmerken van natuur in de beleving, waardering en
betrokkenheid

De existentieel-participatieve relatie tussen menszijn en natuurbeleving
Literatuur

Deel 3 Natuur en ecologie
Inletding

De plaats van de mens in de biosfeer (A. Quispel)
Inleiding

De definitie van het begrip ‘leven’

De voorwaarden voor het bestaan van levende systemen
De evolutie van de biosfeer

Slotbeschouwing: de huidige conflictsituatie

Literatuur

Natuur en mens vanuit ecologie en natuurbeheer (C.J.M. Sloet van Oldruiten-
borgh)

Inleiding

De ecologie

De mens in de ecologie

Natuur en mens in het natuurbeheer

Literatuur

De patuur als een randvoorwaarde (P.]. Schroevers)
Randvoorwaarde voor wat?

Ecologische inpasbaar leven

Wat is natuur, wat is natuurlijk?

De hypothese van diversiteit en stabiliteit

Over- en onderontwikkeling

Naar een progressief natuurbeleid
Natuurbehoudstrategieén

De inbreng van ecologische argumenten in een maatschappeiijke discussie
Eigenlijk weten we alles al lang

Literatuur

53
56

57
57
58

60
63
67

69
69

70
70
70
72
73
79
79

g1
81
82
87
89

91
91

95

97
100
101
103
105
106



Deel 4 Natuur en maatschappij
Inleiding

Visies op het milieubeleid (H. Huisman)
Inleiding

Een terreinverkenning

Perspectieven voor het milieubeleid

Tot besluit

Literatuur

De milienbeweging tussen Verlichting en Romantiek (K. van Koppen)
Inleiding

Verlichting

Romantick

Ecologie

Tot slot

Literatuur

Naar een meer maatschappelijke natuurbescherming (W.J. ter Keurs)
Inleiding

De ‘absolute natuurbescherming’

De ‘relatieve natuurbescherming’

Strijdig of aanvullend?

Absolutisme in de praktijk

Een basis voor het absolutisme

De deugdelijkheid van de grondslag

Een andere rol voor ecologen

Literatuur

Nabeschouwing
Levensbeschouwing
Wetenschap en techniek
Maatschappij

Natuur

Lijst van medewerkers

107

107

108
108
108
112
118
118

119
119
120
122
125
128
130

132
132
132
133
135
136
137
137
139
140

142
142
143
144
146

147



Inleiding

In de twintig jaar die achter ons liggen is het streven tot behoud, bescherming en
beheer van de natuur een maatschappelijk verschijnsel van betekenis geworden. Na-
tuurbescherming is uitgegroeid tot een erkende maatschappelijke doelstelling met een
gevestigde plaats binnen het overheidsbeleid, met eigen onderzoeksinstellingen en een
organisatienetwerk tot op internationaal niveau. Deze institutionele veranderingen
verwijzen, als het topje van een ijsberg, naar een minder zichtbare, maar niet minder
opzienbarende verschuiving in ons denken over natuur. Terwijl de natuur meer dan
ooit getemd lijkt, beleeft de culturele aandacht voor de wilde natuur een historisch
hoogtepunt. Enquétes wijzen uit dat in de publieke opinie een verrassende eensgezind-
heid heerst over de noodzaak van natuurbehoud. De natuurprogramma’s, de groene
tijdschriften, maar ook de kritieken op de cultuur van de hoog-industri¢ie samenie-
ving, getuigen ervan dat ‘natuur’ in onze tijd een geladen begrip is.

Het streven naar natuurbescherming wordt doorgaans gelegitimeerd met de beken-
de lijst van motieven en functies van de natuur voor de mens, zoals die in de nota’'s
van de overheid én natuurbeschermingsorganisaties te vinden zijn. Maar in principié-
le discussies blijkt telkens weer dat onze opvattingen over natuurbescherming eigen-
lijk wortelen in dieper liggende ideeén over natuur, mens en maatschappij.

Meestal komen dergelijke achterliggende visies niet expliciet boven de tafel. Ge-
beurt dat wel, dan blijken ze sterk persoonlijk getint te zijn. Centrale begrippen zoals
‘ontheiliging van de natuur’, ‘antropocentrisme’, ‘vertechnisering’ en ‘vervreemding’
hebben voor ieder een verschillende, vaak ook-gevoelsmatige betekenis. Door het per-
soonlijke stempel en door de grote reikwijdte van die begrippen - het natuurlijke,
het maatschappelijke en soms ook het goddelijke omvattend ~ is de discussie over
deze visies niet gemakkelijk. In het landschap van de huidige natuurbescherming
vormt de kwestie van de achterliggende opvattingen over natuur en mens als het ware
een moeras, waar men, ondanks al het bijzondere dat er groeit en bloeit, toch maar
liever met een boog omheen loopt,

Toch is een inventarisatie in dit moeras de moeite waard. Een goed begrip van de
betekenis van natuurbescherming is niet mogelijk zonder inzicht in het krachtenveld
van natuur en cultuur, waarin deze natuurbescherming tot stand komt. Vragen als:
‘Wat is de maatschappelijke betekenis van natuur en natuurbehoud?’, ‘waar vindt de
natuurbescherming haar wortels?’ en ‘wat zijn de aard en de oorzaken van de aantas-
ting van de natuur?’ lijken misschien van ondergeschikte betekenis in de directe na-
tuurbeschermingsactiviteiten, maar op langere termijn zijn antwoorden op die vragen
van essentieel belang.

Naast inzicht in het verschijnsel natuurbescherming is bovendien een persoonlijke
piaatsbepaling in het geding. De twijfels over de zin van de ‘industrial way of life’ zijn



wijdverbreid en velen zijn op zoek naar een nieuwe, betere omgang met natuur. Voor
een bewuste, persoonlijke levensoriéntatie in deze richting gaat het dan om de vraag:
‘Wat is voor mijzelf de betekenis van natuur en natuurbehoud?’

Dit boek, gebaseerd op een lezingencyclus onder auspicién van de vakgroepen Na-
tuurbeheer en Wijsbegeerte aan de Landbouwhogeschool, biedt een aantal ingangen
op dergelijke vragen over natuur en mens. Het gaat daarbij niet om puur filosofische
benaderingen; alle bijdragen zijn direct of indirect betrokken op natuurbescherming.

Veel discussies over natuur en natuurbescherming zijn terug te voeren op vier in-
valshoeken, die ook in de opbouw van de bundel worden onderscheiden: levensbe-
schouwing en religie, het wetenschappelijk denken, de ecologie als wetenschap die
zich met het natuurlijk milieu bezighoudt en die in het natuurbeheer een fundamentele
plaats inneemt, en het denken over de maatschappij. Deze invalshoeken spelen voor
ieder een rol, maar wel in zeer uiteenlopende verhoudingen. Zij vormen de thema’s,
waaronder de bijdragen zijn gegroepeerd. ledere auteur is gevraagd ¢en bepaald deel
van het veld te overzien, waarbij een expliciete persoonlijke steilingname niet uit de
weg behoefde te worden gegaan.

De introductie van de verschillende bijdragen gebeurt themagewijs. Een samenvat-
ting van het geheel van deze bundel is niet te geven in de vorm van standpunten of
stellingen. Wel kan uit de lezingen en de discussies erna een aantal kernvragen worden
gelicht. Deze worden de lezer in de nabeschouwing voorgelegd.

De positiekeuze in de probiematiek van natuur en natuurbescherming is een zaak
van persoonlijke visie. Dit boek kan daarbij als houvast dienen. Het is bedoeld voor
een ieder die, als actief betrokkene of als nieuwsgierig toeschouwer, geinteresseerd is
in de levensbeschouwelijke, wetenschappelijke en politieke achtergronden van na-
tuurbescherming.



Deel 1 Natuur en levensbeschouwing

De achteruitgang van natuur en milieu wordt vrijwel dagelijks in de media aan de
orde gesteid en daarbij worden de probiemen meestai vanuit vakwetenschappeiiike
of technische hoek benaderd. Bij velenis er echter de overtuiging — onder andere om-
dat wetenschap en techniek in de discussie zo sterk domineren en kritiek tot zich trek-
ken — dat de oplossing van natuurbeschermingsprobiemen niet daar gezocht moeten
worden, maar dat de wijsgerige en religieuze achtergronden van onze cultuur zelf ter
sprake dienen te komen.

De byjdragen van Westhoff, Schuurman en Verhoog geven een aanzet tot een analy-
se van deze religieuze en filosofische achtergronden. WesthofT uit scherpe kritiek op
de dominante westerse houding van de mens tegenover de natuur. In die kritiek is ook
het christendom begrepen. Hier tegenover stelt Westhoff het boeddhisme, waarin het
radicale onderscheid tussen mensen en andere schepselen afwezig is. Schuurman deeit
tot op zekere hoogte de bezwaren die tegen de houding van de westerse mens worden
geuit, maar ziet wel degelijk perspectief voor het christelijk, in casu het reformato-
risch denken om de mens tot een betere houding tegenover de natuur te kunnen inspi-
reren. Verhoog benadrukt de noodzaak van een alternatieve wetenschap. Hij baseert
deze visie op de ideeén van Goethe die in onze tijd terugkomen in de antroposofie.



De verantwoordelijkheid van de mens jegens de natuur
V. Westhoff

Inleiding

Hoe gaan wij, mensen, met de aarde om, anze aarde, die ons heeft voortgebracht
en van wie wij afhankelijk zijn? Nader toegespitst: hoe is het met deze omgang gesteld
in onze westerse samenleving, hoe is dat zo gekomen, en hoe zou deze omgang beho-
ren te zijn?

Het is mijn bedoeling na te gaan, hoe het gedrag van de mens tegenover de natuur
samenhangt met zijn opvatting over die natuur en over zijn eigen plaats daarin, en
hoe deze houding in de loop van de cultuurgeschiedenis is ontstaan. Deze vraag naar
de aard en de zin van onze omgang met de natuur zal ik niet benaderen vanuit het
technische aspect van zeis en ploeg, maar vanuit de geestelijke achtergrond van onze
samenlieving. _

De plaats van de mens in de natuur is ambivalent omdat de mens enerzijds een bio-
logisch wezen is, voor wie de biclogische wetmatigheden en [evensbehoeften evenzeer
gelden als voor de andere organismen, maar anderzijds een geestelijk wezen, dat men
‘excentrisch’ kan noemen, omdat de mens het enige wezen is dat zichzelf kan beschou-
wen, dat reflexief kan staan tegenover zijn eigen aard en dat het besef kan hebben in
zekere zin tegenover de natuur te staan. Mensen kunnen zich hun eigen ruimte en hun
eigen tijd scheppen, hetgeen hen relatief vrijmaakt van de gang van zaken in de na-
tuur. Dit komt reeds tot uiting in de meervoudige betekenis van het woord natuur;
enerzijds kan men daaronder verstaan het innerlijke vitale besef van de mens, datgene
waar de asceten het niet op begrepen hebben, anderzijds bedoelen we met natuur iets
dat buiten onszelf omgaat. Ik zal het woord natuur hier verder alleen in deze tweede
betekenis gebruiken en er de voigende definitie aan geven: natuur is de voor ons waar-
neembare kosmische werkelijkheid, voorzover deze geheel of ten dele buiten mense-
lijk toedoen is ontstaan. Meer in het bijzonder zulien wij ons daarbij richten op de
levende component van de natuur, de planten en dieren. Een fundamentele vraag is
daarbij, hoe wij tegenover deze wezens staan. Zien wij deze pianten en dieren, al dan
niet in de gemeenschappen waarin zij samenieven, zis mede-schepselen, die een eigen
intrinsieke waarde hebben, en voor wie wij, krachtens de bijzondere gaven en vermo-
gen die wij mensen hebben, verantwoordelijk zijn? Of zien wij de andere wezens
slechts als objecten zonder eigen waarde, objecten die wij naar willekeur kunnen ge-
bruiken en uitbuiten, die eigeniijk alleen bestaan terwille van de mens?

Hoewel deze antithese opzettelijk zwart-wit is gesteld, en er tussen deze beide le-
vensbeschouwingen allerlei nuances mogelijk zijn, gaat het in wezen om de vraag,
welke waarden in onze levensbeschouwing centraal staan. Gaat het daarbij om de
' mens, 6f gaat het om de gezamenlijke wezens die onze aarde bevolken?

4



In de westerse levensbeschouwing is het eerste het geval. Aan degene voor wie dit
niet vanzelf spreekt, valt het op, dat er in dit opzicht geen verschil van betekenis is
tussen christendom en humanisme. Terwijl de christenen uitgaan van een goddelijke
openbaring, beroepen de humanisten zich op de rede als enige bron van menselijke
kennis en menselijk oordeel. Voor het christendom draait eigenlijk alles om de mens,
evenals voor de humanist. Deze visie van de christen komt reeds tot uiting in het dog-
ma, dat God als mens op aarde is verschenen. Voor joden en islamieten is de gedachte,
dat God een mens zou kunnen worden, heiligschennis; daarentegen kan God in de op-
vatting van vele andere religies evengoed een dier worden als een mens, zij het een aap,
een stier of een olifant. De wezenseenheid tussen God en mens is een kenmerkend
christelijk uitgangspunt. Wanneer ons aangezegd wordt: ‘Hebt uw naasten lief als
uzelf’, worden met de naasten uitsluitend mensen bedoeld. Voor een christen spreekt
dit vanzelf. En ik kan mij zeer wel indenken dat bij velen de gedachte opkomt: ‘Maar
spreekt dit dan niet vanzelf? Zijn er dan mensen die er anders over denken?’

Niet-westerse houdingen

Wanneer wij, in dit verband, de houding van zgn. ‘primitieve’, juister: ongeletterde
volken tegenover de natuur beschouwen, zien we een animistische traditie, die zich
geleidelijk ontwikkelt tot een polytheistische visie, gepaard aan pogingen om de na-
tuur door magie te bezweren. Volgens de animistische opvatting zijn planten, vooral
bomen en struiken, de levende en bezielde lichamen van boomgeesten. Die bomen
moeten vereerd en ontzien worden met behulp van een rijke verscheidenheid aan ta-
boes en voorschriften. Deze opvattingen en de daarop berustende rituelen zijn vitvoe-
rig en grondig beschreven in het levenswerk van J.G. Frazer (1933) ‘The golden
bough’. Wanneer de boom niet langer wordt beschouwd als het lichaam van de boom-
geest, doch als diens woning, die hij naar believen kan verlaten, gaat animisme over -
in polytheisme. Volgens Frazer zon de mens in dat stadium een boom niet meer be-
schouwen als een levend en bewust organisme, maar ais een levenloze, starre massa,
die gedurende zekere tijd bewoond wordt door een bovennatuuriijk wezen. Dat wezen
wordt dan geleidelijk aan gezien als een bosgod, en wijzigt daarbij zijn vorm in die
van een mens, omdat de primitieve denktrant zich elke abstractie in menselijke ge-
daante voorstelt.

Velen, waaronder ikzelf, delen niet de mening van Frazer, dat de polytheistisch ge-
lovende mens een boom Iouter als een levenloze, inerte massa zou beschouwen. Onge-
letterde volken zijn er zich wel degelijk van bewust, dat bomen en kruiden levende
wezens zijn, en dat juist die eigenschap hen met de mens verbindt. Het is eigenaardig,
&n naar mijn mening te betreuren, dat Frazer, bij al zijn grondige kennis van zijn on-
derwerp, geen enkel begrip kon opbrengen voor de intrinsieke of ecologische waarde
van de mythen en zeden die hij zo nauwgezet beschreven heeft. Vanuit een positivisti-
sche westerse aanmatiging, die voor hem vanzelf sprak, beschouwde hij al deze my-
then en tradities als ‘wild bijgeloof’, dat godlof dank zij de beschaving snel zou ver-
dwijnen.



Alvorens we zuilen trachten de houding van de ongeletterde mens jegens de natuur
positiever te benaderen, zullen we eerst ingaan op de aloude godsdienstige zede, be-
paalde natuurlijke begroeiingen te behouden als ‘sacrale reservaten’; de Engelsen
kennen daarvoor het mooie, onvertaalbare woord ‘sanctuary’. Deze zede was in het
zgn. ‘heidense’ Europa wijd verbreid, zowel in de Griekse en Romeinse oudheid als
bij Kelten en Germanen, doch ook in andere delen van de wereld, Veelal bestonden
zulke sanctuaria uit kleine bossen, boomgroepen of zelfs aileenstaande bomen. On-
danks tweeduizend jaar christelijke vijandschap jegens alle verering van de natuur
-~ reeds de eerste mitssionarissen lieten heilige bomen omhouwen en heilige bronnen
bevuilen - was deze verering en eerbied voor heilige bomen en wouden nog tot in
deze eeuw in vele streken van Europa merkbaar. Dit komt ook nog in onze woord-
kunst tot uiting. In Hendrik Ibsen’s ‘Vildenden’ (*De wilde eend’) is Oude Ekdal er-
van overtuigd dat het bos zich zal wreken voor zijn dunning; in J.R.R. Tolkien’s ‘The
lord of the rings’ wreken handelende en zich verplaatsende bomen zich op de aanval-
len van de mens, en het woud Fangorn moet ontzien worden om zijn toorn niet op
te wekken.

In de oudheid werden de beschermde natuurheiligdommen in Hellas ‘temene’ ge-
noemd, in Italié ‘templa’. Deze bestonden vooral uit tairijke kleine wouden. Bomen
waren aan de goden gewijd: de eik aan Zeus, de laurier aan Apollo, de wilg aan Hera,
de den aan Pan, en ieder bos aan Artemis. Tal van steden kenden verordeningen die
kap, strooiselroof, beweiding en akkerbouw in deze natuurheiligdommen verboden.
Het is niet onmogelijk dat een algemeen begrip voor biologisch evenwicht en voor de
noodzaak dit te handhaven, aan die beschermende maatregelen ten grondslag lag. Zo
verhaalt de mythe, dat Erysichton na het kappen van een eik in een aan Demeter ge-
wijd woud gestraft werd met onverzadigbare honger. Welnu, honger is een passende
straf voor de verstoring van natuurlijke evenwichten (Hughes, 1981).

In feite waren deze natuurheiligdommen de natuurreservaten van de oudheid, om-
geven door uitgestrekte gebieden waar men naar hartelust kon kappen, branden en
vernielen. Weliswaar had de natuurverwoestende mens vroeger, voor het hoogtepunt
der antieke civilisatie, ook daar niet geheel vrij spel, dank zij de chthonische religieuze
houding van de bevoiking. We moeten ons dit 26 voorstellen. Naast de Olympische
goden waren er ook goden van de aarde (chthon), onder wie de Aarde zeif, de Grote
Moeder, niet de geringste was. Volgens de chthonische religie is het leven heilig omdat
het van Moeder Aarde afkomstig is en levende wezens kunnen derhalve niet on-
gestraft gedood worden. Wij komen daarop nog terug. In Hellas en het Romeinse rijk
was de chthonische religie echter slechts een onderstroom, die met de komst van de
antieke ‘Verlichting’ (ingezet door Socrates en voltooid door Aristoteles en de Stoa)
geleidelijk aan invioed en betekenis verloor.

Chrthonische religie leeft echter nog steeds in India, waar ze altijd een grote rol heeft
gespeeld en met het geavanceerde hindoeisme nauw verviochten is. De religieuze ban-
den tussen mens en piantengroei zijn in dit land even opmerkelijk als veelzijdig. Aan
Gupta (1971} danken we een uitgebreide studie hierover. In India worden kruiden en
bloemen niet alleen vereerd, maar ook liefdevol bejegend, bijna ais leden van het ge-

6



zin, Dit geldt niet alleen voor de vele plantesoortien die de mens voedsel, geneesmidde-
len en beschutting bieden. Qok tal van planten zonder enig aanwijsbaar nut zijn voor
mythe en traditie van waarde; ze worden als heilig beschouwd omdat ze lijken op het
zinnebeeld van een godheid, of omdat de naam van een wijze of heilige met hen ver-
bonden is. Zo behoren tal van soorten heilige bomen, samen de ‘bodhi-bomen’ ge-
naamd, bij de namen van wijzen die in hun schaduw verlichting vonden; de bekendste
is aswattha (Ficus religiosa), de bodhi-boom van Sakyamoeni, de Boeddha. Voor de
hindoes zijn alle planten met drietallige bladen heilig, bijv. Craraeva religiosa (Cappa-
ridaceae), omdat ze in verband worden gebracht met de drieéenheid: Brahma, Wisj-
noe, Sjiwa. Zonder heilige planten is geen plechtigheid volkomen. Voigens de Mahab-
harata draagt de costhelling van de berg Meroe een uitgestrekt woud van ‘Bhadra sa-
las’ (hetgeen zowel Anthocephalus cadamba als Cedrus deodara kan betekenen), dat
evenals de kalamra (Mangifera indica} door tal van wezens vereerd en aanbeden
wordt. In de westelijke Himalaya wordt Cedrus deodara overal als heilige boom be-
schouwd.

De verering van bomen is even oud als de beschaving zelf, wellicht zelfs ouder. Zo
werd in Mohenjodaro (Pakistan) een 5000 & 6000 jaar oud zegel gevonden, waarop
de aanhdding van Ficus religiosa is afgebeeld.

Ter beantwoording van de vraag, of natuur-heiligdommen reeds voor het intreden
van de landbouw bestaan kunnen hebben, moet bedacht worden, dat zij een blijvende
menselijke bewoning vooronderstelien, dus een gevestigde, geen nomadische samen-
leving. In pre-agrarische tijden moet zulk een duurzame occupatie slechts mogelijk
geweest ziin in een streek met een gevarieerd synecosysteem, dat wil zeggen een gebied
waar cen aantal biotopen ofwel milieutypen tezamen voorkwam, zoals zeekust, droog
en nat bos, kloven, kale kalkplateau’s, moerassen en bronnen; alleen in zulke oorden
met een hoge S-diversiteit kan de produktie van de noodzakelijke levensbehoeften
voldoende overlapping vertoond hebben om een blijvende vestiging mogelijk te ma-
ken (Boughey, 1971). Inderdaad vinden wij groeperingen van natuur-heiligdommen
vooral in zuike rijk gevarieerde landschappen als Griekenland, Italié, Japan, de Phi-
lippijnen en de Molukken; daarentegen ontbreken ze in uitgestrekte, eentonige, met
één formatie begroeide viakten zoals savanne, caatinga, tropisch regenwoud, prairie,
bosveld of halfwoestijn. Dit lijkt te wijzen op een zeer oude, van voor de landbouw
daterende oorsprong van de meeste natuurheiligdommen.

Een van de weinige streken waar natuurheiligdommen nog daadwerkelijk functio-
neren in een levende godsdienst is het Japanse eiland Honsjoe. Hier is het van nature
overheersende, zonale bostype, een warm-gematigd breedbladig altijd groen woud,
bijna geheel verdrongen door rijstvelden en stedelijke bebouwing; de laatste resten
zijn te vinden in de min of meer natuurlijke bossen waarin de tempels van de sjinto-
religie en van het boeddhisme gelegen zijn. We hebben hier te maken met een van de
weinige voorbeelden van een positieve inviced van esn hoog ontwikkelde godsdienst
op het natuurbehoud; normaal geldt, helaas, dat de natuur des te meer wordt veron-
achtzaamd en verkracht, naarmate de godsdienst (in theologische zin althans) hoger-
op raakt. Een ander voorbeeld is de Griekse monnikenrepubliek op de berg Athos,



waar vrouwspersonen en vrouwelijke huisdieren (met name geiten) reeds meer dan
duizend jaar lang worden geweerd, sinds 963 n.C. Omdat er daardoor geen beweiding
plaatsvindt, is Athos een van de weinige plekken in Griekenland waar het climaxwoud
{Quercion ilicis) behouden is gebleven.

Wanneer wij nu meer in het algemeen nagaan hoe de zogenaamd primitieve volken,
juister de ongeietterde volken te noemen, tegenover de natuur staan, dan vinden we
weliswaar zeer uiteenlopende opvattingen, maar toch wel een duidelijk daardoor-
heenlopende rode draad. Dit is het besef, dat er in de schepping een plan verborgen
ligt dat de wijsheid en het begrip van de mens te boven gaat, maar dat door de mens
aan de verschijnselen en het ritme in de natuur tot op zekere hoogte kan worden afge-
lezen. De ongeletterde volken zien het heelal als een geordend systeem, corspronkelijk
op gang gebracht door een goddelijke wil en sindsdien zijn eigen immanente orde vol-
gend. Daarbij zien ze de mens, zichzelf, niet als een tegenover de natuur staand, maar
als een daarin opgenomen wezen, dat de natuurlijke hulpbronnen onder bovenna-
tuurlijk toezicht mag gebruiken. Er is een relatie van wederkerigheid: een morele orde
verbindt mens, natuur en goden tot één geheel (zie bijv. Redfieid, 1953; Spoehr, 1956;
Yi-Fu Tuan, 1970; Dubos, 1973; Westhoff, 1983). Deze opvatting is niet zozeer een
wereldbeschouwing, maar veeleer een levenshouding. Zij leidt tot een wijs en bedacht-
zaam gebruik van natuurlijke hulpbronnen; men eigent zich daarvan niet meer toe
dan het levensonderhoud vereist, daarbij geleid door een samenstel van voorschriften
en taboes dat geenszins ‘savage and senseless’ is, zoals Frazer in zijn reeds genoemde
standaardwerk meende t¢e moeten beweren.

Dit levensgevoel is treffend tot uiting gebracht in de beroemde rede die (helaas ten
onrechte) wordt toegeschreven aan Seattle, het opperhoofd van de indianenstam der
Dewamish, die deze rede in 1355 tot de Amerikaanse regering gericht zou hebben (zie
Wiegman, 1980).

De westerse houding

De moderne westerse wereld is geheel van het hierboven geschetste wereidbeeld ver-
vreemd geraakt. De mens wordt gedacht ais gescheiden van de natuur, en God staat
buiten beiden. De hedendaagse westerse wereld, nu in het Qosten op grote schaal na-
geaapt, beschouwt de verhouding tussen mens en natuur als een relatie van de mens
tot fysieke materie, waarin de toepassing van de natuurwetenschap ten dienste van
het materieel menselijk welzijn de grootste verworvenheid van het mensdom wordt
geacht.

Sinds de middeleeuwen leeft de westerse wereld in een utilitair cuftuurpatroon
{Weima, 1971; zie cok Verdult & Van Venrooij, 1978). Wij vragen niet in de eerste
plaats, of zelfs in het geheel niet, naar de eigeniijke, intrinsieke waarde van wezens
en dingen; ons interesseert alleen, welk nut ze voor ons hebben. Dit gaat zelfs zover,
dat een toch oprechte natuurbeschermer en denker als C.G. van Leeuwen alle waar-
den van een natuurgebied samenvat als ‘gebruikswaarde’,

In wezen is dit cultuurpatroon inherent aan de invioed van het christendom, zoals



we reecs zagen, de meest antropocentrische godsdienst op aarde, een religie die de na-
tuur beschouwt als iets dat-alleen ten bate van de mens geschapen is en dat zonder
consideratie door hem uitgebuit mag worden. Vooral sinds de secularisatie van het
westerse denken in de renaissance heeft deze christelijke houding van de mens tegen-
over de natuur geleid tot een steeds verdere verwijdering tussen beide en tot steeds roe-
kelozer uitbuiting van de natuur door de mens.

Ik zal nooit de dialoog vergeten, die ik in 1948 hoorde tussen een kiein Terschellings
meisje in het dorp Midsland en haar moeder: ‘Moeder, kijk eens wat een mooie rups!'
‘Doodtrappen kind, doodtrappen!” Wat hier in werkelijkheid werd doodgetrapt, was
een kinderziel.

Ons huidige cultuurpatroon is in belangrijke mate ontstaan onder invioed van de
ontwikkeling der wetenschap sinds René Descartes, die leefde van 1596-1650. Descar-
tes is bij uitstek de grondlegger van het moderne natuurwetenschappelijke en techni-
sche denken, doordat hij als wiskundige uitsluitend kwantitatieve eigenschappen als
wezenlijk beschouwde. De enige ware eigenschap van de dingen is volgens hem hun
uitgebreidheid. Kwaliteiten, zoals vorm, consistentie, duurzaamheid, structuur,
kleur, geur en smaak bestaan eigenlijk niet. Men moet daarbij bovendien bedenken
dat Descartes planten en dieren als dingen beschouwde. De natuur wordt opgevat als
een machine. Zij wordt gezien als een in zichzelf besloten, zelfgenoegzaam geheel van
louter fysieke krachien die inwerken op kleurioze, smaakloze en reukioze deeltjes be-
staande uit harde, dode materie.

Wanneer men aan al het ons omringende kwailiteit ontzegt, ontzegi men er tevens
alle intrinsieke waarde aan. Het is niet moeilijk in te zien, dat een dergelijke wereldbe-
schouwing enerzijds de resultaten van de moderne natuurwetenschap en techniek mo-
gelijk heeft gemaakt, anderzijds tot een verarming en verschraling van de beleving van
de wereld heeft geleid en een extreem utilitaristische ievensbeschouwing tot gevolg
heeft gehad. De historicus Jan Romein drukte dit uit door te zeggen, dat de westerling
vervreemd is geraakt van het ‘algemeen menselijk patroon’.

Deze vervreemding is, zoals wij zagen, begonnen sedert de middeleesuwen. Gelijk-
tijdig ontstond echter een tegenstroom, die vooral in woordkunst en schilderkunst tot
uiting kwam: de omdekking van het landschap als een zichtbare werkelijkheid, be-
wonderd en uvitgebeeld door de mens. Dit gold zowel het cultuurlandschap en het half-
natuurlijke landschap als de wildernis.

Hoe tegenstrijdig deze beide wereldbeschouwingen — de utilitaristische en de artis-
tieke ~ ook schiinen, zij stammen toch van dezelfde wortel: de omvorming van het
middeleeuwse denken door de Renaissance. De middeleeuwse westerling was niet ge-
richt op de wereld, maar op God. Het middeleeuwse christendom vindt zelfverwerke-
lijking door inkeer, door overpeinzing over de ziel en de gevaren die haar bedreigen.
Het schuwt de onafzienbare en angstwekkende realiteit van de ogenschijnlijk even
oeverioze als ordeloze natuur rondom,; het is gericht op de innerlijke, niet op de uiter-
lijke natuur. in de renaissance daarentegen raakt de geest gericht op de buitenwereid.
De mens bevrijdt zich van de zware last der theologie, van kerkelijke tyrannie; hij ont-
dekt zichzelf als een vrij wezen, begerig om te ontdekken, de wereld te ontsluiten, haar

9



te genieten en er mee te leven. De uitwendige natuur en haar vergezichten worden niet
langer gemeden, maar integendeel gezocht en geestdriftig veroverd.

Enerziids heeft deze hervorming de weg geopend tot natuurwetenschap en techno-
logie, tot de ontheiliging van de natuur, tot ons mechanistisch wereldbeeid. Ander-
zijds heeft diezelfde omvorming daarentegen geleid tot de ontdekking van de schoon-
heid van natuur en landschap, de eerste aanzet tot het hedendaags streven naar na-
tuurbehoud.

Deze geestelijke ommekeer wordt gesymboliseerd door de beklimming van de Mont
Ventoux door Petrarca in 1336, de eerste Europeaan die een berg besteeg voor zijn
genoegen, zonder noodzaak. Enige tijd daarna ontwikkelde zich de westerse land-
schapsschilderkunst; landschap, vegetatie en bloemen zijn niet langer de toevallige
achtergrond van godsdienstige voorstellingen, maar worden doel en onderwerp van
prent en schilderstuk. Ten onzent zijn Pieter Brueghel, Hercules Seghers en Aibrecht
Diirer daarvan de pioniers geweest. Op onnavolgbare wijze heeft Ton Lemaire (1970)
dit proces geschetst in zijn werk ‘Filosofie van het landschap’.

Deze beide tegenstrijdige hoofdstromingen van het westers bewustzijn, voortgeko-
men uit dezeifde bron - de renaissance - zijn ook heden ten dage nog de twee funda-
menteel verschillende levensbeschouwingen van de westerse mens. Santmire {(1973)
noemde dit ‘de ecologische schizofrenie van het Amerikaans denken’.

De agrarische en industriéle technologie, die uit deze utilitaire levensbeschouwing
zijn voortgekomen, hebben ons leefmilieu in de kritieke situatie gebracht waarin het
thans verkeert, We onttakelen en vervuilen in steeds sneller tempo onze enige woning,
de biosfeer, waarin we leven en waarvan we afhankelijk zijn. De leiders van de wereld
en de kneders van de publieke opinie zien echter niet of nauwelijks in, dat onze samen-
leving een andere houding zal dienen te vinden tegenover technische vernieuwingen,
tegenover de verspiiling van onze natuuriijke grondstoffen, en tegenover het streven,
de natuurlijke aarde te vervangen door een surrogaat-wereld. De aard van de ecologi-
sche wetenschap brengt met zich mee dat ecologen zich ervan bewust zijn dat de ge-
compliceerde wisselwerkingen in en tussen ecosystemen er toe leiden dat het ingrijpen
van de mens in de natuur doorgaans veel verder strekkende gevoligen heeft dan de be-
doeling was, en dat die gevolgen onverwacht, onafzienbaar en veelal schadelijk zijn.
Hoewel reeds antieke denkers, zoals Plato in zijn ‘Kritias’, zich van de door de mens
aangerichte verwoesting bewust waren, bleef dit inzicht beperkt in plaats en tijd.
Marsh (1864) was de eerste, die in zijn klassieke werk ‘Man and Nature’ de wereldwij-
de omvang van die vernietiging overzag en haar terecht toeschreef aan ‘ignorant disre-
gard of the laws of nature’. Marsh was een ecoioog ‘avant la lettre’, maar tai van he-
dendaagse ecologen zijn hem gevoigd in hun betoog dat onze beschaving een nieuwe
ethiek behoeft, waarvan het natuurbehoud een wezenlijk aspect uitmaaki. We behoe-
ven hier slechts de namen te noemen van Szczesny (1958), Leopoid (1966}, Alsopp
(1972), White (1967, 1973), Barbour (1973} en Taylor (1981). We komen daar nog op
terug.

Het besef van de eigen waarde van andere wezens, het besef dat planten en dieren
er niet alleen zijn ten bate van de mens, vindt in de christelijke levensbeschouwing ter-

10



nauwernood enige steun. Hoe is deze beperkte, om niet te zeggen geborneerde, antro-
pocentrische instelling van het christendom nu eigenlijk ontstaan? Passmore (1974)
heeft daaraan een verhelderende beschouwing gewijd.

De oorsprong van deze instelling wordt vaak toegeschreven aan het Oude Testa-
ment. Llit is echter niet geheel terecht. De westerse antropocentrische levenshouding
vinden we in het Qude Testament niet terug, In Genesis staat niet de mens, doch God
in het middeipunt. Alle wezens zijn geschapen ter ere van God, om Hem te dienen.
De mens heerst wel over de andere wezens, maar dat houdt niet in, dat deze wezens
voor zijn gemak en plezier zijn geschapen. Hoe de oude Israélieten dit zagen, wordt
onder meer treffend verwoord in psalm 104, waarvan ik hier een gedeelte weergeef
in de vertaling door Ida Gerhardt en Marie van der Zeyde :

‘Bronnen wijst gij hun loop naar de beken;
tussen bergen door wandelt het water,
drenkt alle dieren des veids,

de woudezels lessen hun dorst,

boven nestelen de.vogelen des hemels,
doen zich horen, van tussen de takken.
De bomen Gods trekken hun sappen,

de Libanon-ceders, zijn planting;

daar hebben de vogels hun nest;

in hun kruin maakt de ooievaar woning,
en de bergtoppen zijn voor de steenbok.
In de rots verbergt zich de klipdas.

Als gij duister gebiedt vailt de nacht,

in de dieren des wouds komt de onrust,
Jonge leeuwen brullen roofgierig

om hun voedsel te vragen van God.’

De zorg van God strekt zich dus rechtstreeks uit tot de planten en de dieren, evenzeer
als tot de mensen.

Wel wordt in Genesis aan de mens de opdracht gegeven, over de natuur te heersen;
zo zegt Genesis 1:26: ‘en dat zij heerschappij hebben over de vissen der zee, en over
het gevogelte des hemels, en over het vee, en over de gehele aarde en over al het krui-
pend gedierte’; en in Genesis 1:28 wordt gesteld: ‘Weest vruchtbaar, en vermenigvul-
digt, en vervult de aarde, en onderwerpt haar.’

Hoewel het Oude Testament duidelijk niet stelt dat alle wezens uitsluitend gescha-
pen zijn om de mens te dienen, is het anderzijds onmiskenbaar, dat de natuur in het
Qude Testament niet heilig is, niet sacraal. Juist in dit opzicht wijkt het joodse geloof
wezenlijk af van de andere tijdens het ontstaan van het oude Israél heersende religies.
Het is weliswaar zo, dat het ontkennen van de heiligheid van de natuur op zich zelf
nog niet rechtvaardigt dat wij de natuur op onverantwoordelijke wijze zouden mis-
bruiken, maar het is anderzijds toch ook zo, dat de ontkenning van heiligheid wél de

1



mogelijkheid tot misbruik open iaat, dat het dit misbruik in ieder geval niet als heilig-
schennis veroordeeit.

De opvatting dat de mens heerst over de natuur houdt onvermijdelijk in dat de na-
tuur zelf niet sacraal is. Tussen God en natuur wordt een scherp onderscheid gemaakt.
De culturele antropoloog Henri Frankfort (1948) heeft hierover treffende passages
geschreven in zijn boek ‘Kingship and the Gods’. [k citeer daaruit: ‘Het onderhouden
van het verbond van Jahweh met zijn volk betekende het prijsgeven van de hoogste
waarde die de oude religies van het Nabije Qosten gekend hebben, te weten de harmo-
nische integratie van het leven van de mens met het leven van de natuur. De omgang
van de mens met de natuur werd scherp en wezenlijk gescheiden van zijn omgang met
God, en alleen op de laatste kwam het aan. De mens bleef sindsdien buiten de natuur
staan, vervreemdde ervan. Hij gebruikte haar voor zijn levensonderhoud, hij offerde
haar eerste vruchten aan Jahweh, hij ontleende aan de natuur beeiden, om zijn gevoe-
lens uit te drukken, maar hij maakte geen deel meer van haar uit (never sharing its
mysterious life).’

Joden en christenen waren het er geheel over eens dat God en de natuur twee ge-
scheiden eenheden waren. Er was in het eten van vlees van dieren of het veredelen van
planten en het produceren van oogsten niets, dat heiligschennis genoemd zou kunnen
worden. Deze overeenkomst is van wezenlijk belang geweest voor het bepalen van de
westerse houding tegenover de natuur. Het is echter ook van belang er de nadruk op
te leggen waarin de joodse en de christelijke opvattingen in dit opzicht van elkaar ver-
schilden. Deze verschillen zijn te herleiden tot twee uitgangspunten. In de eerste plaats
is er in de visie van het Qude Testament geen onoverbrugbare kloof tussen de mens
en zijn medeschepselen, zulks in tegenstelling tot de opvatting van vele christelijke
theologen. In de tweede plaats is, zoals wij zagen, het Oude Testament volledig theo-
centrisch: de natuur is niet geschapen terwille van de mens, maar tot de verheerlijking
van God. Het zal nu duidelijk zijn, dat de christelijke scheiding tussen mens en dier
en de christelijke opvatting dat de natuur geschapen is terwille van de mens, kunnen
leiden tot een arrogante en uitbuitende houding ten opzichte van de natuur, in veel
sterkere mate dan de oud-testamentische opvatting van de heerschappij van de mens
over de natuur hiertoe heeft bijgedragen.

De critici van het christendom hebben dus wel gelijk als ze stelien dat het christen-
dom de mens heeft aangemoedigd zichzelf te zien als een despoot, voor wiens nut al
het geschapene was bedoeld. De critici schrijven de oorsprong van deze leer echter ten
onrechte toe aan het Qude Testament: die oorsprong ligt veeleer bij de Grieken.

De traditionele Griekse godsdienst heeft stellig niet het denkbeeld aangemoedigd
dat de mens meester van de aarde was, of zou moeten trachten te worden. Zulke po-
gingen werden *hybris’ gencemd, het beste te vertalen als ‘overmoed’, een streven van
de mens om gelijk te worden aan de goden, hetgeen tot rampspoed leidt. Duidelijk
komt dit tot nitdrukking in de mythe van Prometheus: de held, die het waagt de goden
te weerstreven om aan de mens de beschaving te brengen. Deze daad wordt weliswaar
als overmoed gestraft, maar uiteindelijk toch beloond, daar Prometheus tenslotte on-
der de goden wordt opgenomen.

12



In deze uiteindelijke goede afloop bespeuren we reeds de kiem van hetgeen in de
Griekse verlichting, in de vierde eeuw v.Chr., tot volle ontwikkeiing komt: de vervan-
ging van het magische door het rationele denken, de overwinning van de rede op de
mythe,

Zo schrijft Aristoteles in zijn werk ‘Politica’ dat planten geschapen zijn ten behoeve
van de dieren, en de dieren ten behoeve van de mens. De tamme dieren zijn geschapen
voor ons nut en welzijn; de wilde dieren, althans voor het merendeel, voor onze voed-
selvoorziening of anders voor een ander nuttig doel, bijv. door ons kleding te ver-
schaffen. Deze gedachtengang werd nader uitgewerkt door de Stoa, de gezamenlijke
stoicijnse denkers.

We kunnen daarvoor te rade gaan bij de grote Romeinse redenaar en wijsgeer Mar-
cus Tullius Cicero. In ‘De natura deorum’ (‘Over het wezen en de aard van de goden’)
gebruikr Cicero daartoe het middel en de vorm van een dialoog. Degene die in dit boek
als spreker voor de Stoa optreedt, een zekere Balbus, legt uit dat de wereld ten behoeve
van de mens is geschapen. ‘De voortbrengselen van de aarde’, zegt hij, ‘waren uitslui-
tend voorbestemnd voor diegenen die er een redetijk gebruik van weten te maken; en
hoewel sommige beesten ons van een deel daarvan kunnen beroven, volgt daar nog
niet uit, dat de aarde haar produkten ook te hunnen behoeve heeft voortgebracht. De
beesten — let wel, er staat ‘beesten’, niet ‘dieren’ — de beesten hebben hoegenaamd
geen aandeel in deze voorbeschikking; we kunnen veeleer zeggen dat 0ok zij er alleen
zijn voor het nut van de mens. Is het nog nodig dat ik de os als voorbeeld aanhaal?
We zien toch zonder meer, dat de nek van de os door de natuur is voorbestemd voor
het juk, en zijn sterke brede schouders voor het trekken van de pioeg.’ Tot zover Bal-
bus, dat wil zeggen Cicero. Let op de merkwaardige opvattingen over ‘voorbeschik-
king’, die we naderhand bij de calvinisten terugvinden en die onze vrome calvinisti-
sche voorouders deden beweren, dat de neger door zijn lichaamsbouw was voorbe-
stemd om slaaf te zijn.-De verachtelijke consequentie van zulke opvattingen vinden
we in het nationaal-socialisme. Let er ook op, dat in de stoicijnse gedachtengang het
de dieren en niet de mensen zijn die als ‘rovers’ te boek staan.

Het denkbeeld dat alle wezens zijn voorbestemd om de mens te dienen, heeft onder
invloed van de Stoa in belangrijke mate doorgewerk: bu de kerkvaders en de middel-
eeuwse theologen van het christendom.

Na de Renaissance zijn de belangrijkste denkers, die op deze gedachtengang hebben
voortgebouwd, twee geleerden geweest in de overgang van de zestiende naar de zeven-
tiende eeuw: de Engelsman Francis Bacon en de Fransman René Descartes. Over de
aard van hun opvattingen heb ik reeds gesproken. De Baconiaans-Cartesiaanse bena-
dering van de natuur is het westen volledig gaan beheersen, eerst als streven, later als
bereikt doel. De nadruk lag niet meer op de verscheidenheid aan vormen, maar op
de algemene geidigheid van wetten. De eigenschappen die de natuur aantrekkelijk ma-
ken, vooral vorm en kleur, werden ontkend of genegeerd. De nieuwe levensbeschou-
wing verkreeg haar macht over de natuur door de bouw van de samenstellende deien
steeds verder te analyseren, zonder rekening te houden met de functie van die delen
in een ruimer verband. Men zag voortaan in het ingrijpen van de mens in de natuur

13



geen verstoring meer — immers, datgene wat verstoord werd had op zichzeif toch
geen waarde — maar eenvoudigweg de omzetting van stof en energie in een vorm die
zich beter leende voor gebruik door de mens. Als enige belemmeringen voor de heer-
schappi}j van de mens over de natuur zag men de praktische grenzen van de menselijke
kennis en vaardigheid, en die grenzen werden van tijdelijke aard geacht. De suggestie-
ve invloed van die traditie was zo sterk, dat de leer van Descartes werd overgebracht
naar heel andere culturen en ideologische stelsels dan waar de leer ontstaan was.
Vooral het marxisme heeft bij deze overdracht een belangrijke rol vervuid.

Het is de vermelding waard, dat de tweede vader van het marxisme, Friedrich
Engels, meer begrip heeft getoond voor de gevaren van het menselijk ingrijpen in de
natuur dan Karl Marx.

Het alternatief

Wij westerlingen zijn van het algemeen menselijk patroon verwijderd geraakt. Zijn
er echter elders op de wereld én in onze eigen cultuur aanknopingspunten te vinden
voor een wereldbeschouwing, waarin wij pianten en dieren niet als objecten van wille-
keur, maar als mede-wezens beschouwen, waarin wij onze relatie tot de natuur van
wederkerigheid enerzijds en verantwoordelijkheid anderziids erkennen? Wat wij be-
hoeven is een ethiek gericht op onze houding jegens de aarde en jegens de planten en
dieren die daarop leven. Nu zijn er inderdaad enkele alternatieve richtingen in de
westerse levensbeschouwing, die zich van de utilitajre hoofdstroming verwijderd heb-
ben: ten eerste de natuurmystiek; ten tweede de opvatting inzake het rentmeester-
schap van de mens over de natuur; en tenslotte de overtuiging, dat de mens met de
natuur kan samenwerken met het ocogmerk haar te verbeteren. Ik wil die nu graag met
u bespreken.

Het woord mystiek wordt_helaas gewoonlijk verward met mysterieus, en, vooral
in de pers, in negatieve zin gebruikt, in de trant van halfzacht, verward, geheimzinnig
of versluierend. De term mystiek drukt echter de ervaring uit van eenheid, verbonden-
heid met datgene wat voor ons besef hoger en groter is dan wijzelf en wat niet-mystiek
aangelegde mensen ervaren als iets dat buiten henzelf is gelegen. Daar is niets occults
of geheimzinnigs aan. Meestal gebruikt men de term mystiek (in de eigenlijke zin van
het woord) in verband met de godservaring, die dan immanent genoemd kan worden,
in tegenstelling tot de transcendente opvatting van anderen. Met natuurmystiek be-
doelen wij evenwel het gevoel, beter gezegd de ervaring, van eenheid met de natuur,
in het bijzonder met de levende wezens. Ten onrechte neemt men wel aan, dat zuiks
inhoudt dat de natuur heilig geacht en vereerd wordt. Dat behoeft geenszins het geval
te zijn. Men kan Pythagoras beschouwen als de eerste Europese wijsgeer bij wie deze
ervaring van eenheid met de natuur de chthonische natuurverering verving. In de mid-
deleeuwen beleed Franciscus van Assisi de opvatting van de spirituele gelijk-
waardigheid van alle wezens, de mens inbegrepen, in plaats van de gebruikelijke chris-
telijke visie dat de mens gerechtigd is de schepping naar willekeur uit te buiten. White
stelde in 1967 dan cok voor, St. Franciscus tot ‘patroonheilige voor ecologen’ te ver-

14



klaren. In 1982 heeft Paus Johannes Paulus 11 ons allen verrast door dit voorstel over
te nemen; ik kom daarop nog terug. Ook in latere eeuwen bleef dit gevoel van verbon-
denheid met de natuur bestaan, die alleen onder wijsgeren, dichters en zelfs theolo-
gen, maar ook onder mensen die zulke denkbeelden in praktijk brachten bij grond-
en natuurbeheer, en niet alleen in Europa, maar evenzeer in Amerika; we hoeven
slechts de namen te noemen van Emerson, Wailt Whitman, John Muir en Henry David
Thoreau. Wij kunnen ons er over verheugen, dat de grootste dichter van ons eigen
taalgebied, Guido Gezelle, een echte natuur-mysticus genoemd kan worden. Gezelle
toont ons tevens, dat belijdenis van christelijk geloof samen kan gaan met verbonden-
heid met de ons omringende natuur om haar zelfs wil, afgezien van het nut van na-
tuurbehoud voor de mens. Overtuigende andere voorbeelden daarvan zijn Aart van
der Leeuw en Ida Gerhardt. Hoewel verder het marxisme wel de meest extreme utilita-
ristische wereldbeschouwing genoemd mag worden — in dat opzicht is het een karika-
tuur van het christendom — kan zelfs bij marxisten het bloed kruipen waar het niet
gaan mag. Als voorbeeld (ontleend aan Harmsen, 1974) noem ik een ontroerende
brief van Rosa Luxemburg, vanuit de gevangenis geschreven aan Sonja Liebknecht
op 2 mei 1917; ‘Ik heb soms het gevoel, dat ik geen echt mens ben, maar op ¢en bepaal-
de manier ook een vogel of een ander dier in mensengedaante. Innerlijk voel ik mij
in zo'n stukje tuin als hier of in het veld tussen hommeis en gras veel meer thuis dan
op een partijcongres. Tegen jou kan ik dit wel zeggen. Jullie zullen niet dadelijk ver-
raad aan het socialisme ruiken. Jullie weet, ik zal desondanks hopelijk op mijn post
sterven; in een straatgevecht of in de gevangenis. Maar mijn diepste ik behoort meer
aan mijn kooimees toe dan aan de kameraden.’

Er is één wereldreiigie die uitgaat van het mededogen van de mens voor andere we-
zens: het boeddhisme. Dit mededogen wordt ‘metta’ en ‘karuna’ genoemd, en is te
vergelijken met de ‘caritas’ van de apostel Paulus; echter met dit verschil, dat caritas
alleen betrekking heeft op mensen. Het zou stellig te ver gaan wanneer we het boed-
dhisme een ‘natuurbehoudsgodsdienst’ zouden noemen; het staat in zijn ideéle opvat-
ting dichter bij de dierenbescherming. Het boeddhisme ken: nl. geen speciale zorg of
verantwoordelijkheid voor bedreigde of zeldzame soorten; het mededogen strekt zich
gelijkelijk uit tot alle wezens, *mice and men’, zowel muggen als panda’s. Maar het
is duidelijk, dat het boeddhisme verbondenheid tussen mens en natuur leert, een ver-
bondenheid die tot 1982 in het officiéle christendom ontkend werd.

De traditie van het rentmeesterschap van de mens gaat ervan uit, dat de mens als
een afgezant van God een daadwerkelijke verantwoordelijkheid draagt voor het wel-
zijn van de aarde. Deze traditie gaat enerzijds terug op de post-platonische denkers
van het Romeinse rijk, met name lamblichus, anderzijds op Genesis 2 : 15, waarin
de mens door God wordt opgedragen de hof van Eden ‘te bouwen en te bewaren’.
Een duidelijk middeleeuws voorbeeld is de werkzaamheid in de natuur van de bene-
dictijnse en cisterciénser monniken.

In het algemeen vinden we in het christendom in deze richting echter slechts weinig
aanknopingspunten. De meest bekende opvatting is de ethiek van Albert Schweitzer,
gefundeerd op eerbeid voor het leven; een ethiek, door Hans Bouma ecocentrisch ge-

15



noemd, omdat zi} op de belangen van het milieu gericht is. Deze term is echter weinig
gelukkig, omdat hij zozeer lijkt op het veel bekendere woord egocentrisch, dat juist
het tegendeel betekent.

Voor ons Nederianders klinkt de gedachte van ’s mensen rentmeesterschap niet on-
gewoon. In het bijzonder noem ik de geschriften van prof.dr. K.H. Voous, emeritus
hoogleraar in de diersystematiek en diergeografie aan de Vrije Universiteit, met name
dienst werk ‘Natuur, milieu en mens’ (Voous, 1970). Hieraan verwant zijn de gedach-
ten van Bouma (1975) in diens werk ‘Adam waar ben je? Mens contra natuur’. Ook
in de Duitse liteatuur zijn soortgelijke beschouwingen te vinden; een goede gids is het
werk van Teutsch (1973) ‘Soziologie und Ethik der Lebewesen’.

De traditie van het rentmeesterschap gaat tot op zekere hoogte samen met de over-
tuiging, dat de mens met de natuur kan samenwerken met het oogmerk haar te verbe-
teren. Evenals voor Thomas van Aquino de Goddelijke genade de menselijke natuur
kan vervolmaken, zo kan in de hier bedoelde visie het menselijk streven de niet-mense-
lijke natuur vervolmaken. Daarvoor is stellig techniek nodig, en ook heerschappij,
maar dat is een heerschappij die voitooit, niet een die vernietigt of in slavernij brengt.
Het gaat hier om samenwerken mét de natuur inplaats van werken tégen de natuur.
Hoe moet men deze vervolmaking nu beoordelen?

De achtergrond van deze gedachte is, dat vervolmaking van de natuur neerkomt
op vermenselijking: de natuur wordt meer op menselijke maat gesneden, meer over-
zichtelijk voor de menselijke rede, en daardoor fraaier, meer genietbaar. Maar bij de-
ze vervoimaking moet de mens wel zijn materiaal respecteren, zoals een goede beeld-
houwer ook geen marmer behandelt als brons, noch brons als marmer.

Filosofisch gezien gaat deze gedachtengang terug op de Duitse wijsgeer Johann
Gottlieb Fichte (1762-1814). Fichte legde er daarbij de nadruk op, dat hetgeen wij na-
tuur noemen al in hoge mate door de mens is beinvloed; dit geldt uiteraard in het bij-
zonder voor West- en Midden-Europa. Samenwerking met de natuur betekende hier
dus: samenwerking met een reeds vermenselijkte natuur, in zekere zin met onze eigen
voorouders. De natuur biedt in deze visie geen weerstand meer, maar werkt mee, als
een gedomesticeerd paard.

Een soortgelijke visie is later ontwikkeld door paleontoloog, wijsgeer en priester-
jezuiet P. Teilhard de Chardin (1881-1955). Ook hij gaat ervan uit dat de natuur niet
af is, doch in evolutie verkeert — een evolutie die voigens hem reeds bij de levenloze
materie aanvangt — omdat slechts de mens in staat is in te zien waar de natuur heen
gaat, en haar tevens in deze ontwikkeling bij te staan.

Overeenkomstige gedachten vinden we bij Herbert Marcuse, voortgekomen uit de
Duitse idealistische wijsbegeerte. In ecologische zin, en wel ten dienste van het natuur-
behoud, zijn deze gedachten voornamelijk in Nederland uitgewerkt (Westhoff, 1979;
Bakker, 1979).

Van het gezichtspunt van het natuurbehoud kan men de invloed van de mens op
de biosfeer positief noemen als daardoor de verscheidenheid van standplaatsen ver-
groot wordt, en zodoende de overievingskansen voor een zo groot mogelijk aantal in-
heemse soorten van planten en dieren verhcogd worden. Daarentegen is die ihvioed

16



negatie”’, indien de verscheidenheid van het milieu afneemt en het aantal inheemse
soorten vermindert. Het verband tussen diversiteit en stabiliteit bleek hierbij van we-
zenlijk helang te zijn. Onze voorouders deden op een bepaalde plaats steeds hetzelfde,
maar overal wat anders: stabiliteit in de tijd, diversiteit in de ruimte. Een blauwgras-
land werd eeuwen lang op hetzelfde tijdstip in de zomer gemaaid, een rietland daaren-
tegen juist in de winter. De huidige generatie daarentegen, doet voortdurend wat an-
ders, maar wel overal hetzelfde: het ene jaar wordt mais verbouwd, het volgende jaar
1ets aangelegd dat op een grasland lijkt, het jaar daarop komen er aardappelen, en
op onregelmatige tijdstippen zet de gierkar de zaak onder de drijfmest, terwijl de ruil-
verkaveling het waterpeil omlaag brengt. Het wachtwoord is thans: instabiliteit in de
tijd, uniformiteit in de ruimte. Voor verreweg de meeste soorten en levensgemeen-
schappen is deze gang van zaken fataal.

De wil tot samenwerking met de natuur is het duidelijkst tot uitdrukking gekomen
in de tuin- en landschapsarchitectuur. Een tuin van voldoende uitgestrektheid, ofwel
een park, is de resultante van enerzijds de mogelijkheden van het gegeven terrein
— klimaat, reliéf, bodem en plantengroei — anderzijds de instelling van de mens je-
gens de natuur op grond van de in een bepaalde tijd heersende wereldbeschouwing.
Het klassieke voorbeeld is de ‘esprit géometrique’, de Franse stijl van de zeventiende
eeuw, het werk van André Lendtre (1613-1700), in tegenstelling tot de Engelse land-
schapsstijl, die dateert van de tweede helft van de achttiende eeuw. De Franse stijl ver-
fraait niet de gegeven vorm, doch legt haar vorm op aan de natuur. De grilligheid van
het landschap wordt vervangen door een meetkundig plan met een gebouw als middel-
punt. De Engelse tuin daarentegen, uitgaande van de denkbeelden van J.J. Rousseau
{1712-1778), gaat niet uit van een kasteel of paleis, maar bij voorkeur van het land-
schap van een meanderende rivier, in elk geval van een natuurlijk gegeven. Zo'n tuin
bestaat uit een stelsel van vloeiende, gebogen lijnen, een reeks van vijvers, graslanden,
bossages en boomgroepen. De paden vallen weinig op; kenmerkend zijn-de steeds wis-
selende uitzichten. De tuinier moet zijn materialen aan de natuur ontlenen, ze met eer-
bied behandelen, maar ze in een compositie brengen waarin de natuur veredeld wordt.

De tegenstelling tussen de kunstmatige stijl van Lendtre en de op natuurlijke struc-
turen gerichte Engelse landschapsstiji vinden we in een andere context en vanuit een
geheel andere wereldbeschouwing terug in Japan. Enerzijds kent men daar de zen-
tuin, een tuin behorende bij een zenboeddhistische tempel. Deze bestaat uit enkele so-
bere elementen, waarin wilde plantengroei vitgeschakeld wordt: een beekje, ¢en brug,
een paar stenen, een volgens een bepaald patroon aangeharkte kale viakte, eventueel
een struikje. Het geheel berust op een ideéel uitgangspunt, dat men zou kunnen bena-
deren met een aforisme van Lin Yu Tang: ‘The wisdom of life consists in the eliminati-
on of the non-essential’. De zentuin brengt een hem opgelegd idee tot uitdrukking:
in wezen hetzelfde principe als dat van de geometrische tuinen van Versailles, hoe dia-
metraal overigens het cartesiaanse westerse denken en de wereld van zen ook tegeno-
ver elkaar staan. -

Anderzijds vinden we in Japan ook tal van bos-tempeltuinen of tempelbossen, die
op een geheel andere gedachtengang berusten en die reeds eerder ter sprake kwamen.

17



In deze bossen en de bijbehorende open begroetingen wordt het in het gebied thuisho-
rende sortiment, dus de spontane flora, vooral het geheel van de houtsoorten, zoveel
mogelijk in stand gehouden. De structuur van de begroeiing wordt echter aangepast
aan de levensstiil van de monniken, die zich in bos en tuin vrij moeten kunnen bewe-
gen, zonder in hun overpeinzingen gestoord te worden door welig uitgegroeide of on-
doordringbare vegetatie. Daarom wordt de kruidlaag teruggedrongen; de bosbo-
dems, veelvuidig geharkt en geveegd, is bedekt met een gesloten mostapijt, waarover
men geriefelijk kan wandelen. Deze bostuinen brengen op hun wijze de gedachte tot
uiting, dat men met de natuur moet samenwerken om haar te vervolmaken.

Enigszins hiermee vergelijkbaar zijn de westerse heemiuinen of wilde-plantentui-
nen, opgezet met een educatief doel, al ontbreekt hier de religieuze achtergrond, om-
dat in het chrisiendom godsdienst en natuurbeleving nu ¢eenmaal gescheiden wegen
zijn gegaan.

De tegenstelling, zelfs het conflict, tussen de beleving als ideaal van enerzijds de wil-
de en ongerepte natuur, anderzijds het gecultiveerde en veredelde landschap, is tref-
fend onder woorden gebracht in de hedendaagse mythe ‘The lord of the rings’ van
J.J.R. Tolkien. Ik doel hier op Tolkiens magistrale evocatie van de Enten, de met rede
en spraak begaafde boomwezens. Het zijn de mannelijke Enten die in en voor het wil-
de woud leven, tegenover de vrouwelijke, wier levensinhoud en ideaal het tuinieren
is. Het gevolg is geweest, dat de beide seksen uiteen zijn geraakt en dat de mannelijke
Enten hun vrouwen verloren hebben. Een hereniging lijkt in dit aardse bestaan niet
meer mogelijk. In het ‘Lied van de Enten’ wordt de dialoog tussen beide levensbe-
schouwingen verwoord.

In dit verband is het nu van belang, iets op te merken over de levensbeschouwelijke
achtergronden van het moderne natuurbehoud. Duidelijkheidshaive is het dan ge-
wenst, het begrip natuurbehoud eerst te definigren. ik doe dat aan de hand van twee,
elkaar aanvuilende definities, een operationele van Van Lesuwen-en eeninhoudelijke-
van mijzelf; de laatste is overgenomen in de doelstelling der Vereniging tot Behoud
van Natuurmonumenten. De eerste luidt; ‘Natuurbehoud is cen maatschappelijk te-
genkoppelingsmechanisme op natuurwetenschappelijke basis, in het bijzonder ge-
richt op de betrekkingen tussen de mens en zijn-omgeving.’ De tweede definitie luidt:
‘Natuurbehoud is het streven, een zo groot mogelijke verscheidenheid te behouden
in geogenetische structuren zowel als in flora en fauna, levende in ecosystemen die
de resuitante zijn van biotische en abiotische processen. Bij deze processen is de in-
vioed van de mens inbegrepen, inzoverre deze heeft bijgedragen tot de algehele ver-
scheidenheid in soorten en structuren.’ Tot zover deze definities.

Binnen het natuurbeheer heeft zich in de afgelopen halve eeuw een wijziging vol-
trokken, waarbij het principe van non-interventie verlaten is ten gunste van de opvat-
ting, dat menselijk ingrijpen in de natuur niet per se ongewenst is, doch dan in het
belang van het natuurbehoud te achten is als het de verscheidenheid van levensge-
meenschappen in stand houdt of bevordert; dit geldt enerzijds het uitwendig beheer,
anderzijds in het bijzonder het inwendig beheer van halfnatuurlijke landschappen.
Aan deze visie ligt het wijsgerig uitgangspunt ten grondslag, dat men de nacuur kan

18



verrijken door met haar samen te werken.

Het streven naar natuurbehoud berust op twee uitgangspunten, die fundamentee!
van elkaar verschillen, ofschoon ze zeer wel beide voor één persoon geldig kunnen
zijn. Het eerste uitgangspunt komt voort uit ecologisch inzicht: het stelt dat de mens
deel van de natuur is, dat hij zonder haar niet kan bestaan, en dat het dus van levens-
belang voor de mens is, zijn natuurlijke hulpbronnen in stand te houden. Op deze visie
berust de slagzin *Natuurbehoud is zelfbehoud’, en evenzeer de uitspraak van H.D.
Thoreau: ‘In wildness is the preservation of the world.’ De wijsgerige achtergrond van
dit streven is de idee van de mens ais rentmeester en behoeder der schepping.

Het tweede gezichtspunt legt daarentegen de nadruk op de eigen, intrinsieke waarde
van de natuur en haar bestanddelen: flora, fauna, vegetatie en geogenetische structu-
ren. Deze waarde wordt gezien als een categorische imperatief. Zij kan niet worden
bewezen, maar is een ethische eis: het is de verantwoordelijkheid van de mens, de na-
tuur te beschermen, geheel afgezien van de ecologische, economische, recreatieve, es-
thetische of artistieke waarde die zij voor hem heeft.

Hoewel ook in deze geesteshouding de idee van het rentmeesterschap een azndeel
heeft, ligt hieraan toch in de eerste plaats het intuitieve gevoel van de eenheid van
mens en natuur ten grondslag. In zekere zin is hier sprake van een moderne, gerationa-
liseerde vorm van de chthonische verering der ongeletterde volken, die bij de moderne
mens is blijven voortleven ondanks tweeduizend jaar antropocentrisch christendom
en enkele eeuwen van cartesiaans, later tevens marxistisch, mechanisme en materia-
lisme.

In dit opzicht heeft zich in 1982 een merkwaardige ontwikkeling voltrokken, die
in ons land vrijwel onopgemerkt is verlopen. Op 4 oktober 1982 is de 800ste verjaar-
dag van Franciscus van Assisi herdacht. Voor het eerst hebben de internationale na-
tuurbeschermingsorganisaties samen met de religieuze orden van St. Franciscus een
wereldhandvest opgesteld voor de bescherming van de natuur, getiteld ‘Handvest van
Gubbio 1982’. Gubbio is het geboortedorp van Franciscus. Het handvest is opgesteld
na afloop van een seminarie ‘Terra Mater’ (Moeder Aarde): een weldadig aandoende
term, waarin de aloude chthonische religie eindelijk weer een plaats naast de Mariade-
votie heeft verworven.

Dit handvest heeft in de Nederlandse pers nauwelijks enige aandacht gekregen,
maar wel in de Belgische; laten wij ons dan ook vooral niet verbeelden, dat wij Neder-
landers ons zoveel meer bewust zouden zijn van de noodzaak van natuurbehoud dan
de Belgen.

Het handvest is veel te uitvoerig om in zijn geheel te citeren. Ik wil er enkele passa-
ges uitlichten: ‘Wij leggen er de nadruk op, dat het nodig is onze dominante en uitbui-
tende houding te wijzigen. Wij hebben een nieuwe houding nodig, die van respect
voor andere wezens en broederschap tussen alle schepselen. Franciscus van Assisi
schiep een alternatief wereldbeeld, nl. een universele broederschap, waarin menselij-
ke wezens, dieren en planten, ja zelfs mineralen, werden beschouwd als onze broeders
en zusters. Franciscus was zich bewust van het belang van het milieu, van de noodzaak
van harmonie tussen mens en natuur, en zijn voorbeeld is voor ons van levensbelang.’

19



Op grond van dit voorbeeld worden dan 15 leefregels opgesteld, waarvan ik er enke-
le citeer: ‘Het is nodig, te verwerpen dat vooruitgang gemeten wordt in kwantitatief
opzicht en door de opeenstapeling van materiéle goederen. Het doel van vooruitgang
dient te zijn, de kwalfiteir van het leven te verbeteren; (. . .) Het is nodig, het respect
voor de natuur te bevorderen; ethische principes toe te passen op onze betrekkingen
met alle levende wezens; het uitsterven van soorten te voorkomen; piantaardige en
dierlijke levensvormen te beschermen tegen onverantwoorde, zelfzuchtige en ver-
woestende exploitatie en het verstoren van hun milieu; de aandacht te vestigen op het
probleem van de snefle toename van de wereldbevolking; te zoeken naar historische
voorbeelden, die ons zullen moeten helpen een alternatieve toekomst voor te berei-
den.’

Op grond van die |5 uitgangspunten wordt dan een aanial wensen gericht tot de
regeerders van de wereld, waarvan ik er één naar voren breng: ‘wij vragen, dat de lei-
ders van alle godsdiensten en kerken van elke belijdenis het heilige karakter van de
natuur onder de aandacht van hun leden brengen, evenals hun morele rechten en
plichten ten opzichte van de natuurlijke en menselijke omgeving. Om dit te bevorde-
ren dienen zij de nadruk te leggen op het religieuze karakter van deze uitgangspunten
bij het opleiden van bedienaren van de eredienst. Daarom is het raadzaam dat de We-
reldraad van Kerken en de Heilige Stoel instituten voor ecologie oprichten, en dat de
geestelijkheid het kerkvolk voortdurend bewust maaki van de verantwoordelijkheid
van het mensdom voor de verbetering van de kwaliteit van het leven en de bescher-
ming van de natuur en de natuurlijke hulpbronnen.’ Tot zover dan enkele citaten uit
het Handvest van Gubbio van 1982.

Werkelijk, men gelooft zijn oren niet. Is hier werkelijk sprake van een reuzenzwaai
van de christelijke kerken, die hun antropocentrische principes van 2000 jaar lang
plotseling verloochenen? Let wel, dat er zelfs weer sprake is van ‘heiligheid van de
natuur’, een oeroudechthonische, pantheistische opvatting, die reeds door het joodse
geloof uitdrukkelijk wordt verlaten, en die ook door het christendom steeds is verwor-
pen. Nog in 1971 publiceerde de'Amerikaanse jezuiet James Schall een artikel onder
de veelzeggende titel ‘Ecology — an American heresy’. De pater bedoelde hiermee
niet, dat de ecologische wetenschap ketterij zou zijn. Men moet daarbij veeleer beden-
ken, dat met het woord ‘ecology’ in Amerika simpelweg bedoeld wordt ‘natuurbe-
houd en natuurbeheer’. Wat die Amerikaanse jezuiet wilde zeggen, is, dat natuurbe-
houd van christelijk standpunt gezien ketterij is, en daarin had hij gelijk. Hoe moeten
we dan deze totale ommezwaai van de Franciscaanse broederschap in eendrachtige
samenwerking met natuurbeschermers opvatten? Is hier allen maar sprake van een
sectarische actie van een alternatieve groep? Dat is niet waarschijnlijk. [k heb al even
aangestipt, dat de huidige paus St. Franciscus heeft uitgeroepen tot patroonheilige
van de natuurbeschermers. Hij is nog verder gegaan; hij heeft bij herhaling blijk gege-
ven van belangstelling van de katholieke kerk voor de natuurbescherming, en toen op
6 oktober 1982 een Belgische delegatie een smeekschrift aan de paus overhandigde
met het verzoek aandacht te wijden aan het behoud van het leven en de vrijheid van
onze medeschepselen, antwoordde de paus, dat hij in zijn toespraken daarop inder-

20



daad de nadruk zou leggen. Of hij dat ook werkelijk gedaan heeft, is mij ontgaan.

Was de paus een gewone politicus, dan zou men dit als opportunisme kunnen uit-
leggen. Maar dat is zeker bij deze paus niet te verwachten. Wat men hem ook mag
verwijten, in elk geval geen gebrek aan beginselvastheid. Misschien is hier dus inder-
daad sprake van het begin van een ommekeer van de rooms-katholieke kerk in haar
houding jegens de natuur.

Slotsom

Samenvattend kunnen wij vaststellen, dat er in de hedendaagse wereid twee houdin-
gen jegens de natuur naast elkaar bestaan. De ene is het streven naar produktie en uit-
buiting, dat zowel de oerwouden als de oude, rijk geschakeerde halfnatuurlijke land-
schappen verwoest ter wille van hetgeen men vooruitgang noemt. De andere is het
streven naar natuurbehoud, dat tracht de verscheidenheid aan levende wezens en geo-
genetische structuren zo goed mogelijk in stand te houden en ze waardig te beheren,
al dan niet in het eigenbelang van de mens. Dat de eerstgenoemde houding de machtig-
ste is, zal u wel duidelijk zijn. Het wordt ons dagelijks gedemonstreerd door de huidi-
ge Nederlandse regering, die uitverkoop houdt van cultuur, natuurbehoud en miliebe-
heer, daarbij handig inspelend op de angst van het Nederlandse volk voor steeds meer
werkloosheid. Wij behoeven er niet aan te twijfelen dat op de lange duur de utilitaire
uitbuiting zal zegevieren en dat de biosfeer steeds verder zal worden aangetast, tot on-
heil van de mens zelf. Dit vooruitzicht kan de natuurbeschermer evenwel niet ontmoe-
digen. Zijn verantwoordelijkheid noopt hem, voort te gaan tot het bittere einde. ‘Men
behoeft niet te hopen om te ondernemen, noch te slager. 'm te volharden.’

Literatuur

Alsopp, B., 1972, Ecological morality. F. Muiler, London.

Anon., 1982. 4 Oktober 1982 de achthondersie verjaardag van Sint Franciscus van Assisi.
Mens en Vogel 20 (4): 299-303.

Bakker, P.A., 1979. Vegetation science and nature conservation. In: M.J.A. Wcrgcr {red.): The study of
vegetation. Junk, Den Haag, p. 247-288.

Barbour, [.G. {red.), 1973. Western man and environmental ethics. Attitudes towards nature and tech-
nology. Addison-Wesley, Reading, Mass., U.S.A.

Boughey, A.S., 1971. Man and the environment. Macmillan, New York, London.

Bouma, H., 1975. Adam waar ben je? Mens conira natuur. Stamex, Hilversum.

Dubos, R., 1973, A theology of earth. In: G. Barbour (red.): Western man and environmental ethics, p
43-54.

Frankfort, H., 1948. Kingship and the gods. Chicago.

Frazer, 1.G., 1933. The goiden bough. A study in magic and religion. Macmilian, London,

Gupta, S.M., 1971. Ptant myths and traditions in India. Brill, Leiden.

Harmsen. G., 1974a. Natuur, geschiedenis, filosofie. Oratie, Groningen.

Harmsen. G., 1974b. Natuur, geschiedenis, filosofie. SUN, Nijmegen.

Hughes, |1.D., 1981. Early Greek and Roman environmentalisis. Ecologist 11: 12-20.

Lemaire, T., 1970. Filosofie van het landschap. Ambo, Bilthoven.

21



Leopold, A., 1966. A sand county almanac with other essays on conservation. Oxford Univ. Press, New
Yark.

Marcuse, H., 1964. One dimensienal man. London.

Marsh, G.P., 1864, Man and nature. Ch. Scribner & Co., New York.

Passmore, 1., 1974, Man’s responsibility for nature. Duckworth, London.

Redfield, R.. 1953. The primitive worid and its transformations, Cornell University Press, Ithaca, U.S.A.

Santmire, H.P., 1973. Historical dimensions of the American crisis. In: |.G. Barbour (ed.): Western man
and environmental ethics, p. 66-92. )

Spoehr, A., 1956. Cultural differences in the interpretation of natural resources, In: W.L. Thomas (ed.):
Man’s role in changing the face of the earth, Univ. Chicago Press. p. 93-102.

Szczesny, G., 1958, Die Zukunfr des Unglaubens. P. List, Miinchen.

Taylor, P.W., 1981. The ethics of respect for nature. Environmental Ethics 3, Athens, Georgia, U.5.A.
p. 197-218.

Teutsch, G.M., 1975. Soziologie und Ethik der Lebewesen. Frankfurt/Main, Bern.

Tolkien, J.R.R., 1954, The lord of the rings. Allen & Urwin, London.

Verduit, Ph.J.L.M. & Th.M. van Venrooij, t978. Ultilaristiese {sic) ethiek en de rechtvaardiging van de
beoefening van de natuurwetenschappen. In: G. Debrock et al.: De Nartuur: filosofische variaties.
Mabo, Baarn. p. 109-131.

VYoous, K.H., 1970. Natuur, milien en mens. Kampen.

Weima, f., 1972. Wat willen wij met de toeckomst doen? Ambo, Baarn.

Westhoff, V., 1979. Natuurbeheer en het agrarische landschap. In: W. Bongers (red.): Natuurbeheer van-
daag. Pudoc, Wageningen, 168 p.

Westhoff, V., 1983, Man's attitude (o vegetation. In: W. Holzner, M.J.A. Werger & J. Jkusima (red.):
Man’s impact on vegetation. Junk, Den Haag. p. 7-24.

White, L., 1967, The historical roots of our ecologic crisis. Science 155: 1203-1207.

White, L., 1973. Continuing the conversation. In: 1.G. Barbour {ed.): Western man and environmenial
ethics. p. §5-61.

Wiegman, L., 1980. Bewaar het land. Vereniging 1ot Behoud van Natuurmonumenten, 's-Graveland,

Yi-Fu Tuan., 1970. Qur treatment of the environment in ideal and actuality. American Scientist.
Bovendien wil ik de aandacht vestigen op het belangrijke, vanaf 1979 verschijnende, Amerikaanse tijd-

schrift *Environmental Ethics’. Uitgave: Environmental Philosophy, Inc., and the University of Georgia,
U.S.A.



Religieus-wijsgerige achtergronden van het milieuprobleem
E. Schuurman

Inleiding

Het milieuprobleem is één van de veie problemen van onze cultuur. De problemen
rond kernbewapening, computertechniek en de omgang met mensen — denk aan de
abortus provocatus — hangen met elkaar samen. Het zoeken naar een oplossing voor
één van deze problemen is beslist onvoldoende. Een integrale benadering van alie cul-
tuurproblemen is noodzakelijk. Met betrekking tot de schuldvraag zij vooraf opge-
merkt dat ik niet naar bepaalde zondebokken zoek. Integendeel, wij delen aliemaal
in de schuld aan de ontwrichting van onze cultuur en daarin aan de ontwrichting van
de natuur.

Ik zal de problematiek vooral benaderen vanuit een christelijk-wijsgerige visie. Al-
hoewel ik erken dat het christendom mede schuldig is, meen ik tegelijk dat het chris-
tendom, het authentieke christendom, een mogelijkheid biedt nieuwe wegen te gaan
in de verhouding tussen mens en natuur.

Een laatste opmerking vooraf: het gevaar bestaat, dat men uit mijn verhaal de con-
clusie gaat trekken dat ik tegen de ontwikkeling van wetenschap en techniek zou zijn.
Dit is geheel onjuist. Wel ben ik doodsbang voor een verabsolutering van wetenschap
en techniek. De eigenlijke zin van wetenschap en techniek moeten we opsporen.

De oude sage van koning Midas maakt mijn bedoeling duidelijk. Koning Midas
mocht van de goden een gunst vragen. En hij vroeg of alles wat hij aanraakte in goud
kon veranderen. Toen die wens werd ingewilligd, bleken de gevolgen weldra: zijn
vrouw, zijn eten, ja alles wat hij aanraakte, veranderde in goud. Midas, di¢ niet ge-
noeg had aan het edele metaal goud - zeer waardevol — te midden van het overige
dat de werkelijkheid biedt, wilde alles in goud veranderen en vericor daarmee zijn le-
ven. Zo kan het ook met de ontwikkeling van wetenschap en techniek gaan. Wanneer
wetenschap en techniek het één en het al worden, bedreigen ze de mens en bewerken
ze de ondergang van de cultuur. Maar wanneer we wetenschap en techniek relativeren
en hun eigenlijke zin in het cog houden dan kunnen deze een bijdrage leveren aan een
verrijking in plaats van aan een verarming van de cultuur.

Waar gast het om?

Waar doet ik nu met name op wanneer ik spreek over de religieus-wijgerige achter-
grond? In elk geval figt er meteen deze suggestie in, dat de milieuproblemen niet op
een vanzeifsprekende wijze zijn op te lossen met een al of niet nisuwe wetenschap en
techniek, Een eerste vereiste daartoe is dat we aandacht krijgen voor de oorsprong
van de natuurverwoesting. Ik meen die te moeten aanwijzen in de religieuze grond-

23



houding van de mens. Deze bepaalt de laatste woorden over de werkelijkheid en de
{aatste antwoorden op vragen inzake oorsprong en zin van de werkelijkheid. Deze re-
ligieuze grondhouding bepaalt mijns inziens de gang van de cuituur, de ontwikkeling
van wetenschap en techniek in samenhang met economische en politieke machten. De
religieuze overtuiging van de mens is aldus gezien en omschreven de centraie, werkza-
me kracht. Ze wordt tasibaar in de ontwikkeling van wijsbegeerte, wetenschap en
techniek. De probiemen daarvan, zoals het milieuprobleem er één is, zouden vanuit
de religieuze achtergrond beter kunnen worden begrepen. En omdat de religieuze
grondhouding van de mens in de westerse cuituur zich vooral manifesteert in de wijs-
begeerte, kan via een onderzoek van die wijsbegeerte de achtergrond van het milieu-
probleem worden blootgelegd.

Ontwikkeling in natuurvisies

Van de middelesuwse natuurbeschouwing wordt gezegd, dat die organistisch en te-
leclogisch is. Alles in de natuur leeft, zelfs van de dode dingen wordt gezegd dat ze
~ ‘minder levend’ zijn. De natuur streeft als levende natuur bovendien een doel na. Dat

vertegenwoordigt het geheim van de natuur als geheel. Ook dat geheel van de natuur
wordt benadrukt. Daarom zeggen we ook wel dat we met een holistische benadering
van de natuur te maken hebben. in die natuur is de mens ingevoegd, hij maakt gebruik
van wat de natuur hem aanbiedt.

Dat alles in de natuur een vaste plaats heeft, verdwijnt in de wijsgerige visie van
de Nieuwe Tijd. We krijgen met een mechanistische en causale natuurbeschouwing
te maken. Alles wordt benaderd vanuit de wetenschap van de mechanica. De natuur
wordt als een groot uurwerk beschouwd; een geheel van krachten dai gehoorzaamt
aan de wet van oorzaak en gevolg. Het geheim van de natuur is verdwenen. Vanuit
de delen wordt het geheel van de natuus-mechanisch verklaard. Levende dingen zijn
dan ingewikkelde mechanismen geworden. De grote omkering is echter dat de mens
zich, middels zijn natuurwetenschappelijk denken en technische manipulatie, boven
de natuur verheft om haar vanuit die verheven positie overeenkomstig eigen wil en
macht te sturen en te leiden.

Ik vermeldde reeds dat het geheim van de natuur uit deze natuurvisie verdwijnt. De
natuur verzakelijkt en wordt zin-loos. Alles wat niet binnen de categorieén van het
getal, de ruimte, de tijd en oorzaak en gevolg past, wordt verpnachtzaamd {Schuur-
man, 1980), Deze natuurvisie impliceert vervoigens dat de natuur moet beantwoorden
aan de nuttigheidswensen van de mens. Het nut van de natuur gaat op in haar nut
voor de mens. Een eigen waarde en zin schijnt de natuur niet meer te hebben. Onaf-
hankelijk van welke politieke visie, is dat nog steeds de grondhouding van de westerse
mens tegenover de natuur.

Na de opkomst van de industriéle revolutie is dan ook het gevolg dat de gegeven
natuur verscheurd raakt, dat deze uit haar verbanden wordt gerukt en bovendien ge-
bruikt wordt als een vergaarbak van vuil en afval. De mens schijnt slechts bezorgd
te zijn over de doeleinden die hij wil bereiken. De weg waarlangs dat moet gebeuren

24



krijgt geen aandacht. Deze blijkt nu een destructieve weg te zijn geweest. De weten-
schap als instrument blijkt de natuur te hebben gereduceerd en tenslotte te hebben
meegezogen op de weg van de vernietiging. Inderdaad schuilt het hoofdprobleem in
de wetenschap als instrument en in de utilistische wensen en verlangens van de mens.

Inmiddels heeft zich vanwege de vele problemen een (betrekkelijk) nieuwe natuur-
visie aangediend. In de cybernetische natuurvisie ziet men de mens niet langer als
autonoom heerser over de natuur. De relatie van mens en natuur wordt nu veeleer ge-
zien als een cybernetische. De mens staat in relatie tot die natuur in een relatie van
circulaire causaliteit. De ontsporingen in de natuur worden op de mens zelf terugge-
koppeld. Hij is geen heer en meester meer, maar stuurman. In deze natuurbeschou-
wing is de natuur weer een geheel dat meer is dan de som van de delen (Schuurman,
1984).

Deze nicuwe visie doet zeker meer recht aan de veie ingewikkelde samenhangen in
de natuur. Toch komt de vraag naar de eigen waarde en zin van de natuur niet aan
bod. Ook deze visie blijft antropocentrisch. De mens staat weliswaar niet meer boven
de natuur maar in het centrum ervan. Op dat centrum is en biijft alles betrokken. Van-
uit dat centrum is het dan opnieuw een wetenschap, de ecologie, die bepaalt hoe de
natuur er uitziet. Dit impliceert een grotere voorzichtigheid in de omgang met de na-
tuur, maar die voorzichtige manipulatie blijft in dienst van de utilistische mens.

Hoofdmotief

De religieuze achtergrond in de mechanistische en cybernetische natuurbeschou.
wing zou ik technicistisch willen noemen (Schuurman, 1984). Dat wil zeggen dat de
diepste drijfkracht van de ontwikkeling van de natuurwetenschappen de technische
beheersingsdrift is. De mens, als heer en meester of later als stuurman, wil de natuur
naar zijn eigen hand zetten. Hij wil vanuit zijn scheppende mogelijkheden de zin van
de natuur bepalen. ,

Aanvankelijk wordt de mens door deze visie enorm gestimuleerd omdat deze hou-
ding vele beloften in zich bergt. Sinds Bacon, Descartes en met name sinds de Verlich-
ting wordt het vooruitgangsgeloof vaardig over hem. De wetenschappelijke, theoreti-
sche beheersing van de werkelijkheid komt daarmee meer en meer in dienst te staan
van een voiuit technische manipulatie.

Hoezeer ook andere motieven of gebeurtenissen — zoals corlogen — invioed heb-
ben gehad, duidelijk is dat vanuit een antropocentrische houding en gedreven door
een technische beheersdrift de natuur naar de hand van de mens moet worden gezet
op weg naar een paradijs of heilstaat. Op deze weg met beloften is de enige geldige
houding van de mens om met de wetenschap macht over de natuur uit te oefenen. In
de zogenaamde kwantificerende methode wordt alles onder het gezichtspunt van het
getalsmatige beschouwd en als zodanig verabsoluteerd. Dat wil zeggen dat alles in de
natuur wordt gereduceerd tot tellen, meten en wegen. De weg van volledige bereke-
ning van de natuur loopt uit op een totale technische beheersing van de natuur
(Meijer, 1961). '

25



In deze ontwikkeling verbleekt de rijke gevarieerdheid van de natuur en vindt een
ontstetlende nivellering piaats. Het overwegende gezichtspunt van de mathematische
natuurwetenschap leidt tot een uiteenbreking van de innige samenhang binnen de na-
tuur. De natuur wordt verzakelijkt en ontluisterd en haar zin, zoal niet vernietigd, dan
toch wel gereduceerd. De natuur gaat meer en meer lijken op een machine die de mens
zelf gemaakt heeft.

Alhoewel ik daar later nog op terugkom, is het hier de plaats te laten zien dat we
met een religieuze grondhouding te maken hebben. Dat blijkt wanneer Marx zegt, dat
de natuur op zich genomen van geen waarde is voor de mens. Yoor hem is de waarde
van de natuur dat zij gesubstantieerde arbeid is. De Zwitser Brinkman heeft gezegd,
dat in de westerse cultuur de christelijke toekomstverwachting vooral na de Verlich-
ting overgegaan is in een technische heilsverwachting. En tenslotte heeft Oswald
Spengler gezegd: ‘De techniek is eeuwig als God de Vader, zij verlost de mensheid als
de Zoon, en zij heiligt het leven als de Heilige Geest.’

Kort samengevat: het is de technische beheersingsdrift geweest die door het hante-
ren van het mathematisch-natuurwetenschappelijke instrumentarium, in samenwer-
king met economische en -~ verschillend georiénteerde - politieke machten, de na-
tuur heeft gereduceerd en verwaarloosd en tenslotte met vernietiging bedreigd.

Verwetenschappelijking

Binnen het kader van de mechanistische en cybernetische natuurbeschouwing kun-
nen we spreken van de verwetenschappelijking van de natuur. Dat, wat de wetenschap
zegt over de natuur, wordt vereenzelvigd met de natuur. In dit wetenschappelijk den-
ken over de natuur wordt die natuur gereduceerd en gefragmenteerd.

Dit kan duidelijk worden ingezien wanneer we beseffen dat de methode van de we-
tenschap voornamelijk die is van analyse en abstractie en dat door deze methode de
kenmerken van wetenschappelijke kennis worden bepaald. In de abstractie van de we-
tenschappelijke methode zien we af van de samenhang om alle aandacht te geven aan
één bepaalde functie, zien we af van het individuele en bijzondere om ons op het uni-
versele, het algemene te concentreren. Bovendien zien we af van de zichtbare, waar-
neembare werkelijkheid en proberen we zicht 1 krijgen op de wetten die voor die wer-
kelijkheid gelden.

Het gevolg van deze abstracties is, dat wetenschappelijke kennis als wetskennis
functioneel en universeel is. Deze wetenschappelijke kennis wordt in een samenhan-
gend logisch systeem verwerkt, dat vervolgens ook nog meer dan eens in wiskundige
formules wordt omgezet. Het zal duidelijk zijn dat, wanneer deze kennis wordt ver-
eenzelvigd met de natuur, de natuurlijke samenhang wordt verscheurd en de natuur
wordt gereduceerd.

Vertechnisering
Zolang deze verwetenschappelijking van de natuur in het denken plaats vindt, zijn

26



de gevo.gen daarvan niet tastbaar en voelbaar. Dat gebeurt pas wanneer deze weten-
schap a:s technisch beheersingsinstrument wordt gehanteerd en de natuur zich naar
de karakteristieken van de wetenschappelijke kennis moet voegen. Wanneer het tech-
nicisme zich met de wetenschap verbindt, zonder de abstracties in de wetenschap te
verdisconteren, spreken we van een vertechnisering van de natuur (en de cultuur).

De functionaliteit van de wetenschap leidt tot fragmentatie van de werkelijkheid.
De universaliteit van wetenschappelijke kennis veroorzaakt in natuur en cultuur een
enorme nivellering. De logische rationaliteit, al of niet in wiskundige formuleringen
gegoten, leidt tot reductie en verzakelijking van de natuur en cultuur.

Via dz weg van de industriéle revolutie zijn we allemaal met deze gevolgen gecon-
fronteerd. Er is een grote reductie en verzakelijking opgetreden in de menseiijke ver-
houdingen en een verbrokkeling van de maatschappij. Qok de natuur is meegezogen
op de weg van de reductie, die zelfs de grens van de totale destructie kan naderen.

Een andere benadering leidt tot hetzelfde resultaat. Onder invioed van zijn nuttig-
heidseisen jaagt de mens mer wetenschap en techniek bepaalde doelen na, bij voor-
beeld vergroting van materiéle welvaart. Door dat allesoverheersende doel wordt elk
middel geheiligd. Met andere woorden, men heeft geen aandacht voor de weg waar-
langs en de manier waarop doelen worden bereikt. De weg van de industriéle revolutie
is daarom de weg van de roofbouw op de natuur en van de overontwikkeling van de
industriéle ontwikkeling en de materiéle welvaart. Deze weg laat een spoor van de-
structie achter. Er vindt een ontmenselijking, een ontdierlijking (bij voorbeeid in de
bio-industrie) en een ‘ontnatuurlijking’ plaats. De doeleinden zijn veel te goedkoop
verkregen. Er is grote schade aangericht aan mens, dier en milieu. Deze schade wijst
op de tegenpool van de ontwikkeling. De bereikte doeleinden keren zich tegen de
mens. De overontwikkeling heeft als keerzijde een onderontwikkeling. De kernbewa-
pening is daarvan een duidelijk voorbeeld. De industriéle landbouw maakt duidelijk
hoe eenzijdig en gevaarlijk we bezig zijn.

Is het christendom schuidig?

Het ligt voor de hand, gezien de grote problemen, dat men de vraag naar schuld
aan de orde stelt. Hert ligt ook wel enigszins voor de hand dat daarover niet gelijk
wordt gedacht. Carl Amery zegt dat het milieuprobleem een genadeloos gevolg is van
het christendom. Lynn White (1967) meent de oorzaak ook te moeten zoeken in de
joods-christelijke conceptie van de natuur. Voigens hem heeft vooral het calvinisme
meegewerkt aan de ontheiliging van de natuur.

Alhoewel] ik met beide voorgaande denkers van mening verschil, is het wel juist om
te zeggen dat de Reformatie de ontheiliging, beter nog de ontgoddelijking van de na-
‘tuur heeft bevorderd. Volgens de reformatie werd terecht overeenkomstig de godde-
lijke openbaring gezegd, dat de werkelijkheid een geschapen werkelijkheid is. De na-
tuur is dus ook schepping. Ook is volgens de bijbel deze natuur aan de mens gegeven
ter bewerking. Dat is zijn opdracht zelfs. Zij het — en hier komt het grote verschil —
dat hij wel aan God verantwoording schuldig is voor de manier waarop hij dat doet,

27



De mens heeft in zijn omgaan met en bewerking van de natuur aan de goddelijke orde
te gehoorzamen. Hij staat niet boven de natuur, hij is niet heer en meester van de na-
tuur, maar dienstknecht van God, hij is als rentmeesier veraniwoording aan God
schuldig.

Zowel in de mechanistische als in de cybernetische beschouwing van de natuur
draait alles in die natuur om de mens. De mens is bezitter van de natuur en in zijn
omgang met de natuur is hij de maat van alles. In plaats van de wet van God zowel
voor de mens als voor de natuur te aanvaarden, gaat men in deze visies uit van de auto-
nomie van de mens. De mens stelt de wet voor de natuur. Tegenover deze antropocen-
trische visies op de natuur, staat de theocentrische.

De antropocentrische visies zijn afkomstig van denkers van de renaissance en het
latere humanisme. Het menselijk ‘ik’ is in die historische lijn het punt waarom alles
draait. Een sterk argument voor deze stelling is, dat in deze historische lijn ook steeds
meer afstand wordt genomen van het christendom. In grote lijnen komt het erop neer
dat we van het theisme, via het deisme in onze cultuur, bij het atheisme terecht zijn
gekomen. Sinds de tijd van de Verlichting, waarin het vooruitgangsgeloof velen in de
greep krijgt, wordt het christendom als een hinderpaal voor die vooruitgang besire-
den. Dat doet het positivisme, dat doet ook en vooral het marxisme. Het is dan ook
niet voor niets dat in onze tijd van vertechnisering de levens- en wereldbeschouwing
van velen die van het materialisme is. Het wereidbeeld is gesloten. Er is niets dat uit-
gaat boven wat we zien en ervaren. God is dood. De mens heeft het recht de eerste
en laatste woorden uit te spreken over heel de werkelijkheid.

Niettemin geef ik toe dat met het voorgaande de stelling dat het christendom de
hoofdschuldige is, niet volledig is recht gedaan. Ook christenen zijn medeschuldig
wanneer zij bij de secularisatie van de cultuur in het gevlij komen, of deze secularisatie
als een noodzakelijk gevolg van het christendom zien. Medeschuldig zijn ook die

christenen die wetenschap en techniek als in zichzelf demonisch, afwijzen. Oek zij- -

hebben hun verantwoordelijkheid voor het op een juiste wijze omgaan met de natuur
niet gedragen. Pascal en Newton als grote christennatuurwetenschappers zijn de geest
van de autonomie en het antropocentrisme niet bijgevallen (Hooijkaas, 1972). Zi}
kwamen op voor de theonomie en voor het theocentrisme. Ondanks hun verzet heb-
ben zij het proces van verwetenschappelijking en vertechnisering niet kunnen stuiten.
De weerstand tegen dat proces werd ook onder christenen sterk verminderd doordat
de theologie nauwelijks aandacht aan de natuur schonk. Men vergat bijbelgedeelten
die daar duidelijk over spreken: ‘Hemel en aarde looft de Heer!” (Ps. 148). En Chris-
tus zelf heeft zich niet in de ban laten brengen van technicisine en vertechnisering. Hij
siaat de verzoeking van de duivel af, om zich aan hem te onderwerpen en aldus alle
koninkrijken van de aarde te bemachtigen (Matt. 4). En wie kent niet de bijbelse
oproepen: ‘Heb de wereld niet lief’ en ‘Bedenk de dingen die boven zijn’ (1 Joh. 2
en Col. 3; Liedke, 1979).

Tot slot: in plaats van het christendom als hoofdschuldige aan te wijzen, is het bij-
bels verantwoord om onze technische cultuur inderdaad een Babeicultuur te noemen.
In die cultuur wordt alles wat gemaakt kan worden, gemaakt. Geen enkele rem of

28



norm van buiten de mens wordt geaccepteerd. De religie van die Babelcultuur is niet
het christendom, maar het atheisme (zie Genesis 11 en Openbaring 18).

Natuur als schepping

Voordat nu de belangrijke vraag aan de orde komt, wat de aanvaarding van de na-
tuur als schepping te betekenen heeft in de omgang met de natuur, moet een belangrij-
ke opmerking vooraf worden gemaakt.

In het christendom wordt erkend dat er vanwege de zondeval — de pretentie van
de mens om zelf god te willen zijn — veel kwaad en lijden in de wereld gekomen is.
Dat lijden en het kwaad manifesteren zich in her leven van de mens, maar ook in de
verhouding tussen de mens en de naruur. In Christus als de verlosser van zonde,
schuld en kwaad, is een beginsel van herstel gegeven. Maar in de geschiedenis van de
mensheid wordt deze ambivalentie van de werkelijkheid nooit volledig opgeheven.
Alhoewel een nieuw begin gemaakt kan worden, moeten de oorsprong van alles en
de verlossing van de zonde in bijbels licht worden aanvaard. Tegelijkertijd moet wor-
den gezegd dat een eigenmachtige greep naar de mogelijkheden van technick en we-
tenschap de genoemde ambivalentie niet wegneemt, maar eerder versterkt. Met ande-
re woorden, wanneer wetenschap en techniek als heilsinstrumenten worden be-
schouwd, keren ze zich als bijna autonome machten tegen de mens en versterken daar-
in het kwaad en het lijden.

Maar dan nu terug naar het scheppingsperspectief. Een viertal gezichtspunten wil
ik benadrukken. Het eerste is, dat we vanwege de zondeval kunnen spreken van zin-
verstoring, zin-ontwrichting, omdat de mens alles op zichzelf betrekt. De bijbel zegt
evenwel dat alles in Christus weer op God betrokken is. Alles is uit, door en tot God
in Christus (Rom. 12, Col. 1). Dat wil zeggen dat alles zijn ontstaan, bestaan en be-
stemming vindt in God. Wijsgerig vertaald betekent dit dat-de schepping gekenmerkt -
wordt door het zin-zijn. In plaats van dat de mens in zijn omgang met de natuur de
zin-ontwrichting versterkt of vergroot, is het mogelijk deze verstoring en ontwrich-
ting — bij voorbeeid in de strijd tegen natuurrampen — te bestrijden en te beteugelen,
en de weg van de zinontsluiting te gaan.

Daaraan moeten we tegelijk het tweede gezichtspunt toevoegen. De mens mag zich
in zijn omgaan met de natuur niet laten leiden door machtsbegeerte. Hij behoort zich
in liefde 1ot God te wenden en zich in die liefde van de wereid te vervreemden, om
in die liefde vervolgens de naaste en de natuur weer op te zoeken. Dat is de enige legi-
tieme houding van de mens tegenover de natuur.

Die houding — en dat is het derde gezichtspunt — wordt gekenmerkt door een mo-
tief als het begin van een weg. Dat motief is niet op de mens zelf gericht, maar op God,
Vanwege God komt de opdracht tot de mens om de aarde te bewerken en te bewaren.
Bouwen alleen leide tot een overmachtige Babelcultuur met vele probiemen, waaron-
der het milieuprobleem. Bewaren alleen, biedt geen verzet tegen de weerbarstigheid
en de aanvallen van de natuur. Het voegt zich naar de zinverstoring. De opdracht
daarentegen is tegen de zinverstoring te strijden en de zin-ontsluiting te bevorderen.

29



Het vierde gezichtspunt dat aandacht verdient, is dat van de weg die de mens heeft
te gaan. In het bouwen en bewaren gaat hij op de weg waarop hij zich niet een auto-
noom heerser weet, maar een verantwoordelijke dienstknecht. Als zodanig moet de
mens erkennen, dat hij niet de schepper van de natuur is en niet haar zingever, maar
dat hij de natuur als schepping in haar gegeven zin heeft te aanvaarden.

Tegen verwetenschappelijking en vertechnisering

Betekent het voorgaande nu dat we van de natuurwetenschappen zouden moeten
afzien? Integendeel, de natuurwetenschap komt weer op haar normatieve plaats te
staan. Ingezien wordt dat wetenschap en haar methode beperkt, betrekkelijk, abstract,
open en voorlopig ziin. Om de problemen van de abstracties te voorkomen mag
wetenschappelijke kennis niet als beheersingsinstrument worden gebruikt. De weten-
schappelijke kennis met haar abstracties moet teruggevoerd worden naar de voor- of
boven-wetenschappelijke kennis en ervaring. Op die manier kan aan de samenhang,
aan de individualiteit en concreetheid van de werkelijkheid recht worden gedaan.

Wetenschap mag onze manier van omgaan met de werkelijkheid niet voorschrij-
ven, zij dient slechts ter oriéntatie. Zoals we een plattegrond van een stad gebruiken
om de weg te vinden, zo dient de wetenschap ons inzicht in de werkelijkheid te vergro-
ten. Ten diepste blijft die natuur voor de natuurwetenschap echter een ondoorgronde-
lijk geheim en wonder, waarop geen greep te krijgen is — dat wil zeggen dat wij er
middels de wetenschap geen definitief begrip van kunnen vormen.

Naast de dienstbaarheid van de wetenschap als een verzet tegen de verwetenschap-
pelijking, moet er ook verzet zijn tegen de vertechnisering. We zagen al eerder dat de-
ze vertechnisering een materialistische geestes-gezindheid impliceert. Wanneer we het
materiéle binnen het kader van geestelijk wel-zijn als een erkenning van het zin-zijn
der werkelijkheid relativeren, komt de techniek op haar juiste, normatieve plaats te
staan: met de techniek gaan we niet maken wat gemaakt kan worden, maar wat nodig
is. Deze erkenning houdt in dat alles in Christus op God betrokken is, van Hem afhan-
kelijk is en zijn bestemming in Hem vindt.

We bouwen met de techniek niet langer een tegen-schepping, waarover wij de baas
zijn, maar wij erkennen binnen de gegeven schepping de opdracht te hebben de zin-
verstoring te bestrijden en de zin te ontsluiten. In de techniek dienen we het spoor van
de her-schepping te voigen. Die opdracht hesft het cog op de zin van de techniek. Die
zin is onoverzichtelijk en rijk.

Yerantwoorde cuituurontwikkeling

Het milieuprobleem maakt duidelijk dat wij in de ontwikkeling van de cuituur on-
verantwoord te werk zijn gegaan. We behoren de weg van de verantwoordelijkheid
te gaan. In wetenschap en techniek zijn we allereerst verantwoording schuldig aan
God. Dit sluit tevens de verantwoordelijkheid in voor de medemensen, de medeschep-
selen en de natuur.

30



(iezi=n de vele ontsporingen die mogelijk zijn, betekent verantwoord met de natuur
omgaa: vooral ook voorzichtigheid. Met schroom en terughoudendheid behoren wij
in wijsheid creatief met de natuur om te gaan. Daarbij behoren wij de orde van de
gerechtigheid te volgen en te strijden tegen de wanorde van de ongerechtigheid. Van
die orde van de gerechtigheid is het liefdegebod het centrum en de samenvatting van
alie te gehoorzamen normen. Die normen zijn van historische, talige, sociale, econo-
mische, esthetische, juridische en ethische aard. Deze normen geven samen een weg
aan, die te midden van de ontluistering van de natuur en het milieu een perspectiefl
van herstel biedt. De Verlichting heeft een averechts gevolg gehad: de verduistering
van de cuituur (Klapwijk, 1976) en de verminking van de natuur. De orde van de ge-
rechtigneid heeft in het afzien van onze eigen machtshegeerte en technische beheer-
singsdrift eveneens een averechts effect: wij krijgen weer deel aan de van God gegeven
zin van de natuur (Schuurman, 1972).

Literatuur

Hooijkaas, R., 1972, Religion and the rise of modern science. Eerdmans, Edinburg/London, 130 p.
Klapwijk, 1., 1976, Dialectiek der Verlichting. Van Gorcum, Assen, 118 p.

Liedke, G., 1979. Im Bauch des Fisches - Okologische Theologie. Stutigart/Bertin.

Meijer, H.J., 1961. Die Technisierung der Welt. Wesen und Gefahren. Niemever, Tiibingen.
Schuurman, E., 1972. Techniek en toekomsi. Van Gorcum, Assen. 568 p.

Schuurman, E., 1980. Techniek: middel of moloch? Kok, Kampen, 136 p.

Schuurman, E.. 1984, Verantwoordelijkheid in een vertechniscerde samenleving. Kok, kampen.
White, L., 1967. The hisioric roots of our ecological crisis. Science 155: 1203-1207.

31



Milieu-ethiek en de natuurfilosofie van Goethe

H. Verhoog

Milieucrisis en ethiek

In zijn artikel ‘Normatieve aspecten van de milieuprobiematiek’ schrijft Korthals
(1978} dat er pas dan sprake van ¢en echte {milieu-)crisis is, wanneer de problemen
consequenties hebben op het niveau van de wereldbeeiden en handeiingsnormen die
via het socialisatieproces meegegeven en ontwikkeld worden.

Er zijn vele aanwijzingen dat er inderdaad sprake is van een crisis met betrekking
tot het dominante westerse wereldbeeld, waarin menselijke vrijheid gelijkgesteld
wordt met beheersing van de natuur. En beheersing van de natuur is in dit wereldbeeid
gekoppeld aan een dualistische visie op de mens-natuur relatie. De mens als subject,
als toeschouwer en als heerser, staat tegenover een geobjectiveerde natuur, die er is
ten dienste van de mens. Deze houding tegenover de natuur uit zich op heel verschil-
lende gebieden: in de theologie en filosofie, in de natuurwetenschap en in het arbeids-
proces. White (1967) heeft er, niet als enige, op gewezen dat het christendom het ideo-
logisch mogelijk gemaakt heeft om de natuur te exploiteren, ongevoelig voor de ge-
voelens van natuurlijke objecten. De dualistische natuurfilosofie van Descartes, die
zo’'n belangrijke rol speeit in de ontwikkeling van de natuurwetenschap, maakie de
natuur tot materieel object, onbezield. Door de experimentele methode, die waarde-
vrij wil zijn, werd een kennis mogelijk die overai op aarde waar is, onafhankelijk van
de sociale of cuiturele achtergrond van de onderzoeker. Het is echter juist dankzij de-
ze waardevrijheid en het accent op kwantificering envoorspelling dat de natuurweten-
schappelijke kennis in principe bruikbaar wordt als instrument om de natuur te be-
heersen. Of deze kennis ook feitelijk gebruikt zal worden binnen de techniek, dus in
de stofwisseling van de mens met de natuur, in het arbeidsproces, hangt ook af van
andere maatschappelijke factoren. Daarbij moeten we met name denken aan groei
van de bevoiking, urbanisatie en de wijze waarop politick-economische systemen
menselijke behoeften omschrijven en de bevrediging ervan ter hand nemen.

Het zojuist geschetste wereldbeeld kan met recht antropocentrisch genoemd wor-
den. De mens heeft zijn vrijheid veroverd ten opzichte van de door de kerk gedomi-
neerde theocentrische maatschappij van de middeleeuwen en ten opzichte van de na-
tuur. Een geobjectiveerde, ontmenselijkte natuur, kan zonder gewetensbezwaren
door de mens voor zijn doeleinden gebruikt worden. Alleen de mens zelf, al dan niet
beschouwd als het evenbeeld van een transcendente God, heeft een intrinsieke waar-
de. De natuur heeft enkel een instrumentele waarde, is er ten dienste van de mens.
Door de milieucrisis zijn velen gaan twijfelen aan de houdbaarheid van dit wereld-
beeld. Het is duidelijk geworden dat er grenzen zijn aan wat de mens met de natuur
kan doen en de ecologie en milieubiotogie hebben een belangrijke rol gespeeld in dit

32



proces van bewustwording. De roep om een meer ecocentrische ethiek heeft geleid tot
aanpassingen van de antropocentrische denksystemen van theologen, humanisten en ‘
marxisten {Verhoog, 1982).

In de ecocentrische benadering worden niet de verschillen tussen de mens en de rest
van de natuur benadrukt, maar wordt gewezen op de overeenkomsten. De mens
wordt als onderdeel van ecosystemen beschouwd en de intrinsieke waarde van de an-
dere elementen van ecosystemen wordt erkend. Het effect van menselijk handelen op
het ecosysteem wordt een belangrijk criterium en daarbij spelen normen een rol, zoals
natuurlijk evenwicht, diversiteit van levensvormen enz. Bij de beoordeling gaat het
niet afleen om het mogelijke effect op de mens zelf (de overlevingsstrategie van de nu
levende mensen, eventueel van toekomstige generaties), maar ook om het overleven
van andere soorten. Het erkennen van de intrinsieke waarde van andere levensvormen
is een essentieel eiement van de ecocentrische benadering en voor zover het besef daar-
van leidt tot restricties in het handeien van de mens ten aanzien van die levensvormen
of het hen instandhoudende milieu, die niet aileen gemotiveerd zijn door eigenbelang,
kunnen we spreken van een ecocentrische ethiek. Zo verstaan sluit ecocentrische
ethiek ook de mens in. De term ‘ecocentrisch’ wordt 0ok wel voor een wat radicalere
visie gebruikt waarin het overwicht heel sterk komt te liggen aan de kant van de niet
door de mens beroerde {of te beroeren) natuur. Er is dan echt sprake van een tegen-
pool van de antropocentrische ethiek.

In de praktijk van het conflict tussen landbouw en natuur komt deze tegensteiling
naar voren als de controverse tussen voorstanders van integratie en van segregatie (on-
geremde landbouw in het ene gebied en natuurreservaten in andere gebieden}. Evenals
in de milieu-ethiek is ook hier een extreem ecocentrische benadering een uitzondering,
In feite gaat de discussie steeds meer om verschillende invullingen van het begrip inte-
gratie met op de achtergrond verschillende visies op de plaats van de mens in de natuur
en op de wijze waarop de belangen van mensen en andere levende wezens moeten wor-
den afgewogen. Verder gaat het niet alleen om natuurbegrippen in de strikte zin, maar
0ok om politiek-economische visies en processen, die de wijze waarop de stofwisse-
ling tussen mens en natuur plaatsvindt, structureren. Tenslotte speelt ook nog een rol
de plaats van verschillende wetenschapsgebieden (ecologie, milieubiologie, land-
bouwwetenschappen) in deze discussie.

Wat het [aatste betreft hebben we gezien, dat de natuurwetenschappelijke methode
ernaar streeft om waardevrij te zijn en dat de zo verkregen kennis juist dankzij die
waardevrijheid (in methodologische zin) een instrumentele waarde voor de mens
krijgt (Verhoog, 1981). In een verwetenschappelijkte samenleving zal de zo verkregen
kennis ook gebruikt worden. Bij het zoeken naar een antwoord op de milieucrisis is
herhaaldelijk de vraag opgekomen of en in hoeverre de natuurwetenschap zelf, na-
tuurlijk samen met de andere genocemde factoren, mede oorzaak is van die milieucri-
sis. Zo ja, of er dan niet tevens naar een alternatieve wetenschap gezocht moet wor-
den, uitgaande van een andere levensbeschouwing, van een andere visie op de relatie
tussen mens en natuur. Anders geformuleerd: komen we er wel met door de ecologie
geinspireerde aanpassingen van de tot nu toe dominante antropocentrische ethiek,

33



van de bestaande wetenschap en techniek, zoais die verstrengeld zijn geraakt met het
economisch-politieke systeem? In kringen van de biologisch-dynamische landbouw
wordt hieraan wel eens getwijfeld.

Biologisch-dynamische landbouw als alternatief

In cursussen ‘Biologie en samenleving’ in Leiden gaan we ervan uit dat men het in-
zicht in de aard van de wetenschap en de rol van de wetenschap in de samenleving on-
der andere kan bevorderen door bestaande wetenschappelijke methoden waar moge-
lijk met alternatieven te vergelijken. De biologisch-dynamische landbouw is in dit ver-
band een goed voorbeeld, om verschillende redenen. Het is een alternatieve land-
bouwmethode die in de praktijk wordt toegepast, een vrij grote mate van bekendheid
heeft gekregen, en pretendeert een eigen methode van onderzoek te hebben. Die feno-
menologische methode van onderzoek wordt onder andere in de praktijk gebracht op
het Bolk Instituut in Driebergen. Deze methode stoelt op een integratieve, niet-dualis-
tische visie op de relatie tussen mens en natuur, uitgaande van de wijze waarop Goethe
de natuur onderzocht en met de filosofische onderbouwing hiervan door Stetner. La-
ter zal hierop uitvoeriger worden ingegaan. In discussies tussen voor- en tegenstanders
van deze vorm van landbouw komt het herhaaldeiijk voor dat tegenstanders wijzen
op de irrationele elementen in deze vorm van landbouw, suggererend dat het eigenlijk
om een geloof, om een levensbeschouwing gaat en niet om wetenschap (Edel, 1977;
Van der Molen, 1979). Als je wat dieper in deze materie doordringt, blijkt het toch
wel wat ingewikkelder te liggen dan een simpele tegenstelling tussen een subjectieve
levensbeschouwing en een objectieve wetenschap. We hebben gezien dat ook aan de
natuurwetenschap wel degelijk een bepaalde visie op de relatie tussen mens en natuur,
een bepaald natuurbegrip, ten grondslag ligt. Het streven naar objectivering van de
natuur, naar waardevrije kennis, berust zelf op de keuze van heel bepaalde natuurfilo-
sofische vooronderstellingen. Bovendien vormt het ermee verbonden streven naar be-
heersing van de natuur een duidelijk kennisleidend belang. Kennis die objectief is in
natuurwetenschappelijke zin is niet zo maar gegeven in de natuur zoals we die om ons
heen zien of in onszelf ervaren. Wetenschappelijke feiten worden veeleer gecon-
strueerd (Xnorr-Cetina, 1981), gemaakt door mensen in die bijzondere vorm van in-
teractie met de natuur die we natuurwetenschap noemen. Door het dualistisch denken
in termen van object en subject, feiten en waarden, wetenschap en ethiek, wordt ver-
huid dat natuurwetenschap wel degelijk een bepaaide levens-beschouwing is. Het
dualistisch denken wekt de indruk dat wetenschap helemaal aan de kant van het ob-
ject staat en dat de wetenschappelijke methode de werkelijkheid als zodanig, onaf-
hankelijk en zich buiten de mens bevindend, leert kennen. Daarmee lijkt de weten-
schappelijke methode ook de enige methode, waardoor men tot een objectieve, ware
kennis van de natuur kan komen. Het subjectieve, waarde geladen element zit echter
niet in de methode zelf, maar in de keuze voor deze methode, de keuze om op deze
waardevrije, objectiverende en beheersende manier met de natuur om te gaan.

In recent wetenschapsonderzoek ontstaat steeds meer belangstelling voor contro-

4



versen binnen de wetenschap en tussen wetenschap en randgebieden van de weten-
schap (Nowotny & Rose, 1979; Wallis, 1979). Sociale factoren blijken een belangrijke
rol te spelenin de constituering van kennis; de natuurwetenschap is hierin geen uitzon-
dering. Een besiissing over wat wei en wat niet wetenschap is, is niet alleen een kwestie
van hel toepassen van pasklare methodologische normen, maar blijkt samen te han-
gen met machtsclaims (de macht om als professie te bepalen wat waar is). Deze relati-
verende benadering dringt langzaam door buiten de kringen van wetenschapsonder-
zoekers. Een goed voorbeeld is het rapport ‘Alternatieve geneeswijzen in Nederland’
{(Commissie Alternatieve Geneeswijzen, 1981), waarin onder andere staat: ‘Elke on-
derzoeksmethode en elk beoordelingscriterium — ‘regulier’ of ‘alternatief” — ken-
merkt zich onvermijdelijk door een zekere mate van zelfbevestiging, door een zekere
reductie van de werkelijkheid en door een eigen hiérarchie van betekenisveriening. ’
(p. 41-42) '

Als de relativistische benadering hout snijdt dan zal ook de wetenschapsfilosofie
de mogelijkheid van methodische pluriformiteit serieus moeten nemen en tegelijker-
tijd de reflectie over de rol van de wetenschap in de samenleving binnen haar filosofi-
sche beschouwingen moeten betrekken. Bij elk streven naar kennis hebben we te ma-
ken met natuurfilosofische en kentheoretische vooronderstellingen en met sociaal-
ethische doelstellingen. Een historisch voorbeeld, waaraan dit mooi geillustreerd kan
worden, is de controverse tussen Newton en Goethe over de kleurenleer. Verschillen-
de auteurs (Carrier, 1981; Hegge, 1972) hebben benadrukt dat Goethe en Newton van
een verschillend natuurbegrip uitgaan en dit natuurbegrip, te zamen met het kennislei-
dend belang, leidt tot verschillende methodologische concepties. Hegge geeft een goe-
de beschrijving van de verschillen tussen Newton’s kwantitatieve, natuurwetenschap-
pelijke aanpak en Goethe’s meer kwalitatieve benadering. Goethe’s methode (sensory
imagination) kan evengoed geoefend worden als het vermogen om kwantitatieve rela-
ties te onderkennen. Op kennistheoretische grondenkan nremde methode van Goethe
niet zonder meer verwerpen, tenzij men dogmatisch bepaalde kentheoretische voor-
onderstellingen verabsoluteert. Maar wat men in dat geval doet is dat men op arbitrai-
re wijze voor de wetenschap in het algemeen een grens aangeeft, die in feite siechts
de begrenzing van één bepaald type wetenschap is.

Uit de literatuur die over Goethe geschreven is, blijkt dat de auteurs heel verschil-
lende concepties van wetenschap door elkaar gebruiken (Verhoog, 1984). De ene keer
wordt Goethe’s natuurbenadering niet tot wetenschap gerekend, de andere keer wel,
afhankelijk van de conceptie van wetenschap die de auteur, veelal impliciet, hanteert.
Om iets meer te begrijpen van de filosofische achtergronden van de biologisch-dyna-
mische landbouwmethode zullen we wat dieper op Goethe’s natuurbegrip moeten in-
gaan. Het zou te ver voeren om ook de praktijk van deze vorm van landbouw hier
te beschrijven. Hier wil ik het aileen over de filosofische achtergronden en de methode
hebben. Als het namelijk om een bijzondere methode van onderzoek gaat, dan moet
die methode ook in principe door andere mensen kunnen worden toegepast, intersib-
jectief zijn. En dit is een belangrijk criterium, voor welke wetenschap dan ook.

35



Goethe’s natnurbegrip

Over de filosofische visie van Goethe op de natuur en op de plaats van de mens in
de natuur vait heel veel te zeggen. 1k zal me zo veel mogelijk beperken tot die aspecten
die in verband gebracht kunnen worden met de eerder genoemde discussie over een
antropocentrische of ecocentrische visie op de natuur. Eerst zal ik Goethe zeif aan het
woord laten aan de kand van een grote verzameling uitspraken van Goethe die gebun-
deld zijn in het boek ‘Die Natur’ (Stoffregen, 1962). Vervolgens wil ik iets zeggen over
Goethe in relatie tot de ‘Romantik’,

In de levende natuur gebeurt volgens Goethe niets wat niet in verbinding met het
geheel staat, Steeds probeert Goethe in de veelvuldigheid van de direct waarneembare
verschijnselen een samenhang te ontdekken. Elk onderdeel is er voor het geheel en
het geheel is er voor elk onderdeel. Het ene levende wezen geeft het andere de moge-
lijkheid om op een bepaalde wijze te bestaan, maar tegelijk is het zo dat voer onze
gewaarwording elk natuurwezen een bestaan op zich heeft (‘einen Bezug auf sich
selbst hat’, ‘ein Dasein in sich hat’). Goethe verzet zich tegen het idee dat de mens
het doel van de schepping is en dat dadrom alle overige dingen er ten dienste van de
mens zouden zijn. Dergelijk nuttigheidsdenken komt ook te voorschijn als men zegt
dat een os horens heeft om zich te verdedigen: ‘Die Niitzlichkeitslehrer wiirden glau-
ben, ihren Gott zu verlieren, wenn sie nicht den anbeten sollen, der dem Ochsen die
Hérner gab, damit er sich verteidige. Mir aber mdge man erlauben, dass ich den ver-
ehre, der in dem Reichtum seiner Schopfung so gross war, nach tausendfiltigen
Pflanzen noch eine zu machen, worin alle ibrigen enthalten, und nach tausendfiiti-
gen Tieren ein Wesen, das sie alle enthilt: den Menschen.’ Goethe erkent dus wel dat
de mens een bijzondere plaats inneemt, maar tegelijk is ook de mens een deel van het
grotere geheel dat bij Goethe steeds centraal staat. Het leidt niet tot een extreem antro-
pocentrische houding. Dit blijkt ook uit wat Goethe over zijn relatie tot Schiller zei:
‘Er predigte das Evangelium der Freiheit, ich wollte die Rechte der Natur nicht ver-
kiirzt wissen.’ {p. 128)

Omdat elk wezen om zichzelfs wille bestaat, kan het niet met uiterlijke maatstaven
gemeten worden. Het wezen van een levend organisme uit zich niet direct in de zintuig-
lijke waarneming. Materie kan niet bestaan zonder geest en geest niet zonder materie.
Goethe spreekt soms over een alomtegenwoordigheid van God en over zijn alom
werkzame liefde (onder andere in verband met broedzorg van vogels). Met zijn ver-
stand kan de mens dit goddelijke niei ontdekken, wel met de rede (Vernunft). De God-
heid is werkzaam in het levende, in het zich steeds veranderende, niet in dat wat ver-
stard is (‘nicht im Gewordenen und Erstarrten’). Het verstand richt zich juist op dit
laatste, op het dode, en daardoor kan men de met het verstand ontwikkelde natuurwe-
tenschappelijke kennis ook gebruiken in de techniek.

Wat Goethe de rede noemt, behelst een andere vorm van denken dan in de objecti-
verende en abstraherende natuurwetenschap gebruikelijk is. Goethe ontdekte dat het
subjectieve element ook in de natuurwetenschap werkzaam is. De natuurwetenschap
stelt zich voigens hem ten onrechte in de plaats van de natuur, in feite staat ze tussen

36



subject en natuur in: Wat en hoe wij waarnemen staat niet los van onze innerlijke toe-
stand ('Das Hochste wire, zu begreifen, dass alles Faktische schon Theorie ist’, p.
181). Deze erkenning leidt bij Goethe echter niet tot relativisme. Door het oefenen
van de waarneming van de levensprocessen, zoals die zich aan ons voordoen in hun
diversiteit, beweeglijkheid en veranderlijkheid, is het mogelijk om tot ‘reine Phino-
mene’ of oerfenomenen door te dringen (Siepman van den Berg, 1978). Op dit niveau
versmeit het denken met de waarneming (‘gegenstindliches Denken’, ‘anschauendes
Denken’). De ideéle inhoud van het waargenomene komt in de mens tot bewustzijn.
In de natuur, die zowel de menselijke als de niet-menselijke natuur omvat, is de mens
het wezen waarin zich de ideéle inhoud van de natuur kan manifesteren. Metafysisch
gezien is er een eenheid van natuur en mens en door een bepaalde training van het
waarnemend denken, gericht op de direct waarneembare verschijnseien, kan de mens
deze eenheid ervaren. De natuur is nu geen object meer waartegen de mens zich moet
afzetten, maar een partner. Er is sprake van een dialoog, van een echte ontmoeting.
Zo kan een vorm van weten(-schap) ontstaan die zich niet steeds verder verwijdert van
de direct ervaarbare leefwereld om ons heen, en die niet leidt tot een kunstmatige
scheiding van feiten en waarden, van wetenschap en ethiek. Het kennisleidend belang
achter GGoethe’s methode is niet de beheersing van de natuur maar ‘Die Wahrheit um
ihrer setbst willen.’

Romantiek

Goethe wordt soms wel en soms niet tot de stroming gerekend die men aanduidt
met determ ‘Romantik’. Zo wordt Goethe door Von Engelhardt (1982), in een hoofd-
stuk over ‘Romantische Naturforschung’ niet genoemd, hoewel hij in dezelfde tijd
leefde en werkte. Het bestuderen van dit hoofdstuk kan echter alieen maar tot de con-
clusie leiden, dat Goethe’s natuurbegrip opvallende overeenkomsten vertoont met dat
van natuuronderzoekers uit die tijd (Ritter, Steffens, Oken, Carus en anderen). Een
uitvoerige vergelijking zou hier te ver voeren. Ik wil alleen wijzen op het sterke histori-
sche bewustzijn van deze onderzoekers en hun visie op de plaats van de natuurweten-
schap in de ontwikkeling van de mensheid. In het verre verleden zou er sprake zijn
van een intrinsieke beleving van de eenheid van mens en natuur. In dat stadium was
geen natuurwetenschap mogelijk. Op een bepaald moment in de ontwikkeling van de
mensheid is die eenheid verbroken en ontstond in de mens het verlangen om de verlo-
ren gegane eenheid te herstellen: ‘Die Einheit des vergangenen sinnlichen Zusammen-
lebens mit der Natur soll im Geistigen wieder erreicht werden. Ohne dieses Gleichge-
wicht zwischen Mensch und Natur kann der Mensch auch kein inneres Gleichgewicht
gewinnen. Der Form der Naturwissenschaft entspricht der seelische Zustand des Men-
schen, der Beziehung auf die Natur das Verhiltnis von Korper und Geist.’ (Von En-
gethardt, 1982, p. 114)

Deze onderzoekers willen terug naar de oorsprong, maar nu bewust, Zij wijzen op
de immanente verbinding van natuur en mens, van natuurlijke en menselijke ontwik-
keling. Kennis van de natuur en zelfkennis zouden zich hand in hand moeten ontwik-

37



kelen. Het is een plicht van de mens om de natuur te beschermen.

De natuurwetenschap van die tijd wordt niet in zijn geheel afgewezen; gezocht
wordt naar een manier om de eenzijdigheden van de natuurwetenschap te overwin-
nen. De kritiek richt zich op een positivistische natuurwetenschapsopvatting waarin
het wetenschappelijke natuurbegrip wordt verabsoluteerd. In dit verband zou ik ook
kunnen wijzen op een syllabus van Bertels (1982) uit Leiden, waarin gezegd wordt dat
de Romantiek als ‘geestelijke verzetsheweging' het laatste grote alternatief voor het
westers sciéntisme bood (p. LII-17}. Von Engelhardt ging zelfs nog een stapje verder
in een lezing die hij in 1981 in Utrecht hield. Hi) noemde daar het romantische ideaal
‘eine weltgeschichtliche Chance die irgendwie nicht realisiert wurde’. Een ontwikke-
lingskans die de mensheid niet gegrepen heeft, want de natuurfilosofie van deze on-
derzoekers ging ten onder na de doorbraak van het positivisme in de levensweten-
schappen, in de tweede helft van de negentiende esuw.

Dit uitstapje naar de Romantiek is om meerders redenen interessant. [k wil er twee
noemen. In de eerste plaats komt, althans uit Von Engelhardt’s studie, een beeld van
de Romantiek naar voren dat nogal afwijkt van de standaardopvatting, waarin het
woord ‘romantisch’ veelal in diskwalificerende zin gebruikt wordt als kenmerk van
zogenaamde emotionele natuurbeschermers. [n de tweede plaats moeten we conclu-
deren dat hier meer aan de hand lijkt te zijn dan een tijdelijke regressie in de continue
ontwikkeling van het natuurwetenschappelijk denken. Op eilk moment in de geschie-
denis bestaan er verschillende ontwikkelingsmogelijkheden waaruit in principe geko-
zen kan worden. De ontwikkeling, die zich als dominante in een bepaalde tijd mani-
festeert, kan evengoed een eenzijdige ontwikkeling zijn. Doordat ze dominant is, heb-
ben andere mogelijkheden echter minder kans zich te ontwikkelen. Men kan de visie
van genoemde natuuronderzoekers ook zien als een mogelijke utopie die nog niet ge-
realiseerd is.

Goethe en de biologisch-dynamische iandbouw

Ik denk dat ook de biologisch-dynamische landbouw in dit licht bezien kan worden.
Aan het eind van de vorige eeuw heeft Steiner (1979a, b) de goetheanistische, fenome-
nologische waarnemings- en denkwijze opnieuw opgenomen en heeft hij gepoogd er
een filosofische onderbouwing voor te geven. Wat Steiner in deze werken schetst sluit
in vele opzichten onmiddellijk aan op de hiervoor genoemde stroming die omstreeks
1800 in Duitsland haar bloeitijd doormaakte. Steiner stond ook niet aileen in zijn kri-
tiek op de positivistische natuurwetenschap; er zijn wat dat betreft opvailende over-
eenkomsten met de procesfilosofie van Whitehead en de fenomenclogie van Husserl.
Al deze stromingen hebben natuuronderzoekers geinspireerd om te werken vanuit een
niet-dualistische natuurfiloscfie waarin de directe ieefwereld als primair wordt gezien
in plaats van de abstracte, gereduceerde wereld die de natuurwetenschappelijke ken-
nis ons biedt. .

Genoemde boeken vormen ook cen noodzakelijke filosofische grondslag voor Stei-
ners latere geesteswetenschappelijke werken. Daartoe behoort ook de landbouwcur-

38



sus (Steiner, 1977) uit 1924 die het begin vormde van de biologisch-dynamische land-
bouw, Ik zal nu proberen iets over deze vorm van landbouw te zeggen in het licht van
de hiervoor genoemde natuurfilosofische uitgangspunten. In zijn inaugurele rede gaf
Van Mansvelt (1982) een analyse van de ontwikkelingen in de landbouw, Ik wil hieruit
enkele punten naar voren halen om te laten zien hoezeer zijn analyse een voortzetting
en verdere vormgeving is van ideeén die ook omstreeks 1800 leefden, maar toen geen
kans kregen zich te verwerkelijken. Van Mansvelt wijst op een oorspronkelijke toe-
stand waarin de mens geen tegenstelling ervoer tussen zichzelf en de godenwereld,
respectievelijk de natwur. Langzaam ontwikkelde zich het dualistische denken, waar-
door de mens zich zowel van die goddelijke krachten als van de aarde als organisme
steeds meer afzonderde. De tegenstelling tussen landbouw en milieu zou allengs zijn
ontstaan ‘doordat we ons als mensen van een oorspronkelijk samenleven mét, en toe-
gewijd zorgen voér *“de Natuur” emancipeerden’ (p. 11). Van Mansvelt wijst er dan
op dat wi} nu op eigen kracht, vanuit ons verworven zelfbewustzijn, deze verloren ge-
gane verbindingen weer moeten herstellen. Een van de manieren daartoe is de fenome-
nologische werkwijze, de ontwikkeling van een beweeglijk denken dat afgestemnd is
op de eigen aard van de levensprocessen. De onderzoeker moet zich daartoe voor hon-
derd procent inzetten. Waarneming van de levende natuur en zelfreflectie moeten sa-
men gaan. Dit participerend onderzoek strekt zich met betrekking tot de landbouw
idealiter uit van de ontwikkeling van een landbouwprodukt in de loop van de seizoe-
nen, de toestand van de aarde, de werking van buitenaardse invioeden, de bedrijfsin-
dividualiteit en de plaats daarvan in het landschap, tot de relatie tussen producent en
consument. Van Mansvelt eindigde met te zeggen dat hij vanuit zijn bijzondere leer-
stoel in Wageningen wil meehelpen aan de ontwikkeling van land- en tuinbouwmetho-
den ‘die recht doen aan de volledige ontwikkelingscycli van bodem en gewas, vee en
bedrijf, mens en samenleving; zodat diversiteit, kenmerk voor oecologische rijpheid,
als voorbeeld voor gemengde bedrijfsvoering zal gaan dienen; zodat esn rijkgescha-
keerd netwerk van interne bedrijfskringlopen het bedrijf als organisme van een hoge-
re orde herkenbaar maakt; zodat bijv. geur en smaak, hooi en stro, viinders, bloemen
en bijen weer de hun toekomende plaats in de landbouw terugkrijgen’(p. 29).
Gezien vanuit discussies die binnen de milieu-ethiek speien is er bij de biologisch-
dynamische landbouw dus sprake van een door een levensbeschouwing gericht, be-
wust streven naar integratie van mens en natuur. Het antropocentrische element zit
daarin dat het gaat om een vorm van landbouw, waardoor het accent uiteindelijk op
de kwaliteit van het produkt komt te liggen. Maar bij het vaststellen van deze kwaliteit
komen de ecologische aspecten om de hoek kijken. Het kwaliteitsonderzoek gaat uit
van de in de natuur bestaande samenhangen (inclusief de samenhang tussen mens en
natuur). Gewerkt wordt vanuit de overtuiging dat het door de fenomenologische on-
derzoeksmethode mogelijk is deze samenhangen bioot te leggen (Baars, 1982). Drie
samenhangen kunnen onderscheiden worden bij de kwaliteitsbepaling: de verschij-
ningssamenhang op een bepaald moment (bijv. de soortenrijkdom van het grasland
van biologisch-dynamische bedrijven; deze blijkt hoog te zijn); de ontwikkelingssa-
menhang (het gewas in het seizoensverloop; ontwikkeling door de jaren heen); de le-

39



venssamenhang (plaats en geschiedenis van een bedrijf, inclusief aard van de bodem
in natuur en landschap). Tideman (1981} schrijft dat zich zowel in cultuur als natuur
fenomenen voordoen die ons wijzen naar immateriéle, geestelijke achtergronden.
Cuituur en natuur worden niet als dualiteit, maar ais polariteit gezien. Juist in de land-
bouw kan deze polariteit ervaren worden. Het is niet alleen de kiem van de scheiding
van mens en natuur maar kan mens en natuur ook weer verbinden, als met die geeste-
lijke achtergronden maar rekening wordt gehouden. Techniek voert per definitie van
de natuur af en leidt tot wat wel de ‘onder-natuur’ wordt genoemnd. Volgens Tideman
zal door de mens hier tegenin gestreefd moeten worden naar bewust inzicht in en on-
dersteuning van het hogere in de natuur. Zo gezien kan de fenomenologie gezien wor-
den als een principiéle vernieuwingsrichting van de natuurwetenschap. Een en ander
is ook van belang voor het landschap: ‘Mens en landschap staan in een vooridurend
gemeenschappelijk proces. Het l[andschap spiegelt en houdt de mens voor welke ont-
wikkelingen zich in de mens voltrekken.” (p. 36)

Opmerkelijk is ook dat Tideman zegt dat het wezenlijke van de bioiogisch-dynami-
sche [andbouw zich uit in het sociale. Aan de sociale kant (de intermenselijke relaties
tussen producenten en tussen producenten en consumenten) van de biologisch-dyna-
mische landbouw wordt in de literatuur betrekkelijk weinig aandacht geschonken.
Toch ligt ook op dit vliak een belangrijke vernieuwende impuls. Van Mansvelt heeft
er in zijn rede op gewezen dat de agrariér in zijn dagelijks werk niet alleen vervreemd
is van God en de aarde, maar ook met de consument heeft de agrariér nauwelijks di-
rect contact. Door het vormen van associaties van producenten en consumenten pro-
beert men daaraan in de bioiogisch-dynamische landbouw iets te doen. Het vormen
van associaties op het economische viak is een van de aspecten van wat ‘sociale driege-
leding’ wordt genoemd (vrijheid en pluralisme in het geestelijke, culturele leven; ge-
lijkheid en democratie in het politieke of rechtsleven en broederschap op het economi-
sche gebied). De broederschap is gebaseerd op wat Steiner de ‘sociale hoofdwet’
noemde: ‘Het welzijn van een geheel van samenwerkende mensen is des te groter,
naarmate de enkeling minder aanspraak maakt op de opbrengsten van zijn prestaties,
dat wil zeggen, naarmate hij meer van deze opbrengsten aan zijn medewerkers afstaat
en naarmate meer van zijn eigen behoeften niet door eigen prestaties, maar door de
prestaties van de anderen worden bevredigd.’ In verband met ¢en milieu-ethiek is het
goed hierop te wijzen. Milieu-ethiek in de ruime zin betreft het hele spanningsveld tus-
sen menselijk samenleven en de grotere ecologische samenhangen waarin dit samenle-
ven zich voltrekt. Streven naar sociale rechtvaardigheid staat niet los van het streven
naar ‘ecologische rechtvaardigheid’ (Achterberg, 1983). Vanuit een integratieve visie
is het niet goed mogelijk de natuurbescherming om zichzelver wille te isoleren van de
menseliike samenleving, Auteurs als Naess (1979) en Rodman (1977) hebben gepro-
beerd de consequenties van dergelijke niet-dualistische benaderingen te verwoorden,
Bij beiden gaat het om een ‘ecologische sensibiliteit’ voor de diversiteit aan ontwikke-
lingsmogelijkheden die we in de natuur aantreffen, dus inclusief de menselijke ont-
wikkelingsmogelijkheden. Rodman meent dat het streven naar natuurbehoud tegelijk
¢en bevrijding van de menselijke natuur inhoudt. De mechanisering van de wereld on-

40



derdruxt de veelzijdige ontplooiingsmogelijkheden van zowel menselijke als niet-
mensel jke natuur. Er is hier geen sprake van extrapolatie van ecologische (uit de bio-
logie afgeleide} waarden naar de menselijke samenleving toe. Gezien vanuit een die-
perliggend niveau, waarop menselijke en niet-menselijke natuur als onverbrekelijke
elementen van een hen beide omvattende natuur worden ervaren, bestaat er geen te-
genstelling tussen feiten en waarden. Beschrijving en waardering ontstaan tegelijk.
Waarden hebben een objectieve component in de natuur zelf.

Ik wil speciaal wijzen op de fenomenologische onderbouwing van deze visie door
Marietta (1982). Bewustzijn is niet passief maar s actief gericht op de wereld, en de
manier waarop wij de omgeving waarnemen wordt gekieurd door onze belangen, on-
ze waarde-oriéntaties. In de fenomenologische waarneming zijn waarden net zo gege-
ven alis feiten, ze worden niet uit de feiten afgeleid. Dit sluit mooi aan bij de eerdere
beschouwingen over Goethe en de biologisch-dynamische landbouw. Daar zagen we
dat onze denkbeelden weliswaar in de mens ontstaan, maar gezien de dieperliggende
eenheid van mens en natuur, horen deze denkbeelden tegelijkertijd bij de natuur. Ook
deze denkbeclden hebben een objectieve component in de natuur. Koopmans (1979)
formuleert het als volgt. Met de kwantitatieve benadering maken we ons als het ware
onafhankelijk van onze subjectiviteit. Omdat we met kwaliteiten zo gevoelsmatig en
persoonlijk betrokken zijn worden ze uit de natuurwetenschap gebannen. Goethe
heeft echter een discipline ontwikkeid om al waarnemende in het gebied van de kwali-
teiten te objectiveren, op zo’n wijze dat ze wetenschappelijk behandelbaar worden.
Dat wil zeggen dat we in ons eigen innerlijk moeten leren onderscheiden tussen toeval-
lige subjectiviteit en de objectieve bewegingen van ons innerlijk. Heel duidelijk komt
hier het adagium van de Romantische natuuronderzoekers terug dat uitbreiding van
de kennis van de natuur moet samengaan met de ontwikkeling van zelfkennis, zelfre-
flectie. De omtwikkeling in onszelf van een zintuig om kwaliteiten waar te nemen is
alleen mogelijk door oefening. Het waarheidskarakter van de goetheanistische feno-
menologie kan daarom ook alleen worden vastgesteld door het zelf te beoefenen.

Kennistheoretisch gezien betekent de keuze voor de natuurwetenschappelijke bena-
dering niet dat er geen andere mogelijkheden zijn om de natuur te onderzoeken. Of
men die andere benaderingen ook wetenschap moet noemen is ¢en andere vraag. Om
in onze verwetenschappelijkte samenleving liberhaupt serieus genomen {en gesubsi-
dieerd) te worden moet bij alle aiternatieven aangetoond worden dat ze wetenschap-
pelijk zijn. Cleveringa (1982) heeft er terecht op gewezen dat het in vrijwel alle publi-
katies over alternatieve landbouw gemaakte onderscheid tussen systemen die op zoge-
naamde rationele (natuur)wetenschappelijke en die op metafysischlevensbeschouwe-
lijke basis worden beoefend, op de misvatting berust dat de gangbare natuurweten-
schap identiek zou zijn met ‘de’ wetenschap.

Het is deze absolutistische pretentie (positivisme, sciéntisme) die ertoe geleid heeft
dat de natuurwetenschap andere benaderingen verdrongen heeft naar het terrein van
de menselijke subjectiviteit waarover geen consensus te bereiken zou zijn (Konings-
veld, 1976). Met dit artikel heb ik geprobeerd duidelijk te maken dat de relatie tussen
natuurwetenschap en levensbeschouwing veel ingewikkelder in elkaar zit dan een sim-

41



pel dualisme doet vermoeden. Aan de hand van de natuurfilosofische achtergronden
van de biologisch-dynamische landbouw kan dit geillustreerd worden. Ze berust op
een bepaalde visie op de relatie tussen mens en natuur (voortbouwend op ideeén van
Goethe en van Steiner) die doorwerkt in het handelen van de beoefenaren ervan.

Literatuur

Achterberg, W., 1983, Leven te midden van leven. Fragment van een milicu-cthiek. Filosofic & Praktijk
4 (2): 57-76,

Baars, T., 1982. Waardering en herkenning van biclogisch-dynamisch grasland, een vraag naar kwaliteit.
Vruchibare Aarde 40 (3): 22-25.

Bertels, C.P., 1982. Syllabus over de geschiedenis van de sociale wetenschappen. Leiden, Vakgroep Alge-
mene en Wijsegerige Sociologie, 146 p.

Carrier, M., 1981 Goethes Farbenlehre - ihre Physik und Philosophie. Zeitschrift fir allgemeine Wissen-
schaftstheorie 12 (2): 209-225.

Cleveringa, C.J., 1982, Gebondenkteid aan gangbare en vrijheid tot aiternatieve landbouw, In: Landbouw
tussen vrijheid en gebondenheid, Landbouw Economisch Instituut, 's-Gravenhage, 321 p.

Commissie Alternatieve Geneeswijzen, 1981, Alternatieve Geneeswijzen in Nederland. Staatsuitgeverij,
‘s-Gravenhage, 273 p. + bijlagen.

Edel, B., 1977. Milieucrganisaties en de biologisch-dynamische landbouw. Milieudefensie, & (6): 30-31.

Engelhards, D. von, 1979, Historisches Bewusstsein in der Nawurwissenschafi von der Aufkldrung bis zum
Positivismus. Karl Alber, Freiburg/Miinchen, 260 p.

Hegge, H., 1972, Theory of science in the light of Goethe's science of nature, Inquiry 15: 363-386.

Knorr-Cerina, K.D., 1981. The manufacture of knowledge. Pergamon, Oxford, 181 p.

Koningsveld, H., 1976. Het verschijnsel wetenschap. Boom, Meppel/Amsterdam, 211 p.

Koopmans, A., 1979, [nleiding tot het kwaliteitsprobleem. Bolk-Bericht 3, 14 p.

Korthals, M., 1978. Normatsieve aspecten van de milieuproblematiek. [ntermediair, 14 (45): 41-47.

Mansvelt, J.D. van, 1982. Verbondenheid met de natuur doet zocken naar alternatieve methoden voor
land- en tuinbouw. Inaugurele rede, Landbouwhogeschool, Wageningen, 6 mei 1982, 40 p.

Marietta, D.E., Jr., 1982. Knowledge and obligation in environmental ethics: a phenomenological analy-
sis. Environmental Ethics 4 (2}: 153-162.

Moilen, H. van der, 1979. De moderne landbouw en de daarop uitgeoefende kritiek. In: Landbouw: mo-
dern of aiternatief? Verslag Symposium Utrechese Biologen Vereniging 16 maart 1979, 165 p.

Naess, A., 1979. Self-realization in mixed communiries of humans, bears, sheep. and wolves. Inquiry 22:
231-241.

Nowotny, H. & H. Rose (eds.), 1979. Counter-movements in the sciences. The sociology of alternatives
10 big science. Reidel, Dordrecht.

Rodman, J., 1977, The liberation of naiure. [nquiry 20: 83-131.

Siepman van den Berg, J.J., 1978. Goethe’'s methoden van natsyronderzoek. Mikrokosmos §: 11-88.

Steiner, R., 1977, Geesteswetenschappelijke grondslagen voor een vruchtbare ontwikkeling in de iand-
bouw, Nederlandse Vereniging tot Bevordering der Biologisch-dynamische Landbouwmethode, 165 p.

Steiner, R., 19793, Goethes Weltanschauung. R. Steiner Verlag, Dornach, 244 p,

Steiner, R., 1979b. Grundlinien einer Erkennunistheorie der Goetheschen Weltanschauung. R. Steiner Ver-
lag, Dornach, 108 p.

Stoffregen, C., 1962. Goethe - Natur. Droemer Knaur, Miinchen/Ziirich, 558 p.

Tideman, P., 1981. Biologisch-dynamische landbouw: aanpassing, alternatief of vernieuwing? Vruchtbare
Aarde 39 (4): 33-36.

Verhoog, H., 1981. Filosofie en wetenschapsbeoefening. Filosofie & Praktijk 2 (3): [21-131.

Verhoog, H., 1982, Ethiek en milieuproblematiek. Filosofie & Praktijk 3 (1): 14-30.

Verhoog, H., 1984, Gocthe en het wetenschapsbegrip. Mikrokosmos, Bolk Instituut, Driebergen (in druk).

42



Wallis, R. «ed.), 1979, On the margins of science. The social construction of rejected knowledge. University
of Kee e, Keele, 337 p.
White, L.. Jr., 1967. The historical roots of our ecologic crisis. Science 155 (10 March): 1203-1207.

43



Deel 2 Natuur in techniek en wetenschap

In het eerste deel is al naar voren gekomen dat de invioed van wetenschap en tech-
niek op de natuuropvatting groot is geweest en zich nog steeds als zodanig manifes-
teert. [n dit tweede deel staan de rol van de moderne wetenschap en haar technoiogi-
sche toepassingen centraal.

Boers profileert de aangeklaagde wetenschap en haar natuurvisie aan de hand van
hun historische ontwikkelingen. In de bijdrage van Boers wordt, evenais in de vorige
bijdragen wanneer er gesproken wordt over wetenschap, de natuurwetenschap be-
doeld.

In de bijdrage van Boerwinkel komt tot uiting wat de betekenis is van de menswe-
tenschap voor het begrip natuur. Vanuit diverse invalshoeken van onderzoek en theo-
rievorming wordt nagegaan hoe binnen de psychologie de natuur(beleving} aan de or-
de is gesteld. Dit overzicht wordt gebruikt om aan te kunnen geven hoe de psychologie
kan bijdragen tot het verhelderen van de relatie mens-natuur. Onze cultuur wordt ge-
analyseerd, waarbij het verband wordt benadrukt tussen natuurwaardering en de
spanningsvelden tussen vrijheid en groei, tussen individuele autonomie en verant-
woordelijkheid.,



Natuur in techniek en wetenschap
C. Boers

Inleiding

De moderne techniek en wetenschap spelen in de visie van natuurbeschermers en
anderen die een respectvolle houding ten opzichte van de natuur voorstaan, vaak de
rol van de aan te klagen tegenpartij, die in plaats van respect voor de natuur, beheersing
van de natuur nastreeft. Een houding die nader wordt gepreciseerd met aanduidingen
als ‘antropocentrisch’, ‘utilistisch’ en ook ‘typisch (modern) westers’, omdat men de-
ze benadering juist in de westerse beschaving ziet opkomen, in de Renaissance wat
de wetenschap betreft, tijdens de Industriéle Revolutie wat de techniek betreft. In de-
ze bijdrage wil ik deze ‘bekiaagde’ profileren onder meer door hem te contrasteren
met voorafgaande natuurbenaderingen.

Ik sluit me daarbij aan bij wat de schrijvers van ‘Het technisch labyrint’ (Pieterson,
1981, p. 14) de discontinuiteitsthese noemen. Dat is de stelling dat de techniek histo-
risch gezien niet “uit één stuk’ is. Er blijkt naar hun mening een breuk in de techniekge-
schiedenis tussen de traditionele, ambachteiijke techniek en de moderne, industriéle,
onder andere gekenmerkt door een verschil in natuurbe:r dering. Mijns inziens is er
een grote overeenkomst tussen die omwenteling in het techniekconcept en de ‘mecha-
nisering van het wereldbeeld’ (Dijksterhuis, 1950}, de superparadigma-wisseling van
anistotelische naar cartesiaanse wetenschap in de Renaissance.

Tot slot wil ik de vraag bezien of we in onze tijd waarin we op veel terreinen de sys-
teemtheoretische benadering zien oprukken — ook op dat van de natuur: ecologie —
niet weer van een essentiéle verandering in natuurbenadering getuige zijn. En zo ja,
is deze cybernetische natuur dan het ‘ecoiogische alternatief’ voor de natuurbeheer-
sing in de rest van de natuurwetenschap en de techniek?

De begrippen natuur, techniek en wetenschap
Natuur

Volgens het meest voorkomende natuurbegrip is {echte) natuur vrij van menselijke
activiteiten, ongerept. Natuur staat dan tegenover cultuur en techniek. De uitdruk-
king ‘natuur in de techniek’ wordt dan een contradictie of minstens iets ais ‘Nederland
onder de Duitsers’.

Een wat minder antithetisch natuurbegrip geeft toe dat natuurbewerking niet altijd
natuurschending hoeft te betekenen, maar houdt de autonomie van de natuour in die
zin staande, dat ze de natuur eigen wetmatigheden toekent, onafhankelijk van mense-
lijke activiteiten. Sterker nog: menselijke activiteiteén (m.n. techniek, wetenschap) ten

45



aanrien van de natuur zijn siechts succesvol als ze aan de eigen wetten van de natuur
gehoorzamen. Het verwerven van kennis over de natuur komt neer op het ont-dekken
van reeds aanwezige verbanden,

In navolging van denkers ais Kant en Moscovici ga ik nog een stap verder en beweer
dat de natuur altijd menselijk bemiddeld is. We moeten weliswaar een materiéle wer-
kelijkheid-an-sich (te noemen: materie) tegenover de mens aannemen als ‘tegenspeler’
in het kennis- of arbeidsproces, maar daarover valt niet veel te melden. Inhoudelijk
gestructureerde concepties van de materiéle werkelijkheid (te noemen: natuur) zijn
steeds het produkt van de wisselwerking tussen de kennende (Kant) en arbeidende
(Moscovici) mens &n die materie. Natuurlijke structuren van wetmatigheden zijn niet
in de ‘Dinge an sich’ voorgegeven, zegt Kant, om vervolgens simpelweg ont-dekt te
worden; ze zijn het produkt van een kenproces, waarin ook de kennende mens een
inbreng heeft in de vorm van structuuraanbrengende begrippen. Die begrippen, stelt
Moscovici, worden bepaald door de manier waarop de mens in de praktijk van de ar-
beid zijn materiéle omgeving beleeft en omvormt. Dar geldt overigens zowel voor de
natuur binnen de sfeer van menselijke arbeid, als voor de visie op de natuur daarbui-
ten. Daar die praktische omgang van de mens met de materie in de loop der tijden
van karakter veranderd is, heeft ook de natuur een geschiedenis: de menselijke ge-
schiedenis van de natuur (Moscovici, 1977).

Techniek

In de wisselwerking mens-materie nemen de technische activiteiten een belangrijke
plaats in. ‘Technisch’ duidt in het hier te hanteren begrippenkader op het feit dat het
gaat om doelgerichte activiteiten volgens overdraagbare en leerbare regels, die zeggen
hoe de betreffende doelen zo effectief mogelijk gerealiseerd kunnen worden. Het zelf-
standig naamwoord ‘techniek’ duidt een geheel van dat soort doelrationele regels-aan, - -
inclusief bijbehorende werktuigen, machines e.d. Die technische regels hoeven niet
in de vorm van expliciete voorschriften uitgewerkt te zijn. Veel technische kennis is
onuitgesproken: ‘tacit knowledge’.

Voor het hierna volgende is verder belangrijk, dat een ‘technische’ natuurbenade-
ring weliswaar doelrationaliteit insluit, maar andere relaties met die natuur geenszins
bij voorbaat uitsluit. Als van de landbouw in een bepaalde periode gezegd wordt dat
het een techniek is, is daarmee niet gezegd dat het een lotlter doelrationele aangelegen-
heid is. Die landbouw kan bijv. een culturele traditie omvatten ten aanzien van dezeif-
de natuur, waar ze z0 effectief mogelijk tarwe aan ontworsteit,

Wetenschap

Wetenschap wil ik in dit verband ruim opvatten en er alle menselijke tradities onder
verstaan, waarbinnen over de werkelijkheid (i.c. de natuur) systematische theorievor-
ming plaatsvindt. Nadere specificaties, zoals ‘experimenteel karakter’, laat ik hier
achterwege, omdat het er juist om gaat te zien hoe en waarom deze eis op een bepaaid

46



moment wordt toegevoegd. Het is historisch overigens vaak correcter om voor die
theorievorming de term (natuur-)filosofie te gebruiken en ik zal dat ook bij tijd en
wijlen doen.

Natuurconcepties in traditionele techniek en filosofie

Lewis Mumford, een notoire criticus van de moderne technologie, zegt in zijn *The
myth of the machine’ (Mumford, 1977, p. 485 ¢.v.} veel lovende dingen over de poly-
techniek die aan de moderne techniek voorafging en van een totaal ander karakter
was. Op die laat-middeleeuwse polytechnische traditie kom ik in de derde sectie van
deze paragraaf terug. Eerst behandel ik twee historische wortels van deze traditionele
techniek. De eerste is die waar Mumford zelf naar verwijst, nl. het techniek- (en na-
tuur-)concept van de neolithische dorpscultuur. De tweede wortel, die Moscovici
heeft vitgewerkt, gaat terug op het Griekse ambacht en de Griekse natuurfilesofie.

De mythische natuur van de primitieve landbouwers

Het opvallendste kenmerk van de neolithische dorpscultuur is dat techniek daarin
nog niet was te onderscheiden van kunst, religie en sociaie verbanden. Landbouw,
voedselbereiding, het maken van gebruiksvoorwerpen waren tegelijk techniek én sa-
menlevingsvorm, produktie én ceremonie, arbeid én kunstuiting. Een groot deel van
het sociale leven speelde zich in de gemeenschappelijk bedreven landbouw af: van op-
voeding tot sexualiteit, van nieuwsgaring tot recreatie. Mumford citeert Malinowski,
die wijst op de sociaal-esthetische functie van de tuinbouw bij de bewoners van de
Trobriand-eilanden: ‘De gemeenschapstuinen zijn niet siechts gronden voor de ver-
bouw van levensmiddelen; ze ziin een bron van trots en collectieve eerzucht. Met de
grootste zorgvuldigheid legt men zich toe op schoonheid (. . .) en op het uiterlijk van
de voedingsprodukten.” (Mumford, 1977, p. 189)

Ook de natuur was in deze samenhang begrepen. Het verbouwen van gewassen, het
houden van vee, de voeding, de gezondheid en de voortplanting stonden in directe re-
latie met natuurkrachten, die als godheden werden voorgesteld. Religieuze ceremo-
nies met betrekking tot de natuur, vruchtbaarheidsrites, zaai- en oogstfeesten, waren
even essentieel voor de bewerking van de natuur als goede werktuigen. In deze natuur-
ceremonies beleefde de mens zijn nauwe verbondenheid met de natuur, haar groei-
kracht, haar ritmen. Mumford schetst die verbondenheid met de natuur in overwe-
gend vrolijke kleuren. Het werken en leven in de mythische natuur was voor de primi-
tieve dorpsbewoonster vertrouwd, overzichtelijk, creatief en ontspannen.

Precies datzelfde geheel van traditionele techniek, natuur en religie is bij denkers
als Weber, Horkheimer en Adorno, die zichzelf als erfgenamen van de Verlichting be-
schouwen, volledig gekleurd door angst en afhankelijkheid. Het positieve van de Ver-
lichting was dat die een eind maakte aan de beheersing van de mens door de duistere,
grillige, ‘betoverde’ natuur. De Verlichting ‘entzauberte’ {term van Weber), ontmy-
thologiseerde de natuur en op zich was dat vooruitgang, De mythische natuur was im-

47



mers uitdrukking van ’'s mensen slaafse onderworpenheid aan de krachten buiten
hem.

De nauwe band tussen mens en natuur in de primitieve techniek was niet alleen gees-
telijk, ook lichamelijk. Niet aileen ritueel, ook lijfelijk moest adequaat op de ritmen
van de natuur gereageerd worden. Denk aan de ‘slag’ die geleerd moest worden bij
een techniek als het melken of de zorgvuldige waarneming van de cyclus der seizoenen
ten behoeve van de akkerbouw. Er was voortdurend direct contact tussen mens en na-
tuur, die een intens gebruik en goede getraindheid van zintuigen en andere organen
vergde. Technische know-how was vaak niet in de eerste plaats in taal gearticuleerd,
maar ‘opgeslagen’ in het menselijke organisme zelf. Technische vaardigheden werden
geleerd uit ervaring, door deelname aan het technisch-maatschappelijk proces, met
huid en haar.

De organische natuur van het Griekse ambacht en de Griekse natuurfilosofie

In de anticke cultuur ziet Moscovoci het ambacht zich losmaken it het maatschap-
pelijk-technisch geheel van de neolithische dorpscultuur. Er ontstaan nu autonome
technische tradities. Het leren van een vak wordt iets datr apart wordt georganiseerd.
Voordien leerden kinderen het jagen, tuinieren of koken ais het ware in één adem met
het lopen, zich wassen of zwemmen. Voor Moscovici is die emancipatie van het am-
bacht het moment waarop een nieuwe techniek-natuurrelatie ontstaat: de ‘organische
natuur’.

De reden, waarom hij de relatie van het ambacht tot zijn materiaal organisch
noemt, ligt in de cruciale rol van het menselijk organisme zelf bij deze techniek. ‘In
de organische natuurlijke orde blijft niets buiten het contact met de mens en hangt
alles daar op een of andere manier vanaf’ (Moscovici, 1977, p. 90). Net als bij de pri-
mitieve techniek liggen de vaardigheden in de menselijke organen zelf, Moscovici
spreekt zelfs van de identiteit van mens en bekwaamheid. Werktuigen zijn verleng-
stukken van de menselijke organen en integreren hun werking. Technische vooruit-
gang streeft men niet na door de werktuigen te verbeteren, maar door de ambachts-
man beter te scholen. Die vernieuwingen zullen altijd zeer geleidelijk zijn. Ze mogen
de overgeleverde integratie van vaardigheden niet verstoren.

In de Griekse cultuur treden voor het eerst natuurfilosofen op, die zoeken naar
theoretische verkiaringen van opbouw en wording van de matuurlijke werkelijkheid.
Ze doen dat, zo benadrukt Moscovici, naar het model van het ambacht. Zo speelt in
de meest invioedrijke natuurtheorie voér de Nieuwe Tijd, die van Aristoteles, de ana-
{ogie met wat er in de werkplaats gebeurt een beslissende roi. Dat blijkt het duidelijkst
in zijn vorm-stof-theorie van de substantie en zijn theorie over causaliteit, de kern-
stukken van de aristotelische traditie van natuurfilosofie. Daarom hiervan een sum-
miere weergave.

Aan een substantie — bij Aristoteles is dat een concreet bestaand ding, bijv. een
eik — kunnen we in de eerste plaats een aantal eigenschappen onderscheiden die dit
ding tot eik maken; dat is de vorm. De vorm is niet gelijk aan de uitwendige gedaante;

48



bij een amoebe bijv. is die helemaal niet bepaiend. De vorm is dat waaraan je een eik
als eik herkent, de wézenlijke eigenschappen ervan, te onderscheiden van toevallige
eigenschappen, bijv. dat hij verdord is — of de uiterlijke gedaante in het geval van
de amoebe. Die vorm is bij Aristoteles een geheel, op te vatten als structuurbepalend
principe, hét wezen van een ding. Elders spreekt hij van de ziel van een substantie.
Tegenover de vorm onderscheidt hij de materie of stof, als dat wat in staat is zo’n
structuur te ontvangen. De werkelijkheid bestaat dus uit substanties, die twee-ecenhe-
den van vorm en materie zijn of juister gezegd: de natuur is zich vormende materie.

Hoe dat vormingsproces in zijn werk gaat werkt Aristoteles uit in zijn theorie van
de vier soorien causaliteit. Naast stofoorzaak en vormoorzdak. uitgangsmateriaal en
het wezen dat gerealiseerd moet worden, onderscheidt hij nog de werkoorzaak, datge-
ne wat het gebeuren in feite bewerkt, en de doeloorzaak, het te verwezenlijken doel.
Voortdurend speelt in deze theorie het voorbeeld van de ambachtsman, bijv. een
beeldhouwer een rol. Het blok marmer is stofoorzaak. De vorm die hij het beeld wil
geven is vormoorzaak. Hijzelf, verlengd door zijn werktuigen, is werkoorzaak en de
bestemming van het beeld is doeloorzaak. Wat in de natuur gebeurt, het groeien van
een olijf tot een olijfboom bijv., is vormverwerkelijking aan de materie, analoog aan
het ambachtelijk proces.

Aristoteles’ verhaal gaat als volgt verder: wat in een bepaald proces eindprodukt
is, gevormde materie dus, is op zijn beurt weer uitgangsmateriaal voor een volgend,
hoger ontwikkelingsproces. Planten zijn bijv. weer voedsel voor dieren. Zo ontstaat
in de natuur een orde van op elkaar aansluitende vormverwerkelijkingsprocessen.
Teder organisch proces is een schakel in het organische geheel van de natuur dat be-
zield is door een hiérarchie van vormen als sturende levensprincipes.

Samenvattend, Aristoteles’ natuurtheorie is:

— teleologisch, de ontwikkeling in de natuur wordt door doelen (vormen) bepaaid;

- kwalitatief, de vorm is als geheel van de kwaliteiten gedefinieerd; - - -

— holistisch, de natuur is een organisch geheel, de vormen zijn hiérarchisch geor-
dend. De natuur is een kosmos.

De polytechniek van de middeleeuwen

Zoals gezegd, zie ik in de polytechnische traditie, die aan het eind van de middel-
eeuwen haar bloeitijd kent, lijnen vanuit de archaische dorpscultuur en vanuit de an-
tieke oudheid samenkomen. Rond de 9e eeuw na Christus kwam het ambacht op in
West-Europa, om in de periode van de 11le tot de 13e eeuw tot volle bloei te komen.
Deze ‘artes’ (N.B.: één woord voor handwerk én kunst) waren van hetzelfde karakter
als die van de Grieken en Romeinen. Daarnaast bleef de landbouw van centrale bete-
kenis voor de middeleeuwse polytechniek.

Landbouw en ambacht waren ingebed in een leefwereid waarin religie centraal
stond. Wat dat betreft was het middeleeuwse ambacht niet zo autonoom als het Griek-
s¢ volgens Moscovici was. De handwerksgilden waren tevens religieuze en maatschap-
pelijke genootschappen. In de alledaagse beleving ging onder het christelijk vernis

49



nog veel mythische religiositett schuil. De natuur als bovenmenselijke macht was dan
ook overduidelijk aanwezig in heel het middeleeuwse leven, dus ook in arbeid en tech-
niek: droogte, regen, storm en onweer, kans op overstroming, brand enz.

In de officiéle christelijke leer is de natuur ontmythoiogiseerd. De natuur is slechts
schepping, dus niet zelf goddelijk. Zij is aan de mensen ter bewerking en beheersing
gegeven, ‘. . . bevolk de aarde en onderwerp haar; heers over de vissen van de zee,
over de vogels van de [ucht, en over al het gedierte dat over de grond kruipt’ (Gen.
1:28). Déze visie bleek redelijk te combineren met de aristotelische natuurfilosofie,
die immers geconcipieerd was naar analogie van een ambacht dat zich uit de religieus-
maatschappelijke context had verzelfstandigd. Thomas van Aquino volitrok de syn-
these door Aristoteles’ hiérarchie van de natuur uic te bouwen met een bovennatuur-
lijke bovenbouw, waarin de engeien en God zetelen. Het christelijke van deze filosofie
werd in die bovenbouw gezocht, niet in religieuze karaktertrekken van de natuur.

Als Moscovici het organische natuurconcept ook voor de middelesuwen laat gel-
den, heeft hij gelijk wat de officiéle godsdienst en filosofie betreft. De technische tra-
ditie van de poiytechniek is echter rijker geschakeerd en bevat ook vee! religieuze zin-
gevingen aan de natuur ¢n aan het werken in en met de natuur.

Natuurconcepties in moderne techniek en wetenschap
De mechanische natuur van de ingenieurs

Tegen het einde van de middeleeuwen rezen technische problemen, die binnen de
kaders van de traditionele gilden niet goed opgelost konden worden. De groeiende ste-
den hadden behoefte aan steeds grotere bouwwerken, waar tegelijk ook steeds hogere
eisen aan werden gesteld: fortificaties, kerken, voorzieningen voor aan- en afvoer van
water, enz. De architect, die deze projecten moest ontwerpen en de hele bouwonder- .
neming moest regiseren, had behoefte aan meetinstrumenten, ontwerpkennis, con-
structiemachinerieén, zoals hijswerktuigen, die in de gewone ambachten niet voor-
handen waren, Hetzelfde geldt voor de ‘maitre d’engins’, die technische voorzienin-
gen zoals pompen voor de mijnen ontwierp of de molenbouwer, die niet alieen ten
behoeve van het malen, maar ook voor diverse takken van nijverheid water- of wind-
energie voor produktiedoeleinden temde (vgl. het Engelse ‘miil’; fabriek). Ook in de
militaire techniek kwam nieuw materieel (bijv. het kanon) tot ontwikkeling, dat om
een nieuw type ontwerper vroeg: de militaire ingenieur. Naast het karakter van hun
technische taak is er een tweede factor die de band van deze beroepen met het traditio-
nele ambacht losser maakte, ni. hun mobiliteit. Doordat hun specifieke vaardigheid
op steeds wisselende plaatsen werd gevraagd, ontsnapten ze aan plaatselijk gefixeerde
sociale controle.

In de Renaissance ontstond uit deze aanzetten een nieuwe gildevrije beroepsgroep,
die de ‘mechanische kunsten’ tot haar specialiteit maakte. Nadrukkelijk dient ver-
meld te worden, dat de scheiding tussen techniek en kunst zich ook toen nog niet voi-
trok. Vrijwel al deze architecten en (militaire) ingenieurs waren tevens kunstenaar:

50



beeldhouwer, kunstschilder, graveur, goudsmid of iets dergelijks. Overigens ook in
deze rof waren ze ‘mechanisch’ bezig: het perspectief in de schilderkunst werd bijv.
in deze tijd ‘uitgevonden’. De geijkte benaming van deze groep is die van ‘kunste-
naars-ingenieurs’, met als beroemndste voorbeeld Leonarde da Vinci.

Deze groep kunstenaars-ingenieurs vormde de speerpunt in de ontwikkeling van
een nieuwe benadering van de natuur. Een eerste karakteristiek daarvan hangt direct
samen met de onafthankelijke, traditievrije sociale positie van deze groep. De kunste-
naars-ingenieurs veriegden het accent in de verhouding traditie-vernieuwing naar ver-
nieuwing. In de polytechnische traditie was er weliswaar sprake van ontwikkeling, al-
leen ‘zorgde de voortdurende verbinding met de kunst en de conservatieve tradities
van het handwerk ervoor, dat zich alles in een gematigd tempo ontwikkelde . . .” (Ull-
rich, 1579, p. 56). De religieuze inbedding zorgde voor een extra conservatief element:
de overgeleverde werkwijzen waren letterlijk heilig. De kunstenaars-ingenieurs veriie-
ten dit conservatisme en maakten van de uitvinding hun handelsmerk. Zij werden
door de Renaissance-vorsten juist aangetrokken om nieuwigheden te ontwerpen op
artistiek, civiel of militair gebied. De innovatie, die later de belangrijkste economische
aantrekkelijkheid van de moderne techniek zou worden, deed hier haar intrede in de
stofwisseling met de natuur.

Hoewel de ingenieurs zich ook zelf nog vaak bezighielden met het feitelijke bewer-
ken van materiaal, kan hun gezichtsveld daartoe niet beperkt blijven. Immers voor
hun specificke taken — coérdineren, ontwerpen — dienden ze uit die directe stofwis-
selingsrelatie te stappen. Daardoor overstegen ze de beperkte blik van de ambachts-
man, die techniek en werktuigen voortdurend zag in relatie tot het eigen lichaam. De
ingenieur echter kon het werktuig los van de eigen organen zien en op zich verbeteren
of vervangen. De menselijke aandrijving was zo nodig te vervangen door efficiéntere
krachtbronnen. De organische natuur werd een mechanische, waarin de uitoefening
van krachten en de gevolgen daarvan in het.centrum van de belangstelling kwam. De
kwalitatieve interactie met de levende natuur — zoals bij de inschatting van het weer
door de boer of de beoordeling van de wrongel door de kaasmaakster — werd vervan-
gen door een kwantitatieve meting en berekening van componenten van de dode na-
tuur: wat is de draagkracht van de constructie? Hoever reikt een kanon bij een bepaal-
de hellingshoek? Binnen deze kwantitatief-mechanische benadering van de natuur
verdwenen kwalitatieve eigenschappen naar de periferie, inclusief de voordien zo be-
langrijke religieuze beleving van en zin-geving aan het technisch handelen en de natuur.

De loskoppeling van de techniek van het eigen lichaam had ook gevolgen voor het
leerproces. De kennis ten aanzien van de mythische en organische natuur was vooral
opgeslagen in het eigen organisme en de overdracht ging via ‘learning by doing’. Van
de mechanische natuur was echter een model op papier te maken en de inzichten daar-
in waren in boeken neer te schrijven en uit boeken te leren. Theoretisch onderwijs,

bijv. in de meetkunde, ging een onderdeel uitmaken van de opleiding van de technicus.

Door de stofwisseling met de natuur in mechanische termen te vatten, maakten de
kunstenaars-ingenieurs de weg vrij voor e¢en enorme uitbreiding van de natuurbeheer-
sing. Het idee om ten aanzien van de natuur menselijke doelen te realiseren was niet

51



nieuw, maar de verbondenheid mens-natuur was steeds zodanig geweest, dat de mens
in dat streven enorm werd beperkt. De vrijmaking van de techniek uit socio-culturele
en ‘organische’ banden schiep hoge verwachtingen ten aanzien van het nu mogelijke
niveau van natuurbeheersing. Utopieén uit de Renaissance, waarin de arbeidsdag tot
enkele uren beperkt gedacht werd, zijn daar getuige van. Dat dit vooraisnog utopie
bléef, [ag aan het feit dat van de natuur als mechanisch apparaat nog zo weinig bekend
was. Vandaar de hartstochtelijke interesse in die tijd voor de bestudering van de na-
tuur als mechanische constructie. Mechanica werd de nieuwe filosofie.

Mechanisering van het wereldbeeld in de natuurwerenschap

Door verscheidene auteurs (bijv. Zilsel, 1976) is de moderne natuurwetenschap
voorgesteld als een kind uit het huwelijk van geleerdendom en de hierboven omschre-
ven groep hogere handwerksiieden. De geleerden ~ universitaire schoiastici en literai-
re humanisten — brachten daarbij algemeen-wetenschappelijke karaktertrekken in,
zoals het streven naar generaliserende wetten en theorieén, logisch redeneren, litera-
tuur verwerken en publiceren. De specifieke kenmerken van de nieuwe wetenschap
echter, met name haar natuurbegrip, dankt zij aan de inbreng van de hogere hand-
werkslieden, door bijv. Zilsel nader gespecificeerd als: kunstenaars-ingenieurs, chi-
rurgijnen, instrumentmakers, navigatoren. Deze voorstelling van zaken correspon-
deert in grote lijnen met de theorie van Moscovici, die de ingenieurs aanwijst als de
pioniers van de mechanische natuur, die dan door theoretici als Galilei, Descartes en
Huygens tot het mechanische wereldbeeld is uitgebouwd. In deze sectie verschijnt de
mechanische natuur van de ingenieurs opnieuw, nu alleen in theoretische termen.

‘Experimentele filosofie’ was een van de namen die de nieuwe wetenschap zichzeif
gaf en dat wijst op de belangrijke plaats die zij aan het experiment toekende. Het expe-
riment dat door het schikken van naruurlijke factoren tracht bepaalde effecten op
herhaaibare wijze te reproduceren, toont de oorzaak van het betreffende fenomeen.
De experimentele methode in de wetenschap is dus nauw verbonden met haar sireven
naar causale verklaringen. Zilsel laat zien aan de hand van het eerste experimenteei-
wetenschappelijk werk — ‘De Magnete’ van Gilbert — hoe sterk de inviced van prak-
tijkmensen, zoals kompasmakers, navigatoren, hierbij is geweest. Hun interesse in
‘herhaalbare effecten’ is duidelijk. Ze stelden hen in staat in de praktijk het betreffen-~
de natuurfenomeen ten nutte te maken, in dit geval magnetisme te gebruiken voor be-
trouwbare navigatie-instrumenten. Dat nut vervait, als de resultaten niet exact ziin.
We zien dan ook zowel bij de ‘ingenieurs’ als bij de nieuwe wetenschappers een grote
interesse in exacte metingen en meetinstrumenten, alsook in wiskunde om de gegevens
exact te verwerken in ontwerpen of theorieén.

Maar daarmee is de kous nog niet af. Nog veel explicieter dan de ingenieurs, besefte
de wetenschap dat dit kennisbelang een revolutie in natuurbegrip, een verandering
van wereldbeeld met zich meebracht. In die mechanische natuur waren alleen de meet-
bare eigenschappen interessant. Geuren en kleuren waren niet mestbaar en werden
als ‘secundaire cigenschappen’ naar de marge verplaatst. Omvang, plaats en bewe-

52



ging van voorwerpen evenals hun gewicht en andere krachtwerkingen kwamen echter
centraal te staan. Bovendien ‘werkte’ deze werkelijkheid heel anders dan de organi-
sche natuur van Aristoteles. Er waren geen kwalitatieve doelen en vormen meer die
de natuur bezielden en bestuurden. In plaats van doel- en vormoorzaken bepaalden
nu de materie en de werkoorzaken de gang van zaken. Het universum werd een enorm
mechaniek. Voor religieuze zingeving was hoogstens nog plaats in de vorm van God
als de Grote Mecanicien.

Het natuurbegrip van de nicuwe natuurwetenschap is dus:

- causaal, het gaat om reproduceerbare oorzaak-gevolg relaties, die door middel
van experimenten aan het licht gebracht kunnen worden;

— kwantitatief, deze relaties moeten zo exact mogelijk gemeten en theoretisch
weergegeven worden;

~ reductionistisch, uit de natuur verdwijnen al die kwaliteiten en zingevingen die
voor de kwantitatief-causale relaties niet van belang zijn.

Cybernetische natuur, verfijning of alternatief?
De antropocentrische verfijning

In de vorige eeuw ziet Moscovici nogmaals een ommekeer optreden in de natuurbe-
nadering van mechanische naar cybernetische natuur, ditmaal met de wetenschaps-
mensen als vaandeldragers. Zijn beschrijving van die cybernetische natuur hinkt op
twee gedachten. Via de ene lijn concentreert hij zich vooral op de rol van de chemie,
op de ‘chemisation’ die op de mechanisering van de natuur is gevolgd, waarin de ma-
terie van uitgangsmateriaal tot eindprodukt wordt. Waar de mechanica slechts voor-
handen materie in beweging zet, schept de scheikunde materie. Als synoniem gebruikt
Moscovici in dit verband de term synthetische natuur. In de andere lijn van presente-
ren van de cybernetische natuur ligt de nadruk op het gebruik van systeemtheorie en
cybernetica, met name in de produktie. Arbeid wordt het regelen van heel ingewikkel-
de fysisch-chemische systemen, waarbij de mens steeds minder een rol speelt en infor-
matie, organisatie en controle steeds belangrijker worden.

In beide gevallen is er sprake van een verfijning van de mechanische natuur, niet
van een alternatief ervoor. Bepalend voor de mechanische natuur is voor mij dat de
natuur naar het model van een machine wordt opgevat, waarbij de aard van de machi-
ne nog open is. In de Renaissance werd daarvoor een uurwerk, windmolen of iets der-
gelijks ingevuld. Je kunt alleen die soort machines ‘mechanisch’ noemen. De sinds
het midden van de vorige eeuw opkomende modellen in de wetenschap en de parallel
daaraan opkomende nieuwe generaties technologieén, zoals chemie, maar ook elek-
trotechniek of later kernfysica, heten dan ‘niet-mechanisch’. Ik heb echter als ‘pro-
gramma’ van de mechanische natuur genoemd: het zoeken naar kwantitatief-causale
verbanden tussen bepaalde ingrepen en hun effecten en de reductie van de natuur tot
die relaties. Vanuit die visie zijn elektromotoren, retorien of kerncentrales net zo me-
chanisch als windmolens en zijn chemie, elektrotechniek en kernfysica volstrekt logi-

53



sche vervolgen op het mechanistische programma in de natuurwetenschap en ailer-
minst een breuk met de mechanische natuur.

Voor Moscovici is 0ok een belangrijk nieuw element in de synthetische natuur dat
het initiatief nu bij de wetenschap, in het laborarorium komt te liggen. Daardoor wor-
den veel meer onbekende terreinen verkend dan toen de in de praktijk opererende in-
genieurs nog het voortouw hadden en de wetenschap hun mechanische wereld slechts
achteraf in theorieén ving. Deze constatering is zonder meer juist, maar duidt weer
niet op een wending. Innovatie is van het begin af aan kenmerkend voor de mechani-
sche natuurbenadering geweest.

Dezetfde redenering kunnen we volgen ten aanzien van de cybernetisering van het
arbeidsproces (Moscovici’s tweede lijn) en natuurmodellen naar analogie daarvan.
De eerste generatie machines en mechanistische natuurmodellen waren weliswaar
‘partieel’ (d.w.z. men mechaniseerde het produktieproces resp. de natuur slechts in
los van elkaar staande deelprocessen), maar dat is geen principiéle eigenschap, maar
alleen maar een praktische tekortkoming. Je kunt nu eenmaal niet alles tegeiijk. Als
de cybernetica de ingenieur en de wetenschapper in staat stelt die losse delen te integre-
ren in veel complexere produktie-, resp. natuurlijke systemen, dan is dit geen hoiis- -
tisch alternatief voor de mechanische natuur, maar een totaaltechnoiogisch sfuitstuk
van die benadering.

Een goed voorbeeld van zo’n cybernetische natuuropvatting is in het proefschrift
van Ulirich Hampicke te vinden (Hampicke, 1977). Hij onderscheidt sturings- en re-
gelingsstrategieén met betrekking tot de natuur aan de hand van het voligende plaatje,
waarin de balk onderin de eigen wetmatigheden, de ‘Selbstregefungsfihigkeit’ van de
natuur aangeeft (fig. 1).

Kringloop T geeft ‘directe sturing’ aan, bijv. in industriéle processen, waarbij de weg
over de natuurwetten kort is en de afhankelijkheid van hun autonome gang klein, N;
(bierbereiding) en N5 (landbouw) maken van steeds langere ‘Kausalketten’ in de na-
tuur gebruik, waardoor sturing steeds meer in ‘regeling’ overgaat: het geven van be-
ginimpulsen (pioegen, zaaien, mesten e.d.) in de hoop dat de ‘systeemendogene regel-

7~ \
( ™
'
N
c N, Ny T
v \

o =» =

Figuur . Menselijke arbeid, sturing en regeling (Hampicke, 1977).

54



dynamiek’ van de natuur (tijdens de groei van de gewassen) in de gewenste richting
gaat verlopen. Nog meer regeling en minder sturing zien we in kringloop C, waar na-
tuurbescaerming een voorbeeld van kan zijn. Steeds blijft de opzet bepaalde systeem-
toestanden te bereiken, hetzij door sturing, hetzij door regeling.

Men kan echter de vraag stellen of de cybernetische natuur wel zo sterk naar analo-
gie van het arbeidsproces gedacht moet worden. Gaat het gebruik van de systeemtheo-
rie in de ecologie niet in een heel andere richting, wég van het sturend, regelend, be-
heersend opereren van de mens? Nee, zeggen Van den Daele en Cramer (1983) in hun
artikel: *Ecologie: een ‘‘aiternatieve” natuurwetenschap?’ Een stukje van hun rede-
nering: ‘DDe meest gebruikelijke operationele definitie van het ecosysteem wordt gege-
ven in cybernetische termen. (. . .} Cybernetica is echter een ingenieursconcept van
beheersing, dat gegeneraliseerd is tot een formeel instrument om natuurlijke ver-
schijnselen te begrijpen. (. . .) De ecologie, die berust op cybernetische verkla-
ringsstrategieén, produceert nog steeds een vorm van instrumentele kennis, gericht op
beheersirg. Op objectniveau kan de mens opgenomen worden in het natuurbegrip.
Maar op metafysisch niveau wordt deze natuur nog steeds beschouwd als een soort
machine, zij het een verfijndere machine dan het ‘uurwerk’ van de klassieke fysica.
(. ..) De ecologie overstijgt de baconiaanse visie op de natuurwetenschappelijke ken-
nis als beheersing van de natuur niet, maar vervolmaakt deze.’

Het ecocentrisch alternatief

De systeemtheoretische benadering is echter in de praktijk niet beperkt tot de cyber-
netisch-technologische benadering die ik tot nu toe besproken heb en waarbij de mens
ten laatste buiten de natuur staat en haar beheerst en bestuurt. Als de mens echt alleen
als onderdeel van het natuursysteem wordt beschouwd, dan hebben we met ¢en we-

zenlijk andere mens-natuurconceptie van doen. De rollen zijn dan omgzekeerd. Het - -

is dan niet meer de mens die doelen tracht te realiseren en daarbij te maken heeft met
vaak hinderlijk autonome natuurlijke systemen. Nee, er is nu een natuurlijk systeem
— soms heel plastisch voorgesteld als ‘ruirmeschip aarde’ — met haar continuiteits-
eisen, waarbinnen de mens met zijn eigenzinnige wensen vaak als storende factor ver-
schijnt. Deze tegenstelling wordt met het begrippenpaar antropocentrisch versus eco-
centrisch aangeduid. '

De ecocentrische natuurbenadering breekt met één heel wezenlijk element van het
ingenieursdenken: de natuurbeheersing. Natuurwetten bijv. zijn in de antropocentri-
sche benadering instrumenteel, dat wil zeggen ze zijn omzetbaar in technische voor-
schriften: ‘Als je dit wilt, moet je dat’. Dat geldt ook in het cybernetische geval, ook
al is het ‘recept’ dan veel complexer. ‘Als je dit broedgebied wilt behouden, moet je
de volgende samenhangende maatregelen nemen: . . .” Deze wetten schrijven op zich
niets voor. De noodzaak van genoemde maairegelen blijft afhankelijk van de mense-
lijke beslissing of dat broedgebied gewenst is. In de ecocentrische benadering worden
de systeemdoelen, die in de theorie optreden, zelf tot normen. Het behoud van broed-
gebieden en dergelijke is dan niet meer afhankelijk van een beslissing van de zich bui-

55



ten en boven de natuur plaatsende mens. De ecologie zelf schrijft zulks voor. Het
voortbestaan van het systeem als geheel stelt op zich eisen, waaraan menselijke wen-
sen ten aanzien van recreatie of produktie zo nodig ondergeschikt kunnen worden ge-
maakt.

Hoewel deze ideeén vrij veel voorkomen, zeker in de populaire vorm van ‘ecologi-
sche imperatieven’ voor de mens, is er fundamentele kritiek op mogelijk. Onder ande-
re Coolen en Kleiss (1981) wijzen op de paradox in ¢en dergelijke ecocentrisch-
cybernetische natuuropvatting. Zij noemen het de paradox van de noodzakelijk ver-
vulde ecologische norm. De mens wordt enerzijds beschouwd als deel van het natuur-
systeem en valt daarmee onder de noodzakelijk verlopende processen die de ecologie
beschrijft. Anderzijds worden uit die ecologie afgeleide imperatieven gericht aan die-
zelfde mens. Die kan daar echter voigens het eigen ecocentrische uitgangspunt niet
als vrij, politiek beslissend wezen, doch slechts ‘natuurnoodzakelijk’ aan gehoorza-
men.

De enige manier om aan deze paradox te ontkomen en toch het ecocentrisme te
handhaven, is het aannemen of ontwerpen van een ‘ecologie’ die niet zozeer oorzake-
lijke of noodzakelijke processen beschrijft, maar bijv. de intrinsieke waarde van de
natuur en het menselijk omgaan met de natuur tot thema maakt. Dergelijke alterna-
tieve wetenschappelijke benaderingen worden ook wel bepleit, bijv. de geestesweten-
schappelijke benadering van de natuur in het voetspoor van Goethe en Steiner (zie
bijdrage van Verhoog). De gangbare natuurwetenschappelijke methode, 66k die van
de systeemtheoretische ecologie, wordt dan wel verlaten. Het valt buiten het kader
van dit artikel om deze — alternatief — wetenschappelijke benadering te bespreken,
ik constateer alleen dat zij niet onder de cybernetische natuur valt.

De cybernetische natuur moet int al haar varianten als verfijning van de mechani-
sche natuur beschouwd worden. Ook de natuurwetenschap ecologie benadert de na-
tuur instrumentalistisch net als de mechanica of de chemie. Ze levert instrumenten
voor menselijke doelen, niet de normen zelf. Waarvoor we die instrumenten willen
gebruiken, blijft een zaak waarover alleen mensen kunnen en moeten beslissen.

Literatour

Coolent, M. & R. Kleiss, 1981. Ecologie en ideciogie. Algemeen Nederlands Tijdschrift voor Wijsbegeerte
73: 20-43.

Ducele, W. van den & J. Cramer, 1983, Ecologie: cen alternatieve wetenschap? Kennis en Methode 7:
121-137.

Dijksterhuis, E.J., 1950. De machanisering van het wereldbeeld. Meulenhoff, Amsterdam, 590 p.

Hampicke, U., 1977. Landwirtschaft und Umweit. in: P. Jiingst et al. (Hrsg.): Urbs et Regio. Kasseler
Schrift zur Geographie und Planung §, Gesami Hochschulbibliothek, Kassel, 856 p.

Moscovici, G., 1977, Essai sur I’histoire humaine de la nature. Flammarion, Paris, 569 p.

Mumford, L., 1977. Mythos der Machine. Fischer, Frankfurt/M, 855 p.

Pieterson, M. (red.), 1981. Het technisch iabyrint. Boom, Meppel/ Amsterdam, 376 p.

Ullrich, O., 1979. Weltniveau; In der Sackgasse des Industriesystems. Rotbuch, Berlin, 159 p.

Zilsel, E., 1976. Die sozialen Urspriinge der neuzeitlichen Wissenschaft. Suhrkamp, Frankfuri/M., 279 p.

56



Natuurbeleving, -waardering en -betrokkenheid:
van deskundige produktanalyse naar participerende
relatie-synthese

H.W.]. Boerwinkel
Inleiding

Eén van de meest natuurlijke tafereeltjes die Rembrandt in zijn omvangrijke pro-
duktie gekonterfijt heeft is ongetwijfeld het stel dat er op een zomerse dag tegen een
hooischelf lustig op los vrijt. Even onnatuurlijk kunnen we de onderneming van Sig-
mund Freud beschouwen om de sexuele drift tot allesoverheersende spil te maken van
zijn psychologisch theoretisch bouwwerk. Die onderneming kunnen we beter associé-
ren met ‘De anatomische les’ van Rembrandt. Toch komen beide visies, die van het
glimiachend ocog van de kunstenaar en die van het vorsend oog van de wetenschapper,
in de psychologische analyse van natuurbeleving, -waardering en -betrokkenheid bij
clkaar. Sterker nog, ze horen bij elkaar als twee stereoscopische beelden, die — elkaar
grotendeels overlappend — de nodige diepte kunnen geven in het panoramisch uit-
zicht op de mens in zijn natuur.

Dit laatste, de mens in zijn natuur, kan gerust dubbelzinnig worden opgevat. Het
gaat om het complex van de mens naar zijn natuurlijke geaardheid enerzijds, die an-
derzijds leeft in de hem omringende en zich toegeéigende natuur. Complex, want bij
die toeéigening heeft de mens in historische zin als soort niet alleen de natuur door
zijn agrarische wetenschap tot probleem gemaakt, er afstand van genomen als ken-
object, hij heeft daarbij ook zichzélf door zijn acculturatie geproblematiseerd. En
vervoigens heeft niet alleen de natuur zich tegen de mens gekeerd in de vorm van haar
paniekzaaiende vergiftigingstoestand en de dreigende uitputting van grondstoffen, ook
de mens zelf ging tegen het in zijn door acculturatie opgedrongen onnatuurlijke zelf-
beeld rebelieren. Hij werd zich bewust van het problematische van zijn ‘zelf’. En waar
de geschiedenis van de natuur en van het zelf van de mens zulke gemeenschappelijke
wortels hebben en beide in een steeds grotere afhankeliikheid ten opzichte van elkaar
brengen, is het geen wonder dat de mens de natuur steeds meer als partner gaat bele-
ven met alle psychologische dynamiek die aan de partnerrelatic eigen is.

Dat wil onder andere zeggen dat, zoals bij de partnerkeuze in eerste instantie de fy-
sicke aantrekkelijkheid een zeer grote roi speelt en pas na deze cerste toe€igening over-
eenkomstige eigenschappen, opvattingen en belangen een sterker accent krijgen (Ba-
ron et al., 1980, p. 638), zo ook een zekere natuurbelustheid vooraf gaat aan natuur-
bewustheid.

Het is dan ook niet verwonderlijk dat psychologen zich in hun onderzoek naar ach-
tergronden voor natuur-beleving, -waardering en -betrokkenheid aanvankelijk voor-
al met het consumptieve aspect hebben beziggehouden. De vraag was daarbij wat de
natuur aan unieke kenmerken bezat als onderdeel van het produkt recreatieland-
schap.

57



Later is men wel meer aandacht gaan geven aan natuurbetrokkenheid, die niet al-
leen gebaseerd is op esthetische beleving, maar ook op interpretatie van ecologische
samenhangen. We zijn echter nog wel ver verwijderd van een psychologische definitie
van een situatie, waarin de natuur als leermeester van de mens wordt ervaren {op ge-
lijksoortige wijze als de partner door langdurig contact je eigen inzicht in zijn of haar
natuurlijke geaardheid kan doen groeien). Om de natuur de status van leermeester te

_kunnen laten krijgen is het waarschijnlijk niet voldoende de mens in die natuur vrij-
blijvend te laten grasduinen, hoewel dat — in het kader van belustheid — wel een
noodzakelijke voorwaarde is. Daarbij is vermoedelijk ook nodig een gerichte natuur-
educatie op alle niveaus van onderwijs; te beginnen bij de peuter en wellicht zelfs al
daarvoor in de primaire ervaring aan de borst.

De vakwetenschappelijke psychologie kan in dit verband een aantal dingen doen.
— Hetinventariseren van de brede scala van kwalitatief verschillende relatiemogelijk-
heden, die het individu bij zijn grasduinende natuurconfrontatie tot zijn beschikking
heeft. Het gaat hierbij in feite om algemene relatiemogelijkheden die zich ook in rela-
tie met menselijke partners voordoen, maar als het om de natuur gaat worden ze soms
in specifieke termen beschreven.

— Het registreren van de accenten, die in de relatie met de natuur op sommige van
die verschillende kwaliteiten worden gelegd; bijv. op rust meer dan op activering; op
afwisseling meer dan op orde; en natuurlijk op ongereptheid.

— Het leggen van een relatie tussen natuurbeleving, -waardering en -betrokkenheid
¢n de psychologische betekenis van andere centrale macro-, meso- en micro-¢lemen-
ten en -oriéntatievelden in het dagelijks leven. Deze omvarten samenleving en cultuur
als geheel, wereldoriéntatie, politiek, wetenschap enz. (macro); gezin, arbeidssituatie,
recreatie, het wonen in een bepaalde streek en buurt enz. (meso); primaire relaties met
personen, organismen en objecten in termen van vriendschap, macht, agressie, soli-
dariteit, codperatie, competitie enz. (micro). De vergelijking met de partnerrelatie in
het voorgaande heeft in dit verband reeds de duidelijke suggestie gewekt, dat natuur
een zo belangrijke plaats inneemt in deze laatste primaire leefsfeer, dat natuurcon-
frontatie in psychologische zin soms op één lijn kan worden gesteld met de partner-
confrontatie,

We zullen de drie genoemde mogelijke bijdragen van de psychologie aan de verhel-
dering van de relatie mens-natuur nu achtereenvoigens uitwerken vanuit diverse in-
valshoeken van onderzoek en theorievorming. Daarbij zullen we speciale aandacht
geven aan het feit, dat de gebruikte methoden en technieken vaak geen zelfstandige
betekenis hebben, maar ingebed zijn in een bepaald doelstellingskader en in een on-
derliggende theoretische traditie.

Inventarisatie van de relatiemogelijkheden tussen mens en natuur
We hebben reeds gesteld dat de aandacht van psychologen voor de relatie mens-
natuur aanvankelijk vooral het consumptieve aspect betrof. De vraag was daarbij,

welke kenmerken van de natuur haar zo aantrekkelijk maken. Het antwoord werd

58



verder gezocht binnen het kader van het toen gangbare theoretisch raamwerk van de
algemene esthetiek-theorie. In die theorie ging het enerzijds om formele, dat wii zeg-
gen algemene, vormkenmerken en anderzijds om even formele, dus algemene, drijf-
veren. Het laatstgenoemde zullen we verder laten rusten. Wat het eerste betreft kan
men denken aan het begrip ‘complexiteit’. In het kader van de informatietheorie gaat
het om de verhouding tussen het aantal verschillende informatieve elementen (bijv.
bomen, planten, wegen in diverse soorten) en de mate van ordening ervan (groepen,
rijen, rechtlijnigheid).

Tegen deze hele achtergrond moet het onderzoek van Kaplan et al. (1972) gezien
worden, die nagingen in welke mate de grotere waardering voor natuurafbeeldingen
{op dia’s) dan voor stedelijke situaties te verklaren was uit een eventueel grotere com-
plexiteit. De uitkomst van dat onderzoek was, dat de meer complexe afbeeldingen (als
zodanig door de onderzochte personen zelf beoordeeld) weliswaar hoger gewaardeerd
werden dan de minder complexe (hetgeen voor stedelijke én natuur-afbeeldingen
gold), maar dat de systematische hogere waardering voor de natuur-afbeeldingen dan
voor de stedelijke niet door verschillen in complexiteit kon worden verklaard.

De latere uitbreiding door Kaplan (1979) van het complexiteitsbegrip naar het be-
grip ‘mystery’ als specifiek kenmerk van natuur verwijst naar een meer dynamische
belofte van nieuwe informatie voor de natuurgenieter. Die belofte wordt bijvoorbeeld
gewekt door een pad, dat achter een heuvel wegduikt. Dit mysterie betekent echter
geen belofte voor de wetenschapper van een nieuw antwoord inzake de natuurwaarde-
ring. Hiermee wordt immers alleen iets gezegd over de voorspelbaarheid door bewe-
ging in de diepte. En dat een pad zénder belofte van nieuws minder gewaardeerd zou
worden dan een pad mét werd ook door het eerdere onderzoek van Kapian et al.
{1972) reeds voorspeld.

Inmiddels is vanuit een geheel andere invalshoek een bredere basis gegeven aan de
vraag naar de waardering van het produkt natuur. Rossman & Ulehla (1977) zijn uit-
gegaan van een breed scala van psychologische kwaliteiten die recreatieve omgevingen
in het algemeen kunnen hebben. Die zijn vervat in een groot aantal uitspraken, waar-
van de onderzochten de belangrijkheid voor henzelf beoordeelden. Vervolgens zijn
de antwoordpatronen door middel van de statistische techniek die met factoranalyse
wordt aangeduid, tot een vijital onderliggende dimensies teruggebracht. Ze kunnen
worden omschreven als: de mogelijkheid van geestverruimende ervaringen in het ka-
der van de zelfbeleving; de mogelijkheid bij afzien van comfort de eigen weerbaarheid
tegen natuurkrachten als uitdaging te testen; de mogelijkheid van sociaal contact; de
vrijwaring van het jachtige stedelijke levenstempo; esthetische genieting van dieren
en planten. Deze laatste dimensie komit het meest overeen met de eerder genoemde
complexiteitsaspecten.

De dimensie van recreatie-kwaliteit, die in de eerste stap als belangrijkste naar vo-
ren kwam, was de mogelijkheid te ontsnappen aan het drukke en jachtige stedelijke
leefpatroon.

Het gaat bij deze psychologische kwaliteitsdimensies, zoals uit de begrippen ‘uitda-
ging’, ‘sociaal contact’, ‘vrijwaring’ en ‘esthetiek’ reeds blijkt, om algemene recrea-

59



tieve kwaliteiten. In ons eigen onderzoek (Boerwinkel er al., 1982) hebben we verschil-
lende ervan ook zelf aangetroffen. Noch de groep dimensies van Rossman en Ulehla,
noch de groep, die we zelf vonden, hoeft echter als uitputtend te worden opgevat. In
feite is het aantal dimensies het gevolg van de creativiteit van de onderzoeker om uit-
eenlopende belevingsmogelijkheden vanuit zijn vermogen tot inleving in vooronder-
zoek op te sporen. We zullen, gezien het doel van onze uiteenzetting, ni. een analyse
van de aard van wetenschappelijke betrokkenheid bij de vraag naar de natuurbele-
ving, hier geen volledigheid in opsomming van belevingskwaliteiten nastreven,

Gezien die doeistelling kunnen we wel signaleren, dat met het openbreken van de
complexiteitsoptiek en het introduceren van de creativiteit van de wetenschappeiijke
onderzoeker ais graadmeter voor de mate van vervulling van de psychologische relatie
tussen mens en natuur, kennelijk de basis van het psychologisch onderzoek in dit ver-
band is verbreed.

De weergave van het onderzoek van Rossman en Ulehla is tot zover nog niet volle-
dig geweest. In de volgende stap van hun onderzoek lieten zi) de onderzoekspersonen
namelijk de kans schatten, dat ze de becordeeide kwaliteiten zouden aantreffen in een
vijftal recreatieve situaties. Deze situaties waren in afnemende mate van natuurlijk-
heid: roadless wilderness, landschap met ontsluiting door wegen, parken, indoor
recreation en home. De resultaten van dit onderdeel brengen ons bij de vraag naar
de meer of minder unieke kenmerken die de natuur haar hoge positie in de waardering
verlenen,

De unieke kenmerken van natuur in de beleving, waardering en betrokkenheid

De dimensie van recreatiekwaliteit, die in het onderzoek van Rossman en Ulehla
in de eerste stap als belangrijkste werd beoordeeld, was die van de mogelijkheid om
te ontsnappen uit het jachtige stedelijke leefpatroon. De situatie, die in de tweede stap
van hun onderzoek de hoogste kans op die kwaliteit opleverde, was de wildernis.
Maar ook op de andere dimensies met een iets geringere belangrijkheidswaarde scoor-
de de wildernis het hoogst. De meest natuurlijke omgeving voorziet in dit onderzoek
dus op de meest bevredigende wijze in de algemene psychologische kwaliteit, die door
de onderzochten zelf ais belangrijkste werd beoordeeld.

Voordat we nu de conclusie kunnen trekken, dat we de vraag naar de meerwaacde
van de natuur duidelijk dichter bij een antwoord hebben gebracht, moeten we ons
eerst nog wat nader verdiepen in een paradox, die de statistische techniek van de fac-
toranalyse in een onderzoek als dat van Rossman en Ulehla veroorzaak:.

In de standaarduitvoering ervan wordt gepoogd de variatie in antwoordpatronen
zo in de onderliggende dimensies samen te vatten, dat de eerste dimensie zoveel moge-
lijk van de samenhang in die antwoordpatronen beschrijft. In die eerste dimensie
komt dan ock de belangrijkste psychologische trend tot uiting die in het onderzoeks-
materiaal (de [ijst met uitspraken) verborgen is. Men zou de vergelijking kunnen trek-
ken met de troefkaart in verschillende kaartspelen. Als de natuur in de beleving van
mensen andere omgevingen inderdaad aftroeft — zoals Rossman en Ulehla vonden

60



en zoals in veel ander onderzoek wordt bevestigd — dan zou de psychologische troef-
kleur vooral te vinden moeten zijn in die eerste dimensie.

Hier staat echter tegenover, dat Rossman en Ulehla als resultaat uit hun onderzoek
kregen, Jat de vijfde en niet de eerste dimensie door de onderzochien z&if het belang-
rijkst werd gevonden. '

Is hier nu alleen maar sprake van weerbarstige onderzoekspersonen, die weigeren
hun eigen subjectiviteit uit te leveren aan de pretenties van een objectieve deskundige
wetenschappelijke techniek? Of kunnen we uit deze discrepantie wellicht iets leren
over de diepere psychologische dynamiek, die bij de natuurwaardering de onder-
stroom bepaalt?

Wat was de inhoud van de eerste dimensie bij Rossman en Ulehla? Zeer kort aange-
geven is dat psychologische groei. Dit is af te leiden uit uitspraken als ‘enlarge the
spirit of man’ en ‘chance for personal growth’. In ons eigen park- en landschapson-
derzoek (Boerwinkel et al., 1982; Helsloot & De Milliano, 1983), dat we zonder voor-
kennis van de werkwiize van Rossman en Ulehla uitvoerden, vonden we een gelijk-
soortige eerste dimensie. De belangrijkste uitspraken waren daarin het ‘je anders voe-
len’ en het ‘tot jezelf komen'. Hierbij moet overigens worden opgemerkt, dat in het
onderzoek van Helsloot en De Milliano deze dimensie alleen als eerste naar voren
kwam met betrekking tot het rond het dorp liggende landschap; hetzelfde gold niet
voOT een nog te plannen dorpsbos. Het te beoordelen object bepaalt dus mede welke
dimensie de troefkleur wordt. Afgaande op het percentage personen, dat het met di-
verse uitspraken in het onderzoek van Helsloot en De Milliano eens was, bleek verder
ook daar, dat de eerste factoranalytische dimensie in de peleving van de onderzochten
zelf niet de sterkste voorkeur hoeft te krijgen.

Als we de vijfde dimensie bij Rossman en Ulehla, die de ontsnapping uit het jachti-
ge stedelijke leefpatroon betrof en die subjectief als belangrijkst werd ervaren, kort-
weg aanduiden met psychologische vrijheid, dan is in de verbinding met de psycholo-
gische groei een belangrijk psychologisch conflict in onze cultuur aangegeven. Hier-
aan dankt de natuur in belangrijke mate haar hoge waardering. We zullen hier verder
op ingaan in de voigende paragraaf.

Wat de kenmerken van de natuur als hooggewaardeerd produkt betreft, vinden we
het vrijheids- en groeimotief niet alleen aan de subjectzijde, dus in termen van psycho-
logische behoeften; het zijn ook aspecten, die in de beleving aan de natuur zélf worden
toegeschreven.

In een onderzoek, dat bij een klein aantal bosrecreanten werd verricht, kwamen
Kruf en Van Sambeek (1982) tot de bevinding, dat de waardering voor een serie bos-
situaties, die op kleurenfoto’s waren weergegeven, het meest samenhing met de be-
oordeelde dimensies ‘ongereptheid’ en ‘frisheid’. In deze aspecten zitten ook weer de
elementen vrijheid en groei. Immers, ongereptheid van de natuur betekent vrijheid
van menselijk ingrijpen. En frisheid verwijst naar vegetatieve groeicondities, zoals
aanwezigheid van zuiver water, licht en zuivere lucht en voedingsstoffen.

Het is kortom de zichzelf-zijnde natuur, die de mens uitnodigt door zijn vrije relatie
met de natuur de eigen groeimogelijkheden te herstellen en te ervaren.

61



In het eerder genoemde onderzoek van Helsloot en De Milliano, dat bij 96 inwoners
van een dorpje in de buurt van Zutphen werd verricht, is ook een aantal natuurdefini-
ties opgespoord. De meest met het begrip natuur geassocieerde omgevingselementen
bleken de vrij groeiende natuur te betreffen. Dergelijke elementen waren o0.a. een
broedplaats voor vogels, spontaan groeiende planten, het riet in een oude rivierbocht.
Tot de wat minder met natuur geassocieerde elementen van de tweede definitie be-
hoorden akker en bouwlanden, een bepaalde lindenlaan en een aantal hooggewaar-
deerde met name genoemde elementen in de omgeving van het dorp, die onderdeel
vormden van de akker- en bouwlanden. De derde definitie bestond uit elementen, die
het-minst met natuur geassocieerd werden, zoals sierplanten. Hierbij is het aspect van
menselijke ingreep (onvrijheid) dan ook dominant. Het feit dat de akker- en bouwian-
den in de tweede definitie en niet in de derde terecht kwamen geeft aan, dat het om
een ouder cultuurlandschap ging en niet om nieuwe polders, waar het agrarisch be-
drijf veel meer het karakter van industriéle ingreep heeft.

In het kader van definities van natuur op het continuiim van meer naar minder na-
tuurlijkheid is het nuttig een discussie voor het voetlicht te halen over de graad van
aatuurlijkheid, die in de vormgeving moet worden nagestreefd. De vraag uit het pu-
bliek naar natuur en natuurlijker vormgeving van de omgeving wordt wel eens afge-
daan als zinloos, omdat er in grote deien van de wereld geen echte natuur meer is. [n
dit licht zou het publiek dus feitelijk vragen naar een natuur-iilusie. Het zou volgens
sommigen dan ook eerlijk zijn het publiek hierop te wijzen en daarmee tevens zichzelf
als vormgever of beleidsmaker te bevrijden van de verplichting om aan de vormgeving
van illusies mee te doen. Nu is dit laatste, de vrijheid van verplichtingen, gezien het
voorgaande, volstrekt invoelbaar. De stelling echter, dat het bijdragen aan
natuur-illusies minder eerlijk is dan het voorhouden aan mensen van een objectieve
norm voor wat natuurlijk is, is op grond van het voorgaande niet houdbaar. Immers,
als de natuur gewaardeerd wordt vanwege de accenten vrijheid en groei, maakt het
niet uit hoe natuurlijk de natuur is volgens welke cbjectieve norm dan ook, zolang
die vrijheid en groei in de beleving van mensen in de natuur maar beter tot hun recht
komen dan elders. Omgekeerd betekent dit ook, dat zodra aan die voorwaarde niet
meer wordt voldaan, de meerwaarde van natuur zal afnemen.

De natuur wordt ook niet overal en altijd als weldoener in dit opzicht beschouwd.
Bij volkeren die voor hun overleving sterk afthankelijk zijn van wat de natuur uit zich-
zelf voortbrengt, zorgt de natuur eerder voor dwang tot overleving en dood in plaats
van voor vrijheid en groei. En, hoewel er in de Oudheid wel ¢en periode is geweest,
waarin de natuur op bijna volledig identicke wijze als bij ons nu de rol van weldoener
heeft vervuid — we zullen daar in de volgende paragraaf nader op ingaan - is die
specifieke rol in onze westerse situatie toch van betrekkelijk recente datum.

En tensiotte is er een specifiek probleem, dat zich bij ons nu voordoet als gevélg
van de troefstatus van de natuur; een probieem, dat de dubbel-zinnige verbinding tus-
sen mens en natuur, waarover we het in het begin van deze uiteenzetting hadden, nog
eens ten voeten uit tekent.

Het ongerepte zichzelf zijn van de natuur is een kenmerk dat bestaat bij de gratie

62



van de afwezigheid van mensen. Indien veel mensen hun vrijheid 1ot groei gaan haien
in de natuur betekent dat niet alleen een vegetatieve verstoring van de natuurlijkheid
waardoor het produkt natuur slechter wordt. De aanwezigheid van teveel mensen in
een natuurgebied verstoort ook in directe zin de beleving van vrijheid. Mensen lijken
dan soms ook best bereid ter bescherming van de illusie beperkingen te accepteren
waar het de roegankelijkheid van natuurgebieden betreft (Bultena et ai., 1981).

Naar aanleiding van dergelijk onderzoek, dat de indruk wekt van een zekere be-
wustheid van mensen in hun omgang met de natuur, moeten we wel opmerken dat
het ook hierbij nog steeds gaat om de betekenis van de natuurervaring voor de natuur-
bezoeker zélf, Men is bereid voor het in stand houden van de consumptieve kwaliteit
van het produkt natuur iets van de vrijheid in te leveren.

Dat is niet hetzelfde als zich terughoudend opstellen uit respect voor de natuur. In
dit licht bezien wordt er bijv. ook te weinig onderzoek gedaan naar de motieven van
mensen die hun krachten geven aan vrijwillig landschapsbeheer; immers, die motie-
ven zouden ook nog kunnen blijven steken in het perspectief van behoud van de con-
sumptieve kwaliteit van het produkt; of in het gezellig actief zijn met een club gelijkge-
zinden. Niet dat daar als zodanig iets op tegen is. Integendeel, het versterkt de troef-
status van de natuur. Maar op langere termijn bezien kan het nuttig zijn, als we in
staat zijn motieven, die wijzen op consequente natuurbelustheid, te onderscheiden
van motieven, die wijzen op een fundamenteel respect tegenover de natuur, op na-
ruurbewustheid.

Hert is misschien ook niet verwonderlijk, dat respect voor de natuur nog geen eigen
plaats heeft gekregen in het onderzoek naar natuurbeleving. Een dergelijke refatie tot
de natuur staat immers niet los van soortgelijke relaties tot mensen thuis {(onder wie
de partner), in de werkrelatie, in de recreatieclubs enz. Het gaat hier waarschijnlijk
om ¢en algemene grondhouding. Op die grondhouding, het problematische ervan en
de betekenis voor de natuurwaardering, maar ook voor de natuur zelf en voor de
mens, die van haar afhankelijk is, willen we tenslotte in de volgende paragraaf nog
wat nader ingaan.

De existentieel-participatieve relatie tussen menszijn en natuurbeleving

De thema’s vrijheid en groei, waar de natuur zijn unieke bijdrage aan levert, zijn
centrale elementen in het zelfbeeld van de westerse cultuurmens. Het thema indivi-
dualisering heeft in dit verband reeds ruimschoots aandacht van cultuur-analytici en
-critici gekregen. Daarbij komt ook de spanning naar voren, die tussen vrijheid ener-
zijds en groei anderzijds bestaat.

Voor zover cultuurcritici de ongebreidelde behoefte aan autonome zelfbepaling
aan de kaak willen stellen, spreken ze ook wel over narcisme. Deze term werd door
Sigmund Freud gebruikt voor de neiging bij een persoon om de objectwereld geheel
te benaderen vanuit de eigen behoeften (driften). De benaming is ontleend aan de
Griekse mythe van Narcissus, die uit zeifgenoegzaamheid de liefde van de nymf Echo
afwees en daarvoor door de goden gestraft werd doordat hij, zich voorover buigend

63



over een vijver om zijn spiegelbeeld te bewonderen, te¢ ver overhelde en verdronk. Ter
plekke groeide als waarschuwing een narcis op. Het lot van Echo wordt in dit verband
nooit nader uitgewerkt. Zij werd eveneens gestraft voor het feit, dat ze zich, pruilend,
ver terugtrok in het bos (de natuur). Ze kon zich voortaan alleen nog uiten door de
laatste klanken van mens en dier na te spreken, als echo te weerkaatsen.

Vergelijken we de reacties van Narcissus en Echo in relatie met de thema’s vrijheid
en groei in de natuurwaardering, dan is er wellicht eerder sprake van echoisme dan
van narcisme. De vrijheidsbehoefte, die aan de natuurwaardering ten grondslag ligt,
komt immers voort uit het gevoel afgewezen te worden door de stedelijke cultuur.

Belangrijker dan dit verschil is echter de overweging dat de reactie zowel van de nar-
cist als van de echoist het onvermogen demonstreert om een echte communicatieve
relatie aan te gaan. Het ligt voor de hand dit te interpreteren als een tekort op het punt
van groei. Voor groei is immers een relatie nodig.

De in het voorgaande weergegeven onderzoeken laten echter zien, dat natuurgenie-
ters nu juist (nog) wel in staat zijn een groeirelatie aan te gaan, zij het met een minder
bedreigend object, zoals de natuur er één is.

Waar de diagnose van narcisme-critici door hun aanval op het vrijheidsmotief he-
laas toe zou kunnen leiden is, dat mensen meer gericht raken op ‘privé-gepieker over
zichzelf’ dan op ‘naar buiten gerichte collectieve actie’ (Sarnoff, 1980). Dus een reac-
tie in de trant van Echo. Dat komt dan doordat die critici onvoidoende recht doen
aan de authenticiteit van het vrijheidsmotief. Dat is weliswaar een begrijpelijke reac-
tie op de constatering dat de balans tussen vrijheid en groei teveel naar de kant van
de vrijheid, de vrije zelfbepaling is doorgeslagen. Maar juist in het vrijheid-groeidi-
lemma kan de balans tussen beide niet worden hersteld door van het één iets af te ne-
men; aan dat ene moet — in tegendeel — meer worden voldaan dan feitelijk het geval
is. Voor groei is vrijheid nodig.

Morgenthau en Person (1978) geven in het kader van hun analyse van het cultuur-
narcisme aan, dat er alle reden is de huidige cultuursituatie nog ats onvrij te bestempe-
len: ‘Despite the subjective experience of the sovereignty of the seif, the individual
is dependent in an unprecedented way on both the services and the decisions of others.
Few of us are even able to supply our own food, light or shelter and virtually none
of us can claim to control our political destinies’. In dit licht bezien zijn volkstuintjes
- (eigen voedsel), eigen elektriciteitsvoorziening met windmolens, zonnecellen en bio-
gas, de eigen woning, alternatieve (zelfhulp in) genesswijzen ehz., wezenlijke midde-
len om de persoonlijke beheersing over de eigen leefsituatie te herkrijgen.

De vrije natuur draagt haar — in kwantitatieve zin weliswaar bescheiden — steentje
bij aan het herstel van die vrijheid; of misschien alleen aan (tijdelijk) herstel van de
illisie van vrijheid. Maar ook dan is die rol bepaald niet te verwaarlozen. Immers,
door die vrijheid is tevens de groei-relatie mogelijk. En dat kon wel eens een essentiéle
factor zijn, die de ruimte kan geven om aan de cultuurstress zelf iets te gaan doen.

Dat betekent echter meteen cok dat natuur-beheerders en anderen die zich het lot
van de natuur uit bewustheid en niet alleen uit belustheid aantrekken, zich niet mogen
beperken tot het versterken van de functie van natuur ais cuituurtherapsut. Een mens

64



die in verregaande mate met zichzelf bezig is en, hoe begrijpelijk ook, zich daarbij
vastklampt aan de natuur, is voor die natuur geen al te betrouwbare bondgenoot. Dat
betekent natuurlijk niet, dat de natuurbewuste mens de natuurbeluste mens in zijn
therapiebehoefte moet faten vallen. Dat zou niet eens kunnen, want ze zijn beiden in
een gemeenschappelijke geschiedenis met de natuur als het ware aan elkaar geklon-
ken. Het betekent wel, dat de natuurbewuste mens zoveel mogelijk de natuur voor
haar taak moet toerusten. Dus waar mogelijk natuurbouw, fondswerving en propa-
ganda plegen.

Het houdt echter bovendien een noodzakelijke ondersteuning in van therapeutische
krachten in de cultuur zelf; een aanmoediging tot zelftherapie als het ware. Dat kan
zijn in de vorm van initiatieven als de bundel, waar deze bijdrage een onderdeel van
is. Het kan en het moet ook in de vorm van een cultuurbewuste versterking van de
wereld- en levensbeschouwelijke opties die aan alle geschetste dilemma’s en de dyna-
miek daarin recht doen. Dat houdt in, dat bepaalde filosofische, psychologische, so-
ciologische, antropologische en godsdienstige stromingen moeten worden versterkt.

Hoewel over de bijdragen uit de genoemde takken van wetenschap zeker ook het
een en ander valt op te merken — en de psycholdgische bijdragen hebben we al wat
meer belicht — willen we ons hier beperken tot enkele opmerkingen speciaal over de
godsdienstige bijdrage op basis overigens van een psychologische analyse van een be-
paald tijdvak in de Qudheid. Ook toen heeft zich een periode van sterke natuurwaar-
dering voorgedaan, voortkomend uit het spanningsveld tussen vrijheid en groei, indi-
viduele autonomie en verantwoordelijkheid.

In een historische analyse van 3000 jaar psychologisch denken geeft Kantor (1963)
een dynamiek weer met als drijvende kracht de polariteit tussen naturalisme en trans-
cendentalisme. Onder naturalisme verstaat hij de systematische observatie van orga-
nismen in actie met gebruikmaking van kwantificerende en experimenteie technieken,

Onder transcendentalisme verstaat hij de tendens bij denkers om zich tot. mythe en. .

bijgeloof te wenden, gepaard met een arbitraire constructie van de werkelijkheid en
het koesteren van proposities.

In de bloeitijd van de Griekse stadstaten, tussen 500 en 300 v. Chr., was er sprake
van een toenemende naturalisering, 0.a. kenbaar in de werken van de fysici en de filo-
sofieén van Plato en Aristoteles. Dan komt er voigens Kantor een zekere stabilisering
(of stagnatie) maar cok reeds een kentering door de eveneens Griekse filosofieén van
de Cynici, Sceptici, Stoici en van Epicurus. Daarbij verdween het echte fysische on-
derzoek naar de achtergrond. Hierna siaat reeds in de iaatste eeuw voor Christus het
naturalisme versneld om in transcendentalisme. En enkele ecuwen later is het trans-
cendentalisme reeds hecht verbonden met de christelijke dogmatiek en is het psycho-
logisch denken geheel onder de voogdij van de openbaring gekomen. Na een vrij lang-
durige min of meer stabiele voortzetting van dit transcendentalisme gedurende de
middelecuwen vindt dan, aanvankelijk aarzelend, later sinds de Verlichting als in een
stroomversnelling een hernieuwde naturalisering plaats.

Wij zouden ons nu weer ongeveer op het punt bevinden, waar het naturalisme in
Griekenland door Plato en Aristoteles gestalte kreeg. In latere publikaties meent Kan-

65



tor (1969) — tot zijn spijt — in de huidige psychologie tendensen waar te nemen die
ook bij de Griekse humanisten (Cynici enz.) de grondtoon bepaalden. Dus een ver-
zwakking van de empirische basis.

Er zijn inderdaad sterke parallellen tussen toen er nu ~ die Kantor overigens niet
vermeldt — in bijv. de filosofie van Epicurus en de psychelogie van Sigmund Freud.
We zullen hierop niet verder ingaan.

Wat door Xantor slechts terloops wordt aangestipt en waar we wel uitvoeriger bij
stil willen staan is de houding tegenover de natuur aan het eind van de Griekse (en
Romeinse) naturalistische periode.

Voor Epicurus was ‘de tuin’, waarin hij zich terugtrok met een kring goede vrien-
den, reeds een vanzelfsprekend decor voor ziin filosofie; daarin was — de niet tot
uitersten geneigde — persoonlijke genieting (hedonisme} als hoogste doelstelling voor
het autonome individu de oplossing voor het spanningsveid tussen burgerschap enin-
dividuele autonomie (Boerwinkel, 1956). De Romeinse dichter Lucretius, die een
overtuigd aanhanger van het Epicurisme was, concentreerde zich geheel op de natuur
en maakte haar tot spil van zijn levensbeschouwing. De natuur werd voor hem leer-
meester van de mens. Lucretius leefde in de tijd, dat de Griekse samenleving in poli-
tiek opzicht weliswaar ineengestort was, maar als denkwereld haar voortzetting kreeg
in het Romeinse Hellenisme.

Over de Romeinse samenleving in die tijd heeft Wagenvoort (1931) in een kieine
biografie over keizer Augustus intrigerende uitspraken gedaan. Hij noemde een toe-
name van mystiek in het algemeen en van oosterse herkomst in het bijzonder; een toe-
name van sectevorming; van belangstelling voor primitieve volken, voor het simpele
leven van boeren, herders, jagers en vissers. Het levensbeschouwelijk motief was hier-
bij, dat het leven in overeenstemnming met de natuur — die in de idealistische leer van
de Stoa reeds gelijkgesteld was met de goddelijke rede — te zeer zou leiden tot ver-
bastering van het echt najeve, het aangeboren natuurlijke: ‘Zo dachien de romantici,
en met idealiserend heimwee dachten ze terug aan lang verviogen dagen, de gouden
eeuw, toen de mens, door geen cuituur besmet, omging met de goden’, aldus Wagen-
voort. Het is of we de nostaigie van de jaren 70 beschreven vinden.

De verwijzing naar de godsdienst is hierbij zeer essentieel. Uit de verdere biografie
van Augustus en de beschrijving van het veranderend levensgevoel in de Romeinse sa-
menieving blijkt namelijk, dat het natuurmotief geen lang leven meer beschoren is ge-
bleven. Augustus is als de ‘Verheerlijkte’ (de letterlijke betekenis van ‘augustus’) en
de ‘Goddelijke’ (Divus), dus de godgeworden mens, de Romeinse geschiedenis inge-
gaan. Daarvoor is hij zelf weliswaar niet uitsiuitend verantwoordelijk geweest, maar
hij heeft zijn religieuze charismatische Fiihrer-rol met overtuiging gestalte gegeven.
En overigens ook in een situatie van zeer grote maatschappelijke ontwrichting. Het
feit, dat hij voor het herstel van de maatschappelijke orde zijn heil zocht in een op
zijn persoon toegesneden restauratie van de traditionele Romeinse godsdienst, hangt
mede samen met het falen van de alternatieven, de diverse filosofische stromingen.

Op zichzelf zouden deze gebeurtenissen in een dermate ver verleden niet zo’n sterke
waarschuwing hoeven te betekenen voor onze huidige situatie. De westerse cultuur

66



heeft diverse Fiihrers, zoals Hitler en Napoleon, overleefd. En romantiserende bewe-
gingen hebben zich ook wel vaker in de westerse cultuur als opiossing voor hun cui-
tuurvervreemding naar de natuur gewend. Maar de specifieke combinatie van uiterste
natuurwaardering en uiterste individualisering, die op gespannen voet staat met bur-
gerlijke verantwoordelijkheid en het versnelde verval van de traditionele godsdienst
in onze ti}d, maakt de beschreven periode in de oudheid juist in het licht van het mas-
sieve diachronische perspectief van Kantor tot een bijzonder intrigerende historische
les.

De functie, die de natuur in onze cultuursituatie heeft, kan zelfs nog uitgroeien in
de richting van een leermeesterschap (zoals bi} Lucretius). De psychologie kan zich
daarbij nog verder verdiepen in de hoogwaardige ingrediénten van de natuur als re-
creatief produkt; en ook in de betekenis van de natuur als kennisbron voor ecologi-
sche principes. ‘

Maar de natuurwaardering kan ook aan de psychologische spanningen tussen
grondhoudingen ten gronde gaan. Dat zou dan zeer waarschijnlijk gepaard gaan met
een hernieuwde transcendentalisering. Concreet zou dit een restauratie inhouden van
de traditionele godsdienst, dus 0.a. van het christendom. En wel in de stijl van Au-
gustus destijds, met al zijn vergaande gevolgen voor de zo moeizaam verworven vrij-
heid van het individu. Elders in deze bundel wordt speciaal op de rol van het chris-
tendom in dit verband ingegaan. We zullen die rol zelf hier verder buiten beschouwing
laten. Wat de psychologische analyse van de genoemde periode in de oudheid en van
de huidige tijd in dit opzicht kan bijdragen is het mede formuleren van criteria voor
de kwaliteit van de oplossing van het cultuurprobleem. En die kwaliteit wordt weer
bepaald door de mogelijkheid voor het individu om zijn integriteit te handhaven in
de dynamiek van cultuurstress en -adaptatie.

De psychologie zal in dit verband ernst moeten maken met de ontwikkeling van een
psychologische ecologie, waarin de natuurbeleving niet positivistisch-technocentrisch
is gereduceerd tot manipuleerbare vorm-complexiteit, maar onderdeel is van het com-
plex natuur-cultuur-zelf. Dit met het oog op het welzijn van elk van de gencemde deel-
elementen. En waarin de psycholocog-onderzoeker natuur-, cultuur- en zelfbewuste
participant is.

Literatuur

Baron, R.A., D. Byrne & B.H. Kantowitz, 1980. Psychologie: Understanding behavior. Holt, Rinehart
& Winston, New York, 2e druk.

Bocrwinkel, E_1., 1956. Burgerschap en individuele autonomie. H.J. Paris, Amsterdam.

Boerwinkel, H.W.J., K. Barkey, H.P.M.M. van Berkel, A.1.M. Slijkerman & J.E.J. Kliippel, 1982. Bele-
ving, gebruik en waardering van de parken Sonsbeek, Zypendaal en Gulden Bodem in Arnhem door
bewoners, omwonenden en verder weg wonenden. Landbouwhogeschool. Wageningen.

Bultena, G., D. Albrecht & P. Womble, 1981. Freedom versus control: a study of backpacker’s preferences
for wilderness management. Leisure Sciences 4: 297-310.

Helsioot, L.A.W. & J.E.N. de Milliano, 1983. Landschapsonderzock Steenderen. Landbouwhogeschool,
Wageningen.

67



Kantor, J.R., 1963, The scientific evolution of psychology. Vol. 1. The Principia Press, Chicago.

Kantor, J.R., [969. Scientific psychology and specious philosophy. The Psychological Record 19: 15-27.

Kaplan, S., R. Kapian & J.5. Wendt, 1972, Rated preference and complexity for natural and urban visual
material. Perception and Psychophysics 12: 354-356,

Kaplan, §., 1979. Perception and landscape: Conceptions and misconceptions. In: G.H. Elsmer & R.C,
Smardaon (eds.): Praceedings of our national landscape. A conference on applied techniques far analy-
sis and management of the visual resource. Pacific Southwest Forest and Range Experiment Station,
Berkeley, California, U.S.A.

Kruf, J.P. & W.F.A.M. van Sambeek, 1982, Boswaardering en bosbeheer. Landbouwhogeschool, Wage-
ningen.

Morgenthau, H. & E. Person, 1978. The roots of narcissism. Partisan Review 45; 337-347,

Rossman, B.B. & Z.J. Ulehla, 1977. Psychological reward values associated with wilderness use; a func-
tional-reinforcement approach. Environment and Behavior 9: 41-66.

Sarnoff, [., 1980. Qur culture is a vulture. Contempory Psychology 25: 112-113.

Wagenvoort, H., 1931. Augustus, schets van zijn persoonlijkheid in de omgeving van zijn tijd. H.J. Paris,
Amsterdam.



Deel 3 Natuur en ecologie

Ondanks de scherpe kritiek op wetenschap en technologie zijn velen van mening
dat de oplossing van de problemen rond de natuurbescherming op zijn minst ten dele
van de zijde van de wetenschap en de techniek verwacht moet worden.

De ecologie — de wetenschap die zich bezighoudt met organismen en hun milieu —
wordt hierbij een belangrijke rol toebedeeld. In dit deel wordt vanuit verschillende
invalshoeken de mogelijkheid geschetst van een visie op de natuur en mens vanuit de
ecologie.

Quispel geeft een uiteenzetting van de theorie van de natuurlijke evolutie, waarin
niet alleen de strijd om het bestaan, maar ook de samenhang en samenwerking van
organismen een grote rol spelen. Yoor een belangrijk deel kan zijns inziens de kritieke
situatie, waarin biosfeer en mens zich thans bevinden, verklaard worden uit het span-
ningsveld tussen de krachten van de biologische en de socio-cultureie evolutie.

Sioet geeft een overzicht van enkele denkwiizen en de principes welke binnen de
ecologie ontwikkeld zijn. Zij gaat nader in op de landschapsecologie en plaatst
tenslotte de ecologie tevens binnen een holistische natuu~“ilosofie.

Schroevers stelt dat de ecologie de basis kan leveren voor een theoric die niet alleen
voor natuurbeheer maar voor maatschappelijke problemen in het algemeen belangrij-
ke randvoorwaarden geeft.

69



De plaats van de mens in de biosfeer

A. Quispel

Inleiding

Sinds de dagen dat de ruimtevaarders hun eerste beelden naar de aarde zonden,
waarop deze aarde te zien was als een bol in de wereldruimte, is het gebruikelijk ge-
worden te spreken over het ruimteschip aarde. De aarde als een beperkt gebied, waar-
op zich leven heeft ontwikkeid en waarop ook de mens zijn bestaan moet vinden. Zo-
als de ruimtevaarders alles wat zij voor hun reis nodig hadden in hun ruimtecabine
moesten vinden, zo is de mens aangewezen op de voorraden van het zoveel grotere,
maar in de ruimte toch zo beperkte, ruimteschip aarde. Deze aarde verschilt door zijn
schil van leven, de biosfeer, van de grote meerderheid der andere hemellichamen. In
de kosmos zijn zovele hemellichamen dat we zeker niet mogen verwachten dat de aar-
de uniek zal zijn. Maar wel is het zeker zo dat het aantal hemellichamen met een bio-
sfeer ver in de minderheid zal zijn ten opzichte van de levenloze. Een essentiéie vraag
is de volgende: aan welke voorwaarden moet zijn voldaan om dit leven ook in de toe-
komst te laten voortbestaan? En deze vraag is natuurlijk onlosmakelijk gekoppeld
aan de vraag: wat is dit leven?

De definitie van het begrip ‘leven’

Er is geen definitie te vinden die geldig is voor alle levensvormen in alle ontwikke-
lingsstadia en die niet geldt voor enig, niet als levend beschouwd, systeem. Maar wel
is het zo dat het begrip leven van ouds wordt toegepast op een aantal systemen die
blijkens het moderne biologische onderzoek zijn opgebouwd volgens hetzelfde princi-
pe.

Dit principe is in de eerste plaats gebaseerd op bepaalde macromoleculen. Alle le-
ven, zoais wij dat op deze aarde kennen, is gekenmerkt door de centrale rol van
desoxyribonucleinezuren (DNA), die in staat zijn bij de replicatie duplicaten van zich-
zelf te maken, bij de transcriptie analoge moieculen van het type ribonucleinezuren
{(RNA) te vormen, die op hun beurt bij de translatie bepalen welke eiwitten er gevormd
worden. Dit systcem van DNA-RNA-ciwit treft men zozeer bij alle, vanouds ais le-
vend beschouwde, organismen aan, dat men het heeft aangeduid als het centrale dog-
ma van de moleculaire biologie. Terwijl de replicatie en transcriptie eenvoudig begre-
pen kunnen worden uit de aard en opbouw der DNA- en RNA-moleculen, is de trans-
latie veel moeilijker te begrijpen. Hier moet immers de taal van het DNA en RNA wor-
den amgezet in de taal van de eiwitopbouw. De eenheid van de moleculaire basis van
alie levende organismen komt nergens zo duidelijk naar voren als hier; de genetische
code, waarop deze vertaling gebaseerd is, is bij alle levende organismen identiek. De -

70



enige kleine uitzonderingen zijn gevonden bij de eiwitsynthese in de mitochondrién.

Deze moleculaire mechanismen van replicatie, translatie en transcriptie zijn alieen
mogelijk: in een structuur van een levende cel, die zelf ook weer dankzij deze molecu-
laire mechanismen wordt gevormd. Dit wil zeggen dat wezenlijk voor deze systemen
is, dat ze van elkaar afhankelijk zijn in een zelf-regulerend cybernetisch systeem. We
willen dit toelichten aan de hand van figuur 2. DNA repliceert zich tot DNA, maar
kan dit alleen doen dankzij specifieke enzym-eiwitten die onder invioed van ditzelfde
DNA via transcriptie en translatie gevormd zijn. De synthese van eiwitten vergt ener-
gie, die geleverd moet worden door reacties waarbij weer andere enzymen zijn betrok-
ken, die zelf weer dankzij transcriptie en transiatie vanuit DNA-moleculen ontstaan
zijn. Door deze wederzijdse afhankelijkheid ziin de verschillende reacties op elkaar
afgestemd en wordt hun snelheid cybernetisch geregeld: iedere invlioed op één reactie
beinvioedt de andere. Deze cybernetische regulatie is wezenlijk voor het levende sys-
teem, want dankzij deze regulatie fungeert het als een eenheid. We zien het hier op
het moleculaire niveau, maar het geldt evenzo op het niveau van de cel. Hier immers
is de DNA-replicatie en -transcriptie gelokaliseerd in de kern, de eiwitsynthese in de
ribosomen, de energieproduktie in de mitochondrién of, bij de fotosynthetisch-actie-
ve groene plantecellen, in de chloroplasten. Cok deze opbouw van de zogenaamde
eukaryotische cellen, zonder welke geen leven mogelijk zou zijn, vinden we bij alle
levende organismen. Alleen bij de prokaryotische bacterién is de opbouw eenvoudi-
ger.

Opnieuw, nu op een hoger niveau, zien we de onderlinge afthankelijkheid in de on-
derdelen van de cellen en begrijpen we dat zo'n onderlinge afhankelijkheid de cel tot
een regulerend cybernetisch systeem en daarmee tot een eenheid maakt. Een dergelijk
systeern kan niet bestaan zonder een voortdurende wisselwerking met het milieu,
Hieruit immers moeten alle voedingsstoffen voor de opbouw worden opgenomen.
Het milieu moet ook de energie leveren voor die apbouw en voor de handhaving van
deze systemen.

DA transcriptie translacie = EINIT

w.o. vele specifieke
- ; enzymen o.a.
e ‘\__'/‘m:rnkk!n "

DNA
viC.

OPBOUW VAN
BOUWSTENEN VOOR

DE SYNTHESES VAN
DNA, RNA,EIWIT etc.

ENERGIE
PRODUKTIE

Fig. 2. Schema van het centrale dogma van de moleculaire biologie.

71



De voorwaarden voor het bestaan van levende systemen

We keren nu terug naar de vraag: waarorm is op deze aarde leven mogelijk? Anders
gezegd: waaraan moet zijn voldaan willen systemen, van het type volgens welke alle
levende organismen op aarde functioneren, mogelijkheden hebben tot voortbestaan?

De allerbelangrijkste voorwaarde is het bestaan van vloeibaar water. De wisselwer-
kingen tussen de onderdelen van de cellen, die noodzakelijk zijn voor hun onderlinge
betrekkingen, vereisen een transport van stoffen, dat in een star systeem, zoais van
een kristal, onmogelijk is. In een vrije vioeistof is geen structuur denkbaar. Het func-
tioneren van een levende cel is alleen mogelijk in een structuur, die toch een voldoende
flexibiliteit heeft om sneile transportmogelijkheden tussen de onderdeien mogelijk te
maken. Dit is alleen mogelijk dankzij de aanwezigheid van voldoende water. Het is
niet in te zien welke andere stof dan water, bijvoorbeeld op andere hemellichamen,
een dergelijke rol zou kunnen spelen. De cellen van aile levende organismen bestaan
voor meer dan 90% uit water, bij een lager watergehalte is actief leven onmogelijk.
De verspreiding van het leven op aarde, de biosfeer, is beperkt tot dat deel van de aar-
de waar vioeibaar water mogelijk is.

De tweede voorwaarde voor levende systemen is de toevoer van energie. Levende
systemen zijn hoog georganiseerde systemen, wier bestaan in strijd lijkt met de geldig-
heid van de tweede hoofdwet der thermodynamica. Deze immers leert dat er in de na-
tuur een streven is naar ongeordendheid. Natuurlijk geldt die tweede hoofdwet wel
degelijk voor de levende natuur, aangezien die georganiseerde levende systemen im-
mers alleen dankzij een voortdurende toevoer van energie in stand worden gehouden.
De enige vorm van energie, die de aarde voortdurend toestroomt en die het leven op
aarde onderhoudst, is het zonlicht en leven is dus alleen op aarde mogelijk doordat
er organismen zijn zoals de groene planten, die dit zonlicht kunnen benutten. Deze

groene organismen benutten de zonneénergie via de fotosynthese voor de-opbouw - - -

van organische stoffen uit koolzuur. Men noemt dit de primaire produktie. Andere
organismen, zelf niet in staat tot het benutten van de zonneénergie, gebruiken die or-
ganische stoffen als energiebron voor de opbouw van hun eigen cellen (secundaire
produktie). Dit gaat onherroepelijk gepaard met energieverlies en een optimaal ge-
bruik van de zonneénergie is dan ook aileen via de primaire produktie mogelijk.
Een derde voorwaarde voor de ontwikkeling van leven is, dat de voedingsstoffen
voor de opbouw van de organismen in het milieu van deze organismen aanwezig zijn.
Hoewel aile organismen grotendeels dezelfde elementen voor hun opbouw nodig heb-
ben, zijn er verschilien in de vorm waarin ze dic clementen kunnen opnemen. Zo kua-
nen de groene planten, dankzij de fotosynthese, koolzuur als kooistofbron gebrui-
ken, terwijl de dieren, schimmels en de meeste bacterién, de koolstof als organische
stof moeten opnemen. De planten nemen de stikstof op als NO;~ of NH4*, en bou-
wen hiermee hun eiwitten op, terwijl de dieren wederom de eiwitten als stikstofbron
gebruiken om deze in hun eigen eiwitten om te zetten. Dankzij deze verschillen kon-
den er kringlopen ontstaan, waardoor de ¢lementen die het ene organisme opneemt,
na het afsterven van dit organisme, door andere organismen weer in de corspronkelij-

72



ke vorm worden teruggebracht. Planten gebruiken koolzuur en vormen zuurstof, die-
ren gebruiken zuurstof en vormen koolzuur. Dit eenvoudige voorbeeld van een kring-
loop toont de onderlinge afhankelijkheid van planten en dieren. Veel meer en gecom-
pliceerder voorbeeiden van kringlopen treffen we aan. Ze tonen ons hoe, dankzij de
kringlopen, de beperkte voorraden aan voedingsstoffen op het ruimteschip aarde tel-
kens weer gebruikt kunnen worden. Ze tonen ons bovendien hoe, ook op het niveau
van de populaties der levende organismen, deze van elkaar afhankelijk zijn. Ook op
dit niveau zien we het cybernetisch regeimechanisme, dat we eerder reeds op het mole-
culaire en het ceiniveau ontmoet hebben.

De evolutie van de biosfeer

Reeds enkele malen noemde ik het woord biosfeer, de totaliteit van alle leven op
deze aarde. We begrijpen nu waarom de biosfeer beperkt is tot die dunne schil van
de aarde waar vioeibaar water mogelijk is. We kunnen ook begrijpen waarom de aar-
de op dit moment een biosfeer kan hebben en andere planeten niet. Dankzij een tem-
peratuur, die water vioeibaar maakt, dankzij de toestromende zonnegnergie. We be-
grijpen verder dat deze biosfeer alleen kan bestaan dankzij de fotosynthese die een
primaire produktie mogelijk maakt en dankzij de verscheidenheid aan stofwisselings-
typen, waardoor kringlopen optreden en het continue gebruik der beschikbare voe-
dingsstoffen in de biosfeer gegarandeerd is.

In een opmerkelijk boekje heeft Lovelock (1979) met vele voorbeeiden getoond hoe
de verschillende organismen binnen die biosfeer van elkaar afhankelijk zijn. In feite
ziet hij de hele biosfeer ais één groot organisme, waarvan de delen elkaar cybernetisch
beinvloeden, zodat een samenhangende eenheid ontstaat. Voor dit organisme koos
hij de naam van de oude godin van de aarde: Gaia.

Willen wij de biosfeer beter begrijpen, dan zullen wij niet alleen moeten kijken naar
de huidige situatie, maar ook de vraag moeten stellen naar het ontstaan, Deze vraag
naar het ontstaan en de ontwikkeling van de biosfeer is met name van betekenis, wan-
neer we de komst en de invioed van de mens, een laatkomer in de evolutie, enigermate
willen begrijpen.

De cosmogenetische evolutie

De bespreking van het ontstaan van de aarde valt buiten het kader van dit artikel.
Slechts dient hier vermield te worden, dat er vele opvattingen zijn omtrent de oor-
Sprong van ons zonnestelsel en van onze aarde doch dat, welke opvaiting we ook pre-
fereren, het uitgesloten is dat levende systemen, zoals we die nu kennen, zelfs in de
meest primitieve vorm, in de aanvangsperiode van de geschiedenis van onze planeet
ook maar de geringste kans op bestaan zouden hebben gehad. Dit betekent dat de oor-
sprong van het leven pas mogelijk werd nadat de aarde aan bepaalde voorwaarden
kon voldoen. Zeker was de aardatmosfeer op dat moment zeer verschillend van de
huidige. Zuurstof was afwezig, zeer waarschijnlijk was er een grote hoeveelheid me-

73



thaan en ammoniak aanwezig, terwiil het reducerend karakter van de aardatmosfeer
in de beginperiode de aanwezigheid van H»S waarschijnlijk maakt.

De prebiologische synthese

De beroemde proeven van Miller in 1956 hebben getoond hoe, onder invloed van
elektrische ontladingen (bliksem), in een dergelijke ceratmosfeer, organische stoffen,
waaronder aminozuren (de bouwstenen der eiwitten), gevormd kunnen worden. Uit
zulke stoffen kunnen bijvoorbeeld door lichte verwarming weer andere organische
stoffen en zelfs eenvoudige eiwitten spontaan ontstaan (Fox, 1963). Dit alles vormt
een steun voor de theorie van Haldane en Oparin dat het leven op aarde is ontstaan
in een organische bouillon. Niet in een officiéle publikatie, maar in een brief, heeft
reeds Darwin de mogelijkheid genoemd dat het leven ontstaan zou zijn in een ‘warm
little pond’, waarin alle benodigde organische stoffen reeds aanwezig waren, maar
juist doordat er nog geen afbraak door levende organismen optrad, zich ophoopten.
Er zijn tegenwoordig zelfs aanwijzingen dat zulke organische stoffen reeds in de he-
melruimte worden gevormd. De vorming en ophoping van organische sioffen is zeker
een voorwaarde voor de oorsprong van het leven, het is echter zeker nog geen deel
van de evolutie van het leven. Daarvan mogen we pas spreken, wanneer er een duide-
lijke ontwikkelingsrichting te bespeuren valt.

De prebiologische evolutie

Een dergelijke ontwikkelingsrichting vereist dat de toevallig gevormde organische
stoffen in een ‘warm little pond’ zich rangschikken tot het oerbegin van een levend
organisme. Uitgaande van de nu bekende organismen, zal zo’n oerorganisme zelfs in
zijn meest primitief denkbare vorm toch uit-een soort DNA of RNA en eiwitten moe-
ten bestaan.

De gedachte, dat zo’n primitief DNA-RNA-eiwitsysteem door toevallige reacties
in een oerbouillon zou ontstaan, is ondenkbaar. De kans hierop is statistisch te bere-
kenen en blijkt zo klein dat we er zelfs in miljarden jaren evolutie geen rekening mee
hoeven te houden. Vorming, en zeker ophoping, van zo’n oerorganisme is alleen mo-
gelijk zodra er een vorm van zelf-reproduktie optreedt, waardoor selectie mogelijk
is. Door Eigen en Schuster (1979) zijn zeer diepgaande theoretische beschouwingen
ontwikkeld over de voorwaarden, waaraan moet worden voldaan, wil zo’n reproduk-
tie-selectiemechanisme werkzaam zijn. Ze komen tot de conclusie dat alleen een ‘hy-
percyclus’ van informatiedragers (vergeli)kbaar met DNA en RNA) en katalysatoren
die onder invioed hiervan ontstaan (vergelijkbaar met enzymatische eiwitten}, als be-
gin van een evolutie kan functioneren. Sommige der huidige RNA-virussen voldoen
het meeste aan het eenvoudigste beeid van zo’n hypercyclus. Deze kunnen nu echter
alleen in andere levende systemen bestaan. Zouden ze kansen, hoe gering ook, gehad
hebben in een ‘warm little pond’ waar nog geen competitie met ander leven bestond?
We staan hier nog voor een onopgelost en zeker vooriopig onoplosbaar probleem.

74



De eerste levende cellen

In ieder gevai moet de prebiologische evolutie geleid hebben tot een cel van het type
waaruit de huidige organismen bestaan, omdat dit de voorwaarde is voor de volgende
biologische evolutie. Reeds eerder noemnde ik kort het naast elkaar bestaan van orga-
nismen et eukaryotische cellen (alle planten, dieren en schimmels) en de bacterién
met een zenvoudiger prokaryotisch celtype. Deze laatsten zijn veel eenvoudiger ge-
bouwd, ze hebben geen echte celkern maar hebben hun DNA als een cirkelvormig mo-
lecuut vrij in het plasma, ze hebben een iets ander type ribosomen en missen de orga-
nellen van de ademhaling (mitochondrién) en fotosynthese (chioroplasten), hoewel
deze processen wel in de bacteriéle celien membraangebonden voorkomen. Tussen-
vormen van pro- en eukaryoten zijn nier bekend.

Tot voor kort meende men algemeen dat de eukaryoten uit de prokaryoten ontstaan
zouden zijn. Dit moet nu sterk betwijfeld worden. Een door velen aangehangen theo-
rie stelt dat de mitochondrién en de chloroplasten van de eukaryotische cellen eens
prokaryotische ‘bacterién’ waren (Richmond & Smith, 1981). Een steun voor deze
theorie is de gelijkenis tussen het eigen DNA van chloroplasten en mitochondrién, het
type eigen ribosomen en enkele aspecten van de daar optredende eiwitsynthese met
die van de prokaryoten en het duidelijk verschil met de ribosomen der omringende
eukaryotische cel. Wanneer het waar is dat dus deze organellen door een ‘symbiogene-
se’ in de eukaryotische cellen zijn opgenomen, blijft het probleem bestaan waar dan
die eukaryotische gastheercel vandaan kwam. De verschillen tussen de celkern van de
eukaryotische cellen en het mechanisme der eiwitsynthese met wat er in de prokaryoti-
sche cellen gebeurt zijn 2o groot gebleken, dat een prokaryotische corsprong der eu-
karyotische cellen (met uitzondering van hun mitochondrién en chioroplasten) hoogst
onwaarschijnlijk is geworden. De zaak is nog ingewikkelder geworden door de ont-
dekking dat een groep bacterién — die men nu als archaebacterién aanduidt - bij-
voorbeeld in de opbouw der ribosomen, maar ook in enkele andere kenmerken, even-
zeer verschilt van de overige prokaryoten als deze verschillen van de eukaryoten, al
is hun structuur wel duidelijk prokaryotisch. Dit alles heeft geleid tot de aanname van
drie ‘Urkingdoms’ (Woese & Fox, 1977): de eubacterién, de voorouders der huidige
bacterién en de chloroplasten, de urkaryoten, de voorouders van de huidige eukaryo-
ten en de archaebacterién. De mitochondrién vormen nog een zeer aparte groep.

Het beeld dat uit dit alles naar voren komt, is dat van een oerwereld met alleriei
varianten aan mogelijkheden, wel alle gebaseerd op het centrale dogma der moleculai-
re biologie, waaruit tenslotte enkele der meest succesvolle overbleven. Bij de evolutie
van de eukaryotische cellen kan dan zeker een symbiogenetische opname van andere
typen in de vorm van chioroplasten en mitochondrién mede een rol hebben gespeeid.

De biologische evolutie

De verdere evolutie kan dan grotendeels of geheel worden verklaard volgens de

75



principes van het neodarwinisme: mutaties en andere genetische veranderingen in het
DNA gevolgd door selectie. Daarbij bleven de archaebacterién beperkt tot enkele ex-
treme milieus; zeer anaérobe milieus, zoutmeren ¢.d. De prokaryotische eubacterién
bleven morfologisch primitieve vormen, maar toonden een enorm ecologisch aanpas-
singsvermogen. Ze bieven dus zeer succesvol en tonen nog heden de vele typen stof-
wisselingsprocessen, waarmee de natuur ¢ens geéxperimenteerd heeft en die nu van
nog onschatbare waarde zijn voor het functioneren van de kringlopen zonder welke
de biosfeer niet zou voortbestaan. De eukaryoten ontwikkelden zich tot de ontzag-
wekkende vormenrijkdom van de planten- en dierenwereld.

Dart dit alles mogelijk was komt door de vroegtijdige ‘ontdekking’ van de fotosyn-
these. Bij deze fotosynthese werd zuurstof gevormd. We weten dat veel bacterién die
in zuurstofvrije milieus leven, door zuurstof gedood worden. Het ontstaan van zuur-
stof in de atmosfeer moet worden gezien als de eerste grote milieucatastrofe. Maar
dankzij het grote aanpassingsvermogen van levende organismen slaagden enkele erin
van de nood een deugd te maken en deze zuurstof te gebruiken voor een veel efficién-
tere wijze om de organische stoffen van de primaire produktie voor de eigen energie-
produktie te benutten. Deze efficiéntere wijze bestond uit de oxydatie der organische
stof met zuurstof in het zich nu ontwikkelende proces van de ademhaling.

Nu was de kringloop weer gesloten, zij het niet geheel. Niet alle door planten ge-
vormde organische stoffen zijn zo gemakkelijk afbreekbaar. In tijden van krachtige
plantenontwikkeling hoopten zich grote massa’s organische resten op, die we nu ken-
nen als de kolen-, aardolie- en aardgasreserves. Parallel hiermee bleef een deel van
de zuurstof, die bij de fotosynthetische produktie gevormd was, onverbruikt. Zo
steeg het zuurstofgehalte van de atmosfeer tot het huidige niveau van 20% met alle
gevolgen die dit voor de levende en niet-levende natuur had. Aan de hand van dit en
vele andere voorbeelden wijst Lovelock erop dat de aarde er als gevolg van de ontwik-
keling van een biosfeer totaal anders uitziet dan zonder biosfeer het geval zou.zijn ge-
‘weest: Gaia is niet slechts het ruimteschip aarde, maar heeft zich met haar bewoners
geévolueerd,

De veelheid van levensvormen, zoals deze vooral in de wereld der eukaryoten zich
' manifesteert, bleef onderworpen aan de regulerende wetten van de biosfeer. De popu-
latiedichtheid van een soort in een bepaald milieu wordt bepaaild door de aanvoer van
voedsel, maar ook door de verwijdering van afvalstoffen. Voor beide zijn andere or-
ganismen verantwoordeliik. Als het milieu desondanks verandert moeten de soorten
zich aanpassen of naar betere streken vertrekken. De fossiele levensvormen getuigen
van de veranderingen, van afsterven van soorten, het ontstaan van nieuwe levensvor-
men, Treffend hierbij is hoe de evolutie in een proces van ‘trial and error’ gebruik
maakt van bestaande moleculen en structuren op een wijze die door Jacob (1982) tref-
fend is beschreven als ‘tinkering’.

In beschouwingen over evolutie is sinds Darwin sterk de nadruk gelegd op de strijd
om het bestaan en het overleven van de sterksten. Dit is een zeer eenzijdige visie op
het darwinisme en zeker op de evolutie, waar de samenhang en samenwerking van de
organismen een minstens even grote rol speelden. Dat desalniettemin die strijd om het

76



bestaan belangrijk was, bijvoorbeeld in de competitie om schaarse voedselbronnen,
is duidelijk. En zeker heeft die strijd om het bestaan een rol gespeeld bij het ontstaan
van het organisme dat in die strijd om het bestaan kon beschikken over het machtige
middel van een bewuste, creatieve geest: de mens Homo sapiens.

Daarmee kon die mens zich in toenemende mate voorzien van wapenen in de strijd
met anderen {en helaas ook de eigen soortgenoten), kon hij zich onafhankelijk maken
van klimatologische beperkingen, kon hij door landbouw en veeteelt onafhankelijk
worden van de natuurlijk aanwezige planten- en dierenwereld en tenslotte belagende
vijanden en zeifs pathogene bacterién op een afstand houden.

De socic-culturele evolutie

Maar daarmee zijn we feitelijk aangeland bij een totaal andere evolutiefase. De ge-
weldige evolutie, die de mens in de laatste duizenden jaren heeft afgelegd, is niet meer
bepaald door biologische veranderingen. Zo snel voltrekt de biologische evolutie zich
niet. De snelle ontwikkelingen van de mensenmaatschappij zijn het gevolg van het
verzamelen van kennis en ervaring. Dankzij de tot ontwikkeling gekomen geestelijke
vermogens bieek de mens in staat tot het doen van uitvindingen die de strijd voor zijn
bestaan verbeterden, zijn voortbestaan veiliger stelden en hem in toenemende mate,
zij het nooit geheel, onathankelijk maakten van zijn omgeving. Het vuur, dat altijd
in de natuur een onberekenbare rol had gespeeld, leerde hij naar eigen wil op te roepen
en te beheersen; de uitvinding van het wiel verbeterde zijn mogelijkheden tot verplaat-
sing van hemzelf en zijn huipmiddelen; het zelf-kweken van voedselgewassen maakte
hem onafhankelijk van de planten, die in de natuur groeiden. Hetzelfde gold voor het
houden van huisdieren, terwijl daarnaast de ontwikkeling van wapens een meer effi-
ciénte vorm van jacht mogelijk maakte. Helaas bleken deze zelfde wapens ook ge-
schikt voor de strijd met-de medemens; waardoor juist de meest agressieve volken een
overheersende roi gingen spelen. Het is deze ontwikkeling, die zich op een exponentié-
le wijze heeft voortgezet en waarvan we in onze dagen de exponentieel toegenomen
snelheid waarnemen. Het is onnodig hier te herinneren aan de intensivering van de
landbouw en de veeteelt, van de enorme industriéle ontwikkeling. De voortgang van
de medische wetenschap heeft de levenskansen van de mens aanzienlijk doen toene-
men en heeft onder meer de bedreiging door ziekteverwekkende bacterién in vergaan-
de mate uitgeschakeld.

Deze ontwikkelingen vonden hun basis in de creativiteit van de menselijke geest,
die zich kan manifesteren dankzij de biologische evolutie van de mens. Maar, zodra
de biologische evolutie eenmaal deze voorwaarden voor creativiteit had geleverd, was
de verdere ontwikkeling niet meer bepaald door de evolutie van deze biologische voor-
waarden. Het feit dat volken die tot voor zeer kort nog in het stenen tijdperk leefden,
binnen enkele generaties zich de ervaringen der hoog-geindustrialiseerde maatschap-
pii kunnen eigen maken, toont overtuigend dat hun achterstand allerminst bepaald
werd door biologische verschillen in hun mogelijkheden tot intellectuele ontwikke-
ling. Essentieel voor de toename van kennis en ervaring bij de cultuurvolken was en

i



is niet slechts de individuele creativiteit en het verkrijgen van persoonlijke nieuwe in-
zichten, maar het doorgeven hiervan aan anderen in de eigen en volgende generaties.
Men duidt dit proces wel aan als de socio-culturele evoiutie,

Terwijl de biologische evolutie gebaseerd is op de variabiliteit en met name het op-
treden van genetische mutaties gevolgd door een selectieproces (terwijl hier nimmer
iets is gebleken van een erfelijkheid van verworven eigenschappen, zoals door Lamar-
que gesuggereerd is), is de socio-cuiturele evolutie wel degelijk van [amarquistische
aard in die zin, dat verworven eigenschappen in komende generaties behouden blij-
ven. Daardoor ook is de socio-culturele evoiutie een veel sneller verlopend proces, dan
de darwinistische, die bepaald wordt door een vele generaties durend selectieproces.

Terwijl dus de socio-culturele evolutie van essentieel verschillende aard is dan de
biologische, betekent dit niet dat de factoren die bij de biologische evolutie van de
mens een rol hebben gespeeld, niet nog aanwezig zijn en een rol spelen. Hierdoor ont-
staat een spanningsveld tussen de krachten behorende bij de biologische en bij de so-
cio-culturele evolutie dat een der belangrijkste oorzaken vormt voor de kritieke situa-
tie, waarin de mens zich thans bevindt. Een kritieke situatie, die zoweil betrekking
heeft op de relaties ten opzichte van de medemensen als ten opzichte van de overige
organismen binnen de biosfeer.

We kunnen hier een illustratie zien van een algemeen principe. Factoren die een be-
langrijke rol hebben gespeeld bij het ontstaan van een systeem hoeven allerminst nog
een rol te spelen bij het voortbestaan daarvan en kunnen hiervoor zelfs een regelrechte
bedreiging vormen. Wanneer in het allereerste begin van de geschiedenis van het leven
op aarde bliksemontladingen, hoge temperaturen en diverse stralingsvormen een rol
hebben gespeeld bij de synthese van essentiéle organische bouwstenen voor de eerste
levende organismen, zuilen deze zelfde energiebronnen een ernstige bedreiging heb-
ben gevormd voor het voortbestaan der eerste organismen zodra deze zich hadden ge-
vormd. Zo kunnen we ook stellen dat de biologische instincten, die eens bepalend zijn
geweest veor de overheersing van de mens in de strijd om het bestaan met andere le-
vensvormen, een ernstige bedreiging vormen voor het menselijk voortbestaan en dat
van de biosfeer, die door deze mens wordt beinvioed.

De biologische evoiutie heeft de mens doen evolueren mede dankzij selectieve voor-
delen in de strijd om het bestaan en het overleven van de sterkste. Welke rol deze ook
mag hebben gespeeld bij het ontstaan van de mens, het is levensgevaarlijk te denken
dat ze daarom ook een rol zou moeten spelen bij het voortbestaan van de mens en
zijn socio-culturele ontplooiing. Dit is de fundamentele vergissing geweest van het
zgn. sociale darwinisme dat ten grondslag lag aan het 19¢ eeuwse liberalisme en in zijn
meest sinistere vorm aan het nationaal-socialisme. In de socio-culturele evolutie ho-
ren strijd om het bestaan en de selectieve machtstrijd geen rol meer te spelen. Integen-
deel, die rol is levensgevaarlijk geworden. Natuurlijk hebben we nog de instincten die
behoren bij die oude machtstrijd, maar dat betekent niet dat we daaraan ook moeten
gehoorzamen. Integendesl, de wapenen die de culturele evolutie ons heeft geleverd,
hebben een toegeven aan die instincten levensgevaarlijk gemaakt,

Het is zeer de vraag of de mens nog iets te verwachten heeft van die biologische evo-

78



lutie. Deze is immers gericht op de toename der populatiedichtheid van de meest suc-
cesvolle soorten. Dit gebeurt via de natuurlijke regulerende factoren in de biosfeer.
Maar juist deze heeft de mens steeds meer uitgeschakeld. De mens streeft naar een
door hemzelf gereguleerde voedselproduktie en heeft de bedreiging door andere orga-
nismen meer en meer overwonnen. Hierdoor-is de populatiedichtheid van de mens
dermate toegenomen, dat we bezwaarlijk kunnen inzien dat een selectie hierop van
enige waarde zou zijn. De enige evolutie die voor de mens zelf van belang is, is de
socio-cuilturele. Die maakt het hem ook mogelijk de andere organismen, waarvoor
de wetten der biologische evolutie nog onverkort gelden, zo te manipuleren dat de bio-
logische evolutie daarvan zo gericht (en versneld) wordt dat ze een optimale bijdrage
voor de mens kunnen leveren.

Slotbeschouwing: de huidige conflictsituatie

En hiermee komen we aan de kern van de huidige milieu-probilematiek. Dankzij de
resultaten van zijn socio-cultureie evolutie heeft de mens zich, naar hij meende, onaf-
hankelijk gemaakt. Zijn populatiedichtheid is enorm toegenomen, zijn milieu heeft
hij voor eigen doeleinden gebruikt en misbruikt en daarmee het probleem van de mi-
lieuverontreiniging geschapen.

De mens kende daarbij niet de regulerende wetten van die biosfeer en meende daar-
van onafhankelijk te zijn. Afgezien van de vraag of het ethisch verantwoord is, dat
de mens geen rekening houdt met zijn evolutie-genoten, is het duidelijk dat de mens
een deel is van de biosfeer, afhankelijk is van die biosfeer, van de primaire produkten,
van de kringlopen, en deel uitmaakt van de cybernetische regelmechanismen die hij
niet straffeloos kan negeren.

Maar, dankzij zijn geestelijke vermogen, dankzij de opstapeling en kennis en verbe-
terde inzichten, moet de mens in staat zijn de door hemzelf opgeroepen gevaren te
onderkennen en te bestrijden. Niet door een romantisch ‘terug naar de natuur’ (dat
zou een levensgevaarlijke dwaasheid zijn) maar door een herstel van de aangebrachte
verstoringen, gebruikmakend van het aanpassingsvermogen binnen de biosfeer en het
regeneratievermogen van Gaia. Pas als, door het bewust toepassen van zijn geestelijke
vermogens, de mens in staat is door kennis van de biosfeer de regulerende krachten
te herstellen, zal de biosfeer, en daarmee de mens, zijn toekomst hebben veilig gesteld.

Literatuur

Anon., 1970. Biosfeer en mens. Pudoc, Wageningen, 197 p.

Anon., 1970, The biosphere. Scientific American, September 1970,

Eigen, M. & P. Schuster, 1979. The hypercycte: a principle of self-organization. Springer, Berlin, Heidel-
berg, New York, 92 p.

Fox, S.W., 1965. The origin of prebiological systems. Academic Press, New York, London.

Jacob, F, 1982. The possibic and actual. Panthea Books, New York.

Lovelock, J.E., 1979, Gaia, a new look at life on earth. Oxford University Press. Oxford, New York,
Toronto, Melbourne, 157 p.

79



Richmond, M.H. & D.C. Smith (eds.), 198]. The ceil as a habitat. Proceedings Royal Society London.
Science B, 204: 1]5-287.

Ward, B. & R. Dubos, 1972. Only one earth. Pelican Books, Middlesex (Engt.}.

Watson, J.D., 1977. Molecular biology of the gene. W A. Benjamin, Menlo Parc Cal.

Woese, C.R. & G.E. Fox, 1977, Phylogenetic structure of the prokaryotic domain, the primary kingdoms.
Proceedings National Acad. of Science USA 74: 5088-5090,

80



Natuur en mens vanuit ecologie en natuurbeheer
C.J.M. Sloet van Oldruitenborgh

Inieiding

Vanaf het ontstaan van de ecologie als aparte tak van de biologie in de tweede helft
van de 19¢ eeuw tot aan de tegenwoordige vormenrijkdom van het wetenschapsgebied
heeft zich een geleidelijke, maar soms ook sprongsgewijze verbreding en differentiatie
voorgedaan in het aandachtsveld van de ecologen. Met name in de jaren 60 en 70
groeide de ecologie hier en daar uit tot een heel veel omvattende ‘environmental
science’, toen velen het tot dusverre nogal academische begrip ecologie naar buiten
brachten en men het trachtte te gebruiken als een gids voor een uitweg uit de milieucri-
sis. Momenteel zijn er vele richtingen binnen de ecologie met elk een eigen object van
studie, dat zeer breed en veel-omvattend kan zijn, zoals het landschap, maar ook zeer
beperkt, zoals één soort of zelfs een organisme in zijn specifieke omgeving.

Natuurbeheer is é&én van de toepassingen van de ecologie. Ook onder de natuurbe-
heerders bestaat een grote verscheidenheid met betrekking tot de breedte van het aan-
dachtsveld waar men zich op richt. Natuurbeheer als maatschappelijke activiteit kan
zich richten op het behoud en beheer van één of enkele soorten, maar ook op het be-
heer van de hele biosfeer, zelfs van de gehele natuur en dan mede het milieubeheer
omvatten. Hoewel dit laatste geen gemeengoed is, wordt dat hier wel gesteld daar het
woord en begrip natuur een bredere inhoud heeft dan het woord en begrip milieu.
Omdat de voorstellingen zowel van het wetenschapsgebied van de ecologie als van het
toepassingsgebied van het natuurbeheer in de loop der geschiedenis en bij individuele
ecologen en natuurbeheerders zo uiteenlopend zijn, is er behoefte aan een overzicht
van de denk- en benaderingswijzen over de hele breedte van de begrippen ecologie en
natuurbeheer en een zo omvattend mogelijke aanduiding van het object van beiden:
natuur en mens, zoais deze in theorie en praktijk naar voren komen.

~ Niet iedereen zal natuur én mens beide als object van ecologie en natuurbeheer wil-
len beschouwen. De natuur in haar algemeenheid wel, al moeten we ons helderheid
verschaffen over de uitgestrektheid van de natuur waarop onze bemoeienis zich richt.
Qok het uitspansel, water, bodem en lucht behoren immers tot de natuur. Vanwege
de talloze onderlinge relaties tussen alle onderdelen van de natuur kan men in beginsel
de natuur als object van onderzoek en beheer maar het beste zo ruim mogelijk nemen
en zijn conclusies over deelaspecten ook steeds in het kader van dat geheel plaatsen.
Voor een beschouwing over het wezen van natuur is dat in etk geval noodzakelijk.

De mens wordt door velen eigenlijk niet tot het object van natuurbeheer en ecologie
gerekend, hoewel iedere natuurbeheerder en ecoloog wel beseft, dat hij in zijn bezig-
heden niet om de mens heen kan. Wij zullen het nu ook over de mens en zijn plaats
in de natuur moeten hebben.

21



De ecologie

Een overzicht van de ontwikkeling van de ecologie als wetenschap en van de ver-
schillende deeiwetenschappen en denkrichtingen daarbinnen is onlangs door Schroe-
vers en anderen in ‘Landschapstaal’ gegeven (Schroevers, 1982, p. 57 e.v.).

De objecten van de ecologie als biologische wetenschap zijn organismen — inclusief
de mens als biologische soort —, populaties, levensgemeenschappen ¢n ecosystemen
in relatie tot hun omgeving.

Studies over de mens in zijn sociaal-culturele hoedanigheid, gerekend tot de mens-
wetenschappen, zijn zeker ten dele met ecologische begrippen en methoden te verrich-
ten en worden dan aangeduid met humane, sociale en culturele ecoiogie.

In strikte zin wordt in de ecologie ais biclogische wetenschap maar een gedeelte van
de natuurlijke werkelijkheid, namelijk de biosfeer, bestudeerd. De disciplines die de
andere ecologische werkingssferen bestuderen die voor de biosfeer bepalend zijn, dus
de kosmosfeer, atmosfeer, hydrosfeer, lithosfeer en de nodsfeer, zijn geen biologi-
sche wetenschappen, maar ze bestuderen wel natuur en natuurwetten. Bij de nodsfeer
komt daar de aparte studie van de cultuur als specifieke uiting van de menselijke geest
bij.

Het onderscheid dat Pavillard in 1935 maakte tussen ethologische en mesologische
ecologie (Schroevers, 1982) duidt er al op dat er een vorm van ecologie is, die wordt
bedreven door niet-biologen. In de mesologische ecologie gaat het om de functionele
betekenis van delen van de natuur voor organismen. Mesologische ecologen zijn eco-
logen en hun object van studie behoort tot de natuur.

Omdat het erkennen van en het inzicht in de onderlinge relaties van alle onderdelen
van de natuur zo onontkoombaar en dwingend is, is ook de samenwerking van ecolo-
gen van zeer verschillende invalshoeken zo belangrijk. De samenwerking krijgt met
name gestalte in de landschapsecologie of de ecologie van het landschap.

Landschap kan wel tot de natuur behoren en omvat veel natuur, maar is toch niet
hetzelfde als natuur. Meer dan waar ook speelt in de landschapsecologie de studie van
de mens als factor en object van studie een belangrijke rol. Daarom wordt in dit
hoofdstuk vooral de landschapsecologie en de betekenis daarvan voor de relatie na-
tuur en mens aan de orde gesteld.

In ‘Landschapstaal’, wordt uitdrukkelijk naar een algemeen aanvaardbaar con-
cept, beeld van het object van de landschapsecologie, gezocht. Als eerste uitgangs-
punt voor een stelsel van basisbegrippen voor de landschapsecologie steit ‘Land-
schapstaal’, dat wie op praktische wijze met landschapsecologie bezig is, dat wil zeg-
gen met relatiestudies, kartering en interpretatie, aitijd op begrippen zoals natuur, mi-
lieu en landschap stuit die voor zijn werk essentieel zijn, maar waarvoor een allesom-
vattende en sluitende omschrijving niet of moeilijk te geven valt. De onderzoeker er-
vaart voortdurend dat er geen scherpe definities van bestaan: de werkelijkheid is te
groot en te veelomvaitend voor ons beperkt verstandelijk vermogen en de taal is on-
toereikend om de gehele beweeglijke werkelijkheid in samen te persen. En toch is het
nodig opvattingen zo fundamenteel mogelijk vast te leggen.

82



Een aigemeen bruikbare landschapstaal moet zich daarom baseren op een benade-
ring die uitgaat van een beeld, een ruwe schets en die deductief is, dat wil zeggen uit
het algemene het bijzondere afleidt.

Een tweede uitgangspunt is dat de basisbegrippen voor zeer verschillende discipii-
nes bruikbaar moeten zijn. Momenteel betrekken allerlei wetenschappelijke en tech-
nische richtingen andere deelvelden bij hun eigen veid en daardoor vinden er allerlei
grensverleggingen plaats. Dat heeft het gunstige resultaat dat men zijn blikveld ver-
groot, maar steit tegelijkertijd de eis van veel overleg en samenwerking. Hiermee heeft
met name het natuurbeheer te maken, omdat het raakvlakken heeft met vrijwel alle
menselijke activiteiten.

In de historische ontwikkeling van de ecologie zien we dat, tegelijk met de voortdu-
rende opsplitsing van de wetenschap in het algemeen, de ecologie steeds weer stappen
naar verbreding neemt. Dit is heel logisch, omdat haar centrale doel altijd te maken
heeft met het als geheel functioneren van de natuur. Een rechtstreekse relatie tussen
een organisme en een abiotische factor is nooit te scheiden van de vele indirecte rela-
ties, die er tussen beide bestaan.

Even logisch is evenwel dat er ook in de ecologie een specialisatie vorm heeft gekre-
gen: er is een vérgaande onderverdeling ontstaan in deelwetenschappen zoals bio-,
produktie-, structuur-, planten-, dier-, populatie-, aut-, syn-, sociale, humane, woon-,
culturele, ethologische en mesologische ecologie en landschapsecologie. De land-
schapsecologie kan men als het hoogste integratiekader in de ecologie beschouwen.
In alle deelwetenschappen vindt men verschiliende werk- en denkrichtingen, die zich
op alle integratieniveaus kunnen voordoen. Men kan van algemeen naar bijzonder en
omgekeerd werken, en minstens vanuit het geheel naar de delen en omgekeerd. Daar-
mee zijn al minstens 12 mogelijkheden voor de aanpak van onderzoek aangegeven.
Deze mogelijkheden zijn door Schroevers (1982) samengevat en in een schema gezet.

Hij stelt met nadruk dat het gemeenschappelijke van de verschillende ecologieén
het holistisch perspectief zou moeten zijn om echt van ecologie te kunnen spreken.
In de praktijk blijkt dat nogal eens te ontbreken. Veel ecologen bestuderen maar een
klein onderdeeitje van de natuurlijke werkelijkheid en in de meeste gevallen is het
moeilijk, zo niet onmogelijk, te onderkennen tegen welke achtergrond men zijn on-
derzoek en resultaten stelt. De visie van de ecoloog op het totale veld van de natuurlij-
ke werkelijkheid is er vrijwel nooit uit af te leiden. Bij lang niet elk ecologisch onder-
zoek is dat ook nodig. Naarmate men meer algemene uitspraken doet over grotere
complexen wordt de behoefte eraan wel steeds duidelijker gevoeld. Dat geldt met na-
me voor het integratieniveau van de landschapsecologie, omdat landschapsecologisch
onderzoek vrijwel altijd wordt uitgevoerd om maatschappelijke problemen, vooral
op het gebied van natuur- en milieubeheer, te helpen oplossen. Terecht wordt daarbij
van de onderzoeker een stellingname verwacht ten aanzien van het kader waarin zijn
uitspraken moeten worden beschouwd.

Over de rechtvaardiging van ecologisch onderzoek, dat los staat van een maat-
schappelijke vraagstelling, wordt zeer verschillend gedacht. Het is zeer wel mogelijk
dat de resuitaten daarvan vroeg of laat voor de oplossing van maatschappelijke pro-

83



blemen bruikbaar zijn, anderzijds is de urgentie voor oplossing van veel problemen
zo groot dat de laatste tijd, volgens mij terecht, de vraag naar de maatschappelijke
relevantie vrijwel steeds expliciet moet worden beantwoord. Zo komt, in wisseiwer-
king tussen wetenschap en maatschappij, de vraag naar de relatie tussen natuur en
mens steeds sterker naar voren. '

Wanneer het holistisch perspectief het gemeenschappelijke moet zijn in de verschil-
lende vormen van ecologie (en die mening ben ik toegedaan op grond van mijn erva-
ringen bij de interpretatie van de resultaten van ecologisch onderzoek in de praktijk
van het natuur- en milieubeheer) dan rijst de vraag, welke begrippen daarbij dan een
belangrijke roi spelen. In dit verband zullen achtereenvolgens de begrippen: zelforde-
ning, relatie, selectie en regulatie aan de orde worden gesteld.

In een proces van miljarden jaren is de natuur van onze aarde, eerst de zogenaamde
dode, later de levende natuur, gevormd door steeds verdere aaneensluiting van de ba-
sisonderdeeltjes. En tegelilk met het ontdekken van de grote natuurlijke orde-
ningsprocessen van de dode en de levende materie om ons heen, groeide het inzicht,
welk een nietig onderdeeltje onze aarde maar van het heelal is. De dode en de levende
materie zijn in principe volgens dezelfde mechanismen, volgens dezelfde wetmatighe-
den geordend. ‘Landschapstaal’ noemt deze mechanismen zelfordenend. Men zou
ook zelfwerkzaam kunnen zeggen. Daarmee wordt bedoeld, dat ze werken, ordenend
werken, zonder dat de mens er iets aan toe of af hoeft te doen. Zelfordening, zelfwerk-
zaamheid is het wezenskenmerk van de natuur. Die geordendheid kan door uitwendi-
ge beinvloedingen — al dan niet door de mens bewust gewild - worden verstoord,
maar vroeg of laat vindt herstel plaats, de natuur herneemt haar positie.

‘Landschapstaal’ ziet als centrale gpgave van alle deelvelden van de ecologie (het
leren begrijpen van) het probleem van de zelfordening. Structuur en dynamiek zijn
de belangrijkste begrippen voor het beschrijven van de zelfordening.

Nu zijn er heel wat ecologen en andere beoefenaren van de natuurwetenschappen
die de in de natuur werkzame mechanismen niet zelf-ordenend zullen willen noemen.
Over het algemeen is in het causaal-analytisch denken geen plaats voor een zeif dat
ordent. Alle door de mens ontdekte wetmatigheden in de natuur worden door de cau-
saal-analytici geheel van de mens en zijn vermogen deze wetten te onderkennen athan-
kelijk gesteld, Maar ook in andere richting is men er met zelfordening niet:

In de inleiding van ‘Landschapstaal’ staat: ‘Voor het natuurtijke is de zeifordening
maatgevend, zonder dat een bewuste wil daar richting aan geeft.’ Daarin rust een in-
nerlijke tegenspraak: ordening met richting, maar zonder richtinggever? Geen bewus-
te wil daarachter? Weliswaar had geen méns zo’n ordening kunnen bedenken, maar
de vraag blijit wie die ordening dan wel bedacht heeft en bij voortduring stuurt. De
waarschijnlijkheidsrekenaars hebben de kans berekend dat alles op toeval zou berus-
ten en komen tot de conclusie dat dat niet kan. Men kan zich tevreden stellen met zelf-
ordening, maar de wezenlijke vragen beginnen hier pas. Vooral het verband tussen
de ordenende rol van de mens in natuurbeheer en natuurbouw en de zeifordening zai
opgehelderd moeten worden. Over het begrip natuurbouw heeft schrijfster dezes een
beschouwing gegeven in oktober 1983 voor de Commissie tot bescherming van de wil-

84



de flora van de Koninklijke Nederlandse Botanische Vereniging. Menselijke ordening
en natourlijke ordening, wat hebben die met elkaar te maken? Wat zijn overeen-
komsten, wat de verschillen?

Er loopt een rode draad van het ‘panta rhei’ (alles stroomt) van de Grieken naar
de moderne ecologie, die stelt dat “alle verschijnselen die in de natuur zijn waar te ne-
men, zijn terug te voeren tot het principe van derelatie’. Die draad loopt onder andere
ook langs Goethe, Einstein en, bij ons, Van Leeuwen. Waar relatie bestaat, is uitwis-
seling, wisselwerking, beweging. Wisselwerking en beweging zijn natuurwetten. Ook
de ‘steady state’ is niet statisch, maar een dynamisch evenwicht. leder natuurlijk feno-
meen (organisme, ecosysteem) maakt onderdeel uit van een groter geheel en is op zich-
zelf in onderdelen te spiitsen: in- en uitwendige energiestromen, in- en uitwendige dif-
ferentiatie enz. Deze relatieprincipes werken overal en op ieder niveau en zijn dus in
elk deelveld van de ecologie bruikbaar. Van Leecuwen (1977) heeft hiervoor een funda-
menteel model gegeven.

Elk natuurlijk systeem -~ organisme, ecosysteem, gebied, de natuur als geheel en-
zovoorts —~ heeft in beginsel vier soorten werkingen: voeden, lozen, afweren en vast-
houden. Het heeft daarmee ook vier functies ten opzichte van zijn omgeving. Er zijn
dus ook in principe vier functies van de natuur voor de mens.

Deze relatieprincipes zijn niet expliciet tot de stoffelijke werkelijkheid beperkt. In
de prakitijk werken ecologen wel daarin en zullen de meesten zich in hun wetenschap-
pelijke publikaties slechts over de stoffelijke werkelijkheid uitlaten, voorzover deze
bij de huidige stand van de techniek meetbaar zijn. We weten echter hoe fout de inter-
pretaties van de cijfers kunnen zijn, niet vanwege meetfouten, maar vanwege de com-
plexiteit van de werkelijkheid. Daar zijn we ons tegenwoordig, vooral als ecologen,
hee] goed van bewust. Nota bene, er is geen bezwaar tegen cijfers en meten, maar we
moeten niet pretenderen daarmee alles over de werkelijkheid gezegd te hebben. Dat
zou één van de zwakke punten van de ecologen zijn.

Nog een ander begrippenpaar, dat van veel belang in de ecologie is, is dat alle orde-
ning in de wereld tot stand komt door selectie en regulatie. De belangrijkste vragen
daarbij zijn: Waarin uit zich selectie en regulatie? Hoe wordt gereguleerd en geselec-
teerd? Wat zijn de fundamentele, drijvende, opbouwende en onderhoudende krach-
ten die reguleren en selecteren? Wat is de oorsprong van die krachten? Deze vragen
zijn van belang voor het inzicht in de zelfordening en voor het op de juiste manier
gebruik maken van natuurlijke mechanismen, voor begrip voor de plaats en rol van
de mens in de natuur.

De hedendaagse ecologie in het algemeen, ook de landschapsecologie, concentreert
zich op beschrijvingen, ai dan niet met technische hulpmiddelen en experimenten, van
de uiterlijke verschijnselen en verschijningsvormen. Ze bestudeert wel processen, die
in de natuur werkzaam zijn, maar doet geen uitspraken over de herkomst en oor-
sprong van de processen die de natuurlijke mechanismen in stand houden en aandrijven.
Maar onder anderen de natuurbeheerders, waaronder kritische, die hun wetenschappe-
lijke grondslag in de ecologie zoeken, brengen de vragen over het wezen van natuur en
mens en de plaats van de mens in de natuur zeer dringend bij de ecologie naar binnen.

8s



De mens is de belangrijkste ecologische factor in verreweg het meesie natuurbe-
heersonderzoek. Door landgebruik- en natuurbeheers-ecologen is dat ook al decennia
lang naar voren gebracht. De collegereeks van Westhoff in 1977-1978 te Nijmegen
over ‘De verantwoordelijkheid van de mens jegens de natuur’ is daar ook een uiting
van. Door de natuur- en milieubeheersproblemen kan de landschapsecologie niet om
deze vragen heen.

Voor het aanpakken van de centrale vraag en opgave van de ecologie — de vraag
van de zelfordening — en van de vragen over het wezen van natuur en mens, zijn in
dit verband twee vragen van belang, die worden aangegeven door twee inmiddels
meermalen gepubliceerde modellen: figuur 3 en 4, die in feite hetzelfde weergeven.
De modellen zijn in twee richtingen onaf: het is onwaarschijnlijk dat de kosmosfeer
nergens uit put, geen bron heeft en de mens komt er in deze modellen onwaarschijnlijk
klein en bekneld af. Door zijn speciale geaardheid oefent hij een enorme invloed op
- alle andere sferen uit. De nodsfeer is van een wezenlijk andere geaardheid dan de an-

LOZING VOEDING

RETENTIE RESISTENTIE

Fig. 3. De vier werkingen van een systeem in relatie tot zijn omgeving.
Bron: Van Leeuwen, 1979 (zic ook Schroevers, 1982, p. 14).

Fig. 4. Hiérarchie der werkingssferen.
Bron: Schroevers, 1982, p. 54.

86



dere werxingssferen. Van belang is dat de werkingssferen in een bepaale rangorde ten
opzichte van elkaar staan en er een asymumetrie in hun onderlinge reiaties is: de hogere
sferen bepalen hoofdzakelijk het gebeuren in de iagere. Specifieker uitgedrukt: de
lichtere, hogere sferen kunnen wel in de lagere, zwaardere doordringen (bijvoorbeeld
lucht in ‘wvater), maar het omgekeerde kan alleen na transformatie (vloeistof in gas,
vaste stof in vioeistof). ‘

Op het aardoppervlak, in de biosfeer, zijn alle werkingssferen in elkaar geschoven,
zodat de macrogradiént van kosmosfeer naar biosfeer zich als het ware in talloze mi-
crogradiénten weerspiegelt. Vergelijkbaar met Von Humboldts beeld, dat de macro-
gradiént van pool tot evenaar is terug te vinden in de gradiént van bergtop naar dal
van de hooggebergten op de evenaar.

Door dit merkwaardige verschijnsel van het in elkaar geschoven zijn van de wer-
kingssferen op het aardopperviak, kunnen we alles vlak bij huis tegenkomen. QOok de
bron voor de kosmosfeer en de (terug)werkingen van en op de nodsfeer, Toch blijven
de geaardheden streng functioneel gescheiden, hoezeer ze ook ruimtelijk verweven
zijn.

Datgene, wat wij natuur noemen, is alleen nog maar de meest uiterlijke neerslag
van natuur, namelijk de van leven doordrongen, doorgloeide materie of stoffelijke
werkelijkheid, De eigenlijke krachten die tot leven brengen, doorgioeien, doen groei-
en, rijpen en voortplanten, komen van buiten die materie. Ze zijn van een fijnere,
niet-stoffelijke geaardheid en behoren tot het wezen van natuur.

Zowel in de natuurkunde als in de geneeskunde zijn inmiddels de grensgebieden tus-
sen materieel en immaterieel, stoffelijk en niet-stoffelijk, verkend, en worden beide
zijden van de grens in wetenschappelijk onderzoek betrokken. Het wordt tijd dat de
ecologie die stap ook zet, omdat men daardoor beter inzicht in en overzicht verkrijgt
over bestaande samenhangen in het object van onderzoek.

QOverigens wordt in de filosofische wetenschap dit aspect van natuur al eeuwen lang
besproken {Westhoff, 1977). Qok de verbinding tussen ecologie en filosofie bestaat
reeds geruime tijd, maar verdient meer aandacht.

De voornaamste conclusie en aanbeveling uit het voorgaande is, dat we ons begrip,
ons beeld, ons concept over de natuur en de ecologie moeten verruimen.

De mens in de ecologie

Over de mens is in het begin gezegd dat die meestal niet als object van de ecologie
wordt beschouwd. De sociale, woon-, culturele en humane ecologie worden hier bui-
ten beschouwing gelaten. Deze stellen weliswaar de mens centraal maar richten zich
vooral op de mens in zijn bebouwde en sociale omgeving en zetten de natuurlijke com-
ponent van die omgeving buiten het gezichtsveld. Maar in onze optiek gaat het juist
om die natuurlijke component.

De mens heeft zichzelf buiten de natuur geplaatst, dat is in dit boek al eerder ge-
zegd. In de landschapsecologie speelt hij evenwel een belangrijke rol als ecologische
factor, ook als object van onderzoek. Hij kan zich er niet buiten plaatsen.

87



We zijn ervan overtuigd dat we ons moeten bezinnen op de houding van de mens
jegens de natuur. We moeten daar dus wat aan doen, onszelf en onze wetenschap se-
rieus nemen. Onszelf serieus nemen betekent: onszelf, onze eigen vermogens, plaats
en taak, onze natuur leren kennen. Ken u zelve. Dat stond al boven de Apollo-tempel
in Delphi. De vraag naar het wezen van de mens durven stellen, ook en zelfs vooral
als ecoloog. Voor de landschapsecologie en het natuurbeheer is dat onontbeerlijk.
Zoeken naar de ‘unifying concepts’, naar de natuurwetten, waaraan ook de mens on-
derworpen is en die hem, als hij ze goed gebruikt, alleen maar tot zegen zijn. In ecolo-
gieboeken staat weinig tot niets over het wezen van de mens. Er staat van allerlei in
over wat de mens doet, over de gevolgen daarvan en over dat wat de mens volgens
deze of gene zou moeten doen, maar daar biijft het bij. Voor het wezen van de mens
moet men naar andere bronnen. Voor dat ecologisch onderzoek naar het wezen van
de mens zijn een paar wegwijzers te plaatsen.

QOok voor de mens is het model van Van Leeuwen bruikbaar. De mens als natuurlij-
ke eenheid, als systeem in een groter geheel, heeft ook de vier functies: voeding, lo-
zing, resisentie en retentie, zoals die worden onderscheiden voor alle systemen in de
natuur. Het grote verschil met systemen als planten en dieren is, dat de mens een geest
als diepste kern heeft, die van een hogere orde is dan de natuur om hem heen. Daar-
mee is hij, naast zijn verbondenheid met de stoffelijke in- en uitstromen die voor zijn
functioneren als stoffelijk aards wezen nodig zijn, ook verbonden met geestelijke in-
en uitstromende krachten, die uit een hogere sfeer komen. Hij moet zich ook voeden,
zich laten voeden met geestelijk voedsel, daarvan voldoende doorgeven om niet ver-
stopt te raken; hij moet kwade invioeden afweren en niet zijn beste krachten verspil-
len. In geestelijk opzicht heeft hij dezelfde basale functies ais in materieel opzicht om
zijn lichaam in stand en gezond te houden. In algemene termen kunnen we die toeleve-
ring, aflevering, afweer en (innerlijke) verwerking noemen. Hij heeft, net als andere
systemen, natuurlijke, aandrijvende en onderhoudende stoffelijke krachten nodig,
maar bovendien geestelijke krachten voor de hem eigen geestelijke ontwikkeling.

Hiermee wordt de bijzondere geaardheid van de nodsfeer uit de figuren | en 2 aan-
gegeven, De van de mens uitgaande selecterende en regulerende werkingen, al dan niet
met bewuste bedoelingen uitgevoerd, hebben wel een materiéle doorwerking en neer-
slag, zoals bijvoorbeeld de kunst en de techniek, waardoor het binnenste vakje in de
figuren gerechtvaardigd wordt. Maar daarnaast ook een neerslag die niet met aardse
zintuigen waarneembaar is. Desgewenst kan men die als buitenste schil om de andere
(stoffelijke) werkingssferen heenleggen. Daarmee hebben we weliswaar nog geen to-
taalbeeld van de werkelijkheid, maar ons blikveld is wel aanmerkelijk verruimd. Er
zijn heei wat ecologen die het bestaan van een anders geaarde, geestelijke component
van de werkelijkheid ontkennen of deze niet in hun wetenschappelijk werk willen be-
trekken. Anderen betrekken deze juist wel als zelfs zeer wezenlijke factor medein hun
overwegingen en wetenschap. In veel opzichten is een verbinding tussen natuur- en
menswetenschappen gewenst; dat blijkt ook in de landschapsecologie.

Inherent aan de opvatting dat de mens naast een stoffelijk wezen ook een geestelijk
wezen is, is de zienswijze dat de mens ais bemiddelaar tussen de hogere geestelijke ge-

88



bieden en de stoffelijke is geschakeld. Daarmee is hij zelf werktuig van een hogere
orde en in staat de natuur, waarin hij is geplaatst, te veredelen en vooruit te helpen.
Het belangrijkste middel dat hem daarbij ten dienst staat is zijn vrije wil tot besiuiten.
Ook tussen de geestelijke en stoffelijke werkingssferen bestaat een asymmetrische be-
trekking: in het stoffelijke is het geestelijke niet uitgesioten, maar wel in het geestelij-
ke het stoffelijke.

Natuur en mens in het natuurbeheer

Over het object van het natuurbeheer kunnen we nu kort zijn. Wanneer de ecologie,
vooral de landschapsecologie, de wetenschap moet zijn, waar het natuurbeheer zich
op moet baseren, dan zijn de objecten van natuurbeheer en ecologie in principe gelijk.
Dat staat ook in ‘Landschapstaal’. Voor een goed natuurbeheer is het een voorwaar-
de, dat de ecologie als wetenschap haar eigen geaardheid, haar cigen-aardigheid, ont-
wikkelt en dat ze werkelijk wordt tot de wetenschap van het huis waarin wij leven,
het huis in de ruimste zin van het woord: de biosfeer plus onzichtbare omgeving, en
daarvoor is onder andere nodig dat ecologen ruimer-denkend worden.

Nu doen de natuurbeheerders er verstandig aan niet op de ecologen te wachten tot
die zover zijn. Want dat duurt misschien te lang. Vooral natuurbeheerders die buiten
in de natuur hun beroep uitoefenen kunnen, en misschien veel directer en eenvoudi-
ger, tot kennis en inzicht komen van de natuur en haar wetten. Want de natuur toont
deze dagelijks en overal in al hun grootheid, eenvoud en duidelijkheid.

De natuur houdt voor de natuurbeheerder natuurlijk niet op bij de grenzen van na-
tuurreservaten. Het water dat er in- en uitstroomt, de regen die erop valt en de zon
die er op schijnt, behoren cok tot de natuur. Het vuile water, de zure regen en het
vertroebelde zonlicht zijn door de mens veranderde natuur. Al is er geen plant of dier
in een gebied, -er is wel natuur en er heersen natuurwetten. Alle natuur in het heelal,
die tenslotte de ons direct omringende natuur bepaalt, kan de natuurbeheerder toch
niet wegdenken? Buiten zijn reservaten, zijn landschap houden? Zon en regen, de na-
tuur van de natuurwetten, zwaartekracht, beweging, wisselwerking, evenwicht, stra-
ling enzovoort, die in het heelal werken, het heelal doorstromen, kunnen hem toch
niet afgenomen worden door andere mensen? De ene mens kan de andere ailes hier
op aarde afnemen, maar niet zijn geest en de natuurwetten, volgens welke ook zijn
geest functioneert.

Het is niet zo, dat de natuur is, wat wij wensen dat ze is. Dat ieder er naar believen
een natuurbegrip op na kan houden, waaraan de natuur dan maar moet voidoen. De
natuur was er lang voordat wij mensen er waren en de natuurwetten zullen gelden ook
als wij niet meer op deze aarde zijn. Wij mensen hebben van de aarde een geplunderde
planeet, een giftige, stinkende vuilnisbelt gemaakt. We bedreigen haar zelfs met totale
vernietiging. Maar dat gooit de zelfwerkzame natuurwetten niet omver.

De natuurbeheerders zijn de eersten die zich daarover duidelijkheid moeten ver-
schaffen, en er zijn er die dat ook doen. Ze moeten zich de grootheid van hun zorgen-
kind, van hun object de natuur niet laten afnemen. Ze doen zichzelf en de natuur erg

89



tekort, wanneer ze bijvoorbeeld als beheerders van een heideterrein of een nationaal
park tevreden zijn met de zogenaamde karakteristieke soorten en een recept uit een
natuurbeheersboekje (Sloet van Oldruitenborgh, 1982). Ze doen zichzelf, hun mede-
mensen en de natuur ook te kort wanneer ze zich laten verieiden tot het afglijden naar
de norm, die de propageerders en verdedigers van het gangbare landgebruik hanteren.
Men moet zich als natuurbeheerder niet laten voeden door een verkeerd soort sociale
bewogenheid, die voortkomt uit onbekendheid met de natuurwetten en onbekendheid
met het wezen van de mens. En zo is het ook voor natuurbeheerders van levensbelang
zich bezig te houden met de aard en oorsprong van de mens.

In het artikel in ‘De Levende Natuur’ is gesteld dat eigenlijk het enige dat we in de
natuurreservaten en in alle natuur die we wensen te beheren, behoeven te doen, is onze
vroegere fouten te herstellen, dan wijst de rest zich vanzelf en wel door de zelforde-
ning (Sloet van Oldruitenborgh, 1982).

De eerste noodzaak daarvoor is: het opruimen van het vuil. Dat is niet alleen plastic
en puin verwijderen uit wegbermen en sloten en uit gebieden die op bestemmingspian-
nen als natuurgebieden staan aangegeven, maar dat is ook het kilo voor kilo opruimen
van Rotterdams havenslib en radioactief afval. Niet door het elders te deponeren,
maar door het zover te verwerken dat het weer in natuurlijke kringloopprocessen kan
worden opgenomen. Dat lijkt momenteel totaal onrealistisch en onhaalbaar. Gezien
de huidige omstandigheden is dat zo. Toch zal het moeten. Wanneer we dat niet doen,
dan kunnen we rekenen op de gevolgen.

In die gebieden waar het uiterlijke en ergste vuil geruimd is en waar we daarmee
zowel uiterlijk als innerlijk aan een herstelproces begonnen zijn, zijn de omstandighe-
den en de tijd gekomen om te gaan opbouwen, liever gezegd, de natuur te helpen op-
bouwen ent al ons handelen door de natuurwetten te laten bepalen, vooral het bevorde-
ren van kringlopen en ontwikkeling, zo, als de natuur aangeeft. Natuurbeheerders
kunnen niet meer redden wat verloren is. Ze kunnen wel in hun onderwijs en voorlich-
ting, in hun insteiling ten aanzien van het werk in de reservaten en aile andere natuur
om hen heen, hun kennis en inzicht in de natuurwetten in praktijk brengen. Dat is
het enige houvast, de enige reddingslijn die er is op de weg naar de toekomst.

Literatuur

Leeuwen, Chr.G. van, 1979, Ekologie. Collegediktaar Afdeling Bouwkunde, TH Delft. Rijksinstituut
voor Natuurbeheer, Leersum, 83 p.

Schroevers, P.J. (red.), 1982, Landschapstaal. Een stelsel van basisbegrippen voor de landschapsecologie.
Reeks landschapsstudies, deet [. Pudoc, Wageningen, 109 p.

Sloet van Oldruitenborgh, C.J. M., 1982, Waarheen met het beheer van natuurreservaien? De Levende Na-
tuur 84 (5/6): 133.143.

Westhoff, V., 1977, De verantwoordelijkheid van de mens jegens de natuur, Collegedictaat, K.U. Nijme-
gen, 96 p.



De natuur als een randvoorwaarde

P.J. Schroevers

Randvoorwaarde voor wat?

Misschien zijn er lezers die zich aan de titel van dit hoofdstuk wat gestoord hebben.
‘Randvoorwaarde voor wat?’, zullen ze zich hebben afgevraagd. ‘Wat heeft het voor
zin om voorwaarden te gaan stellen, als we niet eens weten waar we naar toe willen?’
Ze hebben geiijk, deze mensen. Maar misschien is juist de twijfel daaraan wel de reden
dat de titel zo vaag is gehouden. Want weten we wel, waar we naar toe willen? Zou
ook die vraag niet aan de orde moeten worden gesteld? Misschien bedenkt de lezer
zelf wel een invulling van de titel. ‘Randvoorwaarde voor menselijk geluk’, bijvoor-
beeld. In feite is dat de enige juiste invulling, want daar gaat het ons om, als we naar
de toekomst willen kijken. Maar hij is niet erg handzaam, we kunnen er niet zo veel
mee. ‘Randvoorwaarde voor het landschap van de toekomst’, dat klinkt ai heel wat
meer gespecificeerd. We mogen er van uitgaan dat onder de lezers veel werkzame of
potentiéle natuurbeschermers zijn: mensen die zich betrokken voelen bij de rijkdom
van de natuur: de barmsijsjes en de klokjesgentianen, om het zo maar eens uit de
drukken en die daarvoor op de bres willen springen. Het is een ethische of een estheti-
sche motivatie, die erg veel met menselijk geluk te maken heeft. ‘Randvoorwaarde
voor de economie van de toekomst’, dat zou ook een heel praktische invulling kunnen
zijn. Het 15 er dan een voor de marxisten onder ons, om ze voor het gemak maar even
zo samen te-vatten. Dat zijn dan diegenen die vinden, dat de maatschappelijke struc-
turen op de helling moeten, als je verstandig met de toekomst om wilt gaan. Ook dit
is een terechte invulling. Een economie die niet wortelt in de kansen die de natuur ons
biedt, is gedoemd te verdwijnen, tast haar eigen bestaansmogelijkheden aan.

‘Randvoorwaarde voor overleven.’ Dit is misschien de meest vergaande invulling
in een van onheil bezwangerde tijd. De uitbuiting van de natuur vormt een wezenlijke
bedreiging voor de komende generaties, en ze valt bovendien niet los te denken van
de andere grote bedreigingen als bewapening, derde-wereldproblematiek en stagne-
rende economie. Misschien vormt de inpassing van ons bestaan in ecologische uit-
gangspunten wel de enige strohalm waaraan we ons kunnen vastgrijpen voordat we
in een negatief doemdenken vervallen. Er is zeker reden om zo te denken. Het zou
van oogkleppen getuigen te ontkennen, dat er veel fout gaat, maar er zijn ook duide-
lijke winstpunten ten opzichie van het verleden. De problemen van de wereld zijn de
problemen van iedereen geworden: voor de Wageningse student net zo zeer als voor
de Ethiopische boer of de oliemagnaat uit Amerika. En wat vooral belangrijk is: we
erkennen dat. Er is niemand meer op de wereld die het zich kan permitteren om de
milieuproblematiek niet als een bedreiging te ervaren. Er is ook niemand die de tegen-
stelling tussen arme en rijke landen af kan doen als iets, dat nu eenmaal door God

91



gewild is. En ook over bewapening wordt heel wat afgepraat. Hée de problemen moe-
ten worden opgelost, daarover zijn we het vaak zeer oneens. Maar dat het problemen
zijn: we kunnen het ons niet meer permitteren om dat te ontkennen. Als we voor ons
zelf de historische ontwikkeling van de westerse cultuur eens langs gaan, dan moeten
wij ervaren, dat dat jets heel bijzonders is, een verworvenheid van onze tijd. Het
wordt nu de kunst, om met die verworvenheid goed te leren omgaan.

Met deze laatste opmerkingen is misschien wel een erg grote gedachtensprong ge-
maakt: van de Nederlandse barmsijsjes en klokjesgentianen naar wereidomvattende
structuren en historische verworvenheden. Dart is noodzakelijk. Het zijn mondiaie
processen die het wel en wee van de Nederiandse natuur bepalen. En om onze plaats
te weten als natuurbewuste burgers is het nodig om mondiaal te denken. Het leert ons
om wat bescheiden te zijn bij de dingen die wij nastreven. Wij kunnen de natuur niet
redden door wat techniekjes aan te leren en toe te passen. Maar het leert ons ook om
de moed niet te verliezen als de dingen anders lopen dan we dachten. Want ook, als
we een heel concreet doel niet hebben bereikt — laten wij zeggen de sanering van een
vervuild water, of de veiligstelling van een waardevol natuurgebied - danis ons werk
toch niet voor niets geweest: we hebben onze athankelijkheid van de natuur weer eens
ter discussie gesteld: de natuur als een randvoorwaarde. Een ecologische theorie, een
invulling van het natuurbegrip als een middel om onze verantwoordelijkheid tegeno-
ver onze omgeving bespreekbaar te maken, is hard en hard nodig.

Ecologisch inpasbaar leven

Met deze conclusie zijn wij op een dilemma terechtgekomen. Wij moeten het heb-
ben over de natuur als randvoorwaarde voor de toekomst; een probleem dat de hele
samenleving aangaat. Maar wij moeten dat doen binnen het kader van een boekje dat
zich sterk -beweegt rond-het veld van-natuurbeheer en natuurbehoud; het veld van
barmsijs en klokjesgentiaan, zoals het hiervoor genoemd werd. Het is de vraag of dat
wel kan. Wat is het object van natuurbeheer en natuurbehoud? Gaat het daarbij om
die zeifde natuur die we bedoelen als we het hebben over natuurlijker leefwijzen, na-
tuurvoeding, ecologisch inpasbaar gedrag, natuurvervreemding, ecologische land-
bouw en veel meer? Oftewel: is het die zeifde natuur waar we over praten ais we het
hebben over de natuur als randvoorwaarde voor overleven, voor de economie van de
toekomst? Dat is een heel directe en heel concrete vraag, waarmee iedere natuurtech-
nicus in zijn dagelijkse praktijk te maken heeft. Er is de laatste tijd nogal wat discussie
— tot in de dagbladpers toe — over het modemne cuituuriandschap. ‘Het is helemaal
niet zo slecht’, zeggen dan de voorstanders ervan. ‘Nostalgische biologen willen ons
constant opschepen met de frustratie dat het vroeger allemaal beter was. Maar dat
is een scheve, oneigenlijke voorstelling van zaken’ (Lorzing, 1982). Modieuze biolo-
gen schrijven dan in de programmabiaden van kritische omroepen dat het met de Ne-
derlandse natuur ecigenlijk heel goed gaat. ‘Kijk maar eens naar de merel of de schol-
ekster: vroeger schuw en zeldzaam, en nu dank zij de mens overal gezien en gewaar-
deerd.’ De zogenaamde nostaigische biologen wijzen dan op wat er sinds een haive

92



ecuw allemaal verdwenen is en ze maken duidelijk, dat een balans toch uiteindelijk
altijd een veriiesrekening te zien geeft: of je nu naar vlinders, naar waterdieren of naar
hogere planten kijkt. Zelfs voor de vogels blijkt dit te gelden. Maar hoe gelijk hebben
ze, als ze dit aan een natuuropvatting verbinden? Kan het niet zo zijn, dat beide cate-
gorieén zen stukje gelijk hebben? Dat ze dat van elkaar niet door hebben doordat ze
hun natuurbegrip niet voldoende gedefinieerd hebben? We zien hoe het genoemde di-
lemma rechtstreeks de praktijk van natuur- en landschapsbeheer bepaalt.

Wij kunnen het nu gaan hebben over mooie en niet mooie landschappen, of over
de vraag of barmsijsjes en klokjesgentianen objectief beter zijn dan merels en schol-
eksters. Dat lijkt een tamelijk vruchieloze discussie. Beter is het om uit de veranderin-
gen die we constateren een theorie te ontwikkelen die de landschapsecologen aan de
economen en de politici kunmen aanbieden; de mensen die het beleid maken. Z6 is
het mogelijk om invlced te hebben op toekomstscenario’s. Z4 heeft het pas zin om
te praten over ecologisch inpasbaar leven, over de natuur ais randvoorwaarde.

Het was de minister van Voiksgezondheid en Milieuhygiéne die indertijd de term
‘ecologisch inpasbaar’ lanceerde. Wat ermee bedoeid werd is duidelijk. Duidelijk is
ook dat die bedoeling heel veel met het thema van dit artikel te maken heeft: we moe-
ten de natuur als een randvoorwaarde voor bns handelen weten te beschouwen, en
dat handelen daarnaar richten. De minister — en met hem het hele beleid op het veld
van milieubeheer - vindt dat daarop wel wat aan te merken valt. Er is zeker reden
toe om <lat te vinden in een tijd waarin alleriei gifschandalen boven tafei komen. De
overheid heeft tot taak orde op zaken te stellen en een sanering aan te pakken. Maar,
zo vond men, een programma heeft weinig zin, als niet iedere burger doordrongen
is van de noodzaak daarvan en van de wil om het in de toekomst anders te doen. Zo
ontstond de term, maar ze drukt nog iets anders uit. lets wat er misschien onbewust
in is gekomen, maar wat wel een claim legt op de ecologen. ‘Ecologisch inpasbaar’
geeft te kennen, dat het de ecologie is, die de weg naar een betere omgang met de na-
tuur moet aangeven. Natuurlijk kun je de mensen aanspreken op hun gezonde ver-
stand. Maar als dat gezonde verstand ondersteuning, richtlijnen nodig heeft, dan zai
het de ecologie moeten zijn, die ze verschaft. Het beleid heeft met deze omschrijving
de bal naar de ecologen doorgespeeld. Het ondersteunt dus als het ware de gedachten
uit de inleiding: opkomen voor de natuur, het stellen van ecologische grenzen, hoort
in het beleid te worden opgenomen; ons economische toekomstbeeld zal sterker door
ecologische overwegingen moeten worden bepaald. De economen en politici vragen
ons om richtlijnen (Daly, 1974; World Conservation Strategy, 1980). En het gaat dan
niet om zulke triviale dingen als: hoeveel graden mag je dit water opwarmen, voordat
de vissen doodgaan? Of hoeveel gif mag er in de grond, voordat de kinderen er last
van krijgen? Nee, het gaat hier werkelijk om een allesomvattende natuuropvatting,
een holistische visie op het verschijnsel natuur. En wat wij ons op dit moment hebben
af te vragen is, of wij tot een dergelijke formulering in staat zijn. Is het mogelijk om
uit de ervaringen van natuurbeheer en landschapsecologie een natuurtheorie af te lei-
den die sterk genoeg is om stand te houden tegen de gangbare economische theorieén,
en die een ecologisch inpasbaar beleid mogelijk maakt? Wij vinden dat het kan. Maar

93



het Nederlandse natuurbehoud en de Nederlandse veldecologie wortelen nog te sterk
in een aantal misvattingen en overwonnen standpunten om dat vrijelijk te zeggen. We
zullen eerst op dit verkeerde gebruik in moeten gaan, om het juiste gebruik duidelijk
te kunnen maken; de grondgedachten, waarmee de ecologie een bijdrage kan leveren
voor een strategie van de toekomst.

Wat is natuur, wat is natuurlijk?

[edereen houdt ervan om zo af en toe in de vrije natuur eens een grote bos bloemen
te plukken, die mee naar huis te nemen om die dan op een heéeél opvallende plaats neer
te zetten.

En we weten heel goed dat opgespoten terreinen, braakliggende bouwgronden, of
wegkantjes waar veel gerommeld is, vol kunnen staan met klaprozen, kamillen, met
gele cruciferen, margrieten en vaak die mooie blauwe ruwbladigen. Het is een bioe-
menweelde die zich spontaan heeft gevestigd, nadat de mens er de condities voor ge-
schapen heeft — dat laatste dan met de hulpmiddelen van deze tijd: de bulldozers en
de vrachtauto’s. Het woordenboek van Van Dale omschrijft natuur als het ‘spontaan
gegroeide’. In het boekje ‘Landschapstaal’ (Schroevers, 1982) is de term ‘zelforde-
ning’ gebruikt, en daar wordt eigenlijk hetzelfde mee bedoeld. Naar deze twee om-
schrijvingen zullen we de vegetaties van klaprozen en kamillen als werkelijk natuur-
lijk moeten opvatten. Het heeft géén zin, om daarin te gaan schipperen. Er is niet één
zaadje van al die planten dat welbewust door mensen is aangebracht, en dat gekoes-
terd is met water en met pokon of een ander huismiddeltje. Dit is honderd procent
natuurlijk. Het feit dat de condities daarvoor door mensen zijn geschapen, doet daar
niet aan af: dat heeft invioed gehad op de aard van de organisatie, maar niet op het
proces daarvan, dat inderdaad niets anders is dan spontaan gegroeid, zeifordenend,
en dus volledig natuurlijk. Het is bovendien niet anders dan het altijd geweest is: ook
de heideveiden, blauwgrasianden, laagveenplassen hebben dit kenmerk.

Laten we nu eens naar onze natuurreservaten kijken, de plaatsen waar we proberen
om nog iets van die oude rijkdom te bewaren. Draathailzen, spechten, staartimeesjes
en andere vogels hebben het vaak heel moeilijk omdat het broedsucces achter blijft
bij de bedreigingen die onze moderne samenleving voor ze in petto heeft. Door nest-
kastjes probeert men ze te hulp te komen. Een brandregime voor de wollige distel op
de Zecuwse dijken laat zien, dat hetzelfde bij planten geldt. Maar meer nog gebeurt
het omgekeerde: sommige organismen worden zo door de mens bevoordeeid, dat ze
andere dreigen te overwoekeren. Ze worden met man en macht bestreden. Kapmeeu-
wen worden uit onze venen geweerd, de Amerikaanse vogetkers, een prachtige plant
met witte bloemen en zachtgroende bladeren, vormt de nachtmerrie voor heel wat be-
heerders van natuurgebieden. Dat verhaal is ons ongetwijfeld bekend. De plant is hier
door menselijke activiteit gekomen, maar dlles wat ze daarna gedaan heeft is spontaan
en — volgens Van Dale — natuuriijk. De bestrijding ervan is een heel bewuste in-
greep, die met natuur niets te maken heeft. Onze heidevelden worden constant be-
dreigd door heel spontane processen: berkenopsiag, vergrassing. Wij doen ons best

94



om met slagmaaiers en ander tuig dat ongedaan te maken; we zijn dus heel onnatuur-
lijk bezig. Zelfs dat verhaal over pokon of andere huismiddeltjes moert hier weer wor-
den opgediept — zij het dan, dat het in natuurgebieden om een omgekeerd proces
gaat. We gaan dan de grond verschralen, bijvoorbeeld door te maaien en dan het ge-
maaide af te voeren. En als kiap op de vuurpiji roepen wij dan nog het krantebericht
in herinnering, waarin we lezen dat Natuurmonumenten zes miljoen heeft gekregen
voor de redding van het Naardermeer. Het Naardermeer is ons oudste natuurreser-
vaat. Het wordt door wateronttrekking in het Gooi door verdroging bedreigd. De
plannen bestaan nu om water uit het IImeer te pompen en dat naar het Naardermeer
te leiden. Maar dat water is erg voedselrijk, en bovendien vervuild door de vele lozin-
gen die op het IJmeer vitkomen. Er moet dus een zuiveringsinstallatie tussen worden
gezet, compleet met een derde trap om het fosfaat er uit te halen. Wat is hier het spon-
taan gegroeide uit de definitie van Van Dale, wat het bewust nagestreefde? We zien;
natuurbehouders willen helemaal geen natuur behouden. Het gaat hen om iets heel
anders. Niet de draaihalzen uit het bosreservaat, niet het water van het Naardermeer
zijn natuurlijk. Ze zijn met kunst en viiegwerk, van nestkastje tot zuiveringsinstallatie
vastgehouden. Klaprozen en kamillen langs de snelweg, die zijn natuurlijk. Niet de
heide is natuurlijk, maar wel de berkenopslag die de heide bedreigt. Zij zijn de sponta-
ne respons op datgene wat de mens aanricht.

Het natuurbehoud streeft dus helemaal niet het behoud van natuur na. Het wil iets
heel anders. Maar wat wil het dan? Het antwoord is simpel en veelomvattend tegelijk.
Het gaat het natuurbehoud om diversiteit. Het natuuriijke, het spontaan gegroeide
speelt er wel een rol bij. Een heemtuin, een dierenpark of een floriade zijn best de
moeite waard, maar ze zijn niet datgene wat de natuurbehouder bedoelt. Hij kijkt wel
naar datgene wat zich eens spontaan gevestigd heeft, maar hij heeft binnen die catego-
rie maar een beperkte belangstelling. Die belangstelling wordt ingegeven door de bij-
drage die zulke spontane vestigingen leveren aan de diversiteit van natuurelementen,
in het algemeen aan planten en dieren. Men kan die gedachte aan diversiteit op allerlei
verschillende manieren proberen in te vullen: enkelvoudig of complex, regionaal, na-
tionaal of mondiaal, gericht op beperkte taxonomische groepen enz. Er bestaat een
variatie aan mogelijkheden, zo groot, dat het gemeenschappelijke er nog maar tenau-
wernood in te ontdekken valt. Maar toch voldoen al die doelstellingen aan de gegeven
omschrijving (Rijksinstituut voor Natuurbeheer, 1979). En zo wordt het ons duide-
lijk: natuurbehouders bekommeren zich niet om het natuurlijke. Ze bekommeren
zich slechts om één aspect daarvan, namelijk de diversiteit die uit spontane ordening
eens is voortgekomen.

De hypothese van diversiteit en stabiliteit

‘Natuurbehoud is zelfbehoud.” Dat is een slagzin die het in natuurbehouderskrin-
gen jareniang goed heeft gedaan. ‘Natuurbehouders willen een rijke natuur’, zo wil
deze leus zeggen. En een rijke natuur is een soort bewijs van goed gedrag. Wie de na-
tuur verarmt tast zijn bestaansvoorwaarden aan. Laten we dus goed zijn voor de na-

95



tuur. Nu is zo'n leus maar een leus. En iedereen zal het met je ¢ens zijn als je erop
wijst, dat het een tamelijk primitieve uitspraak is. Maar toch drukt ze het gevoel van
veel natuurbehouders aardig uit; namelijk die, dat een rijke natuur veel natuurlijker
is dan een arme en dus, dat het streven naar die rijkdom noodzakelijk is. Het is een
ideologie die, zoals we zagen, op een misvatting berust.

Nu hoeven de economen en politici die ons om een theorie vroegen, daar helemaal
niet door geimponeerd te zijn. Ze vragen niet om de mening van enkele groengebroek-
te eckhoorns. Ze vragen om een wetenschappelijke, goed onderbouwde ecologische
theorie. Maar wat blijkt nu? Er blijkt een theorie te bestaan die uitstekend geschikt
is om het standpunt de idee van wetenschappelijkheid te geven. Dat is de theorie over
de ontwikkeling van ecosystemen, bekend als de diversiteits-stabiliteits-hypothese
{(Dobben & Lowe-McConnell, 1975). Als de natuur rustig en ongestoord haar gang
kan gaan, zo zegt deze theorie, dan worden de levensomstandigheden gevarieerder.
Daardoor neemt de soortenrijkdom toe. Als er dan plotselinge invloeden van buitenaf
zijn: een vulkaanuitbarsting, een vloedgolf, een zeer hete zomer, dan wordt zo’n ont-
wikkeling teruggedraaid en na de storing moet de zaak weer opnieuw beginnen. Om
een rijke natuur te krijgen moet er dus stabiliteit heersen. Welnu, stabiliteit is ver te
zoeken in de wereld van vandaag met al die ruilverkavelingen, eutrofiéringen, afval-
hopen. Geen wonder dat de natuur verarmt. ‘Vroeger deden de boeren altijd hetzelf-
de, maar dan overal anders. Nu doen ze het overal hetzelfde, maar dan wel steeds an-
ders’, is een bekend gezegde. We kunnen het als een uitvloeisel van de hypothese op-
vatten. De stabiliteit is verdwenen en van de diversiteit is niet veel meer over. De ideo-
logie van het natuurbehoud beroept zich nog steeds voor een belangrijk gedeelte op
deze theorie. Heel lang geleden, toen er nog geen, of bijna geen mensen in Nederland
leefden, was er sprake van een oernatuur, een natuur die zich helemaal zelf had ont-
wikkeld. De mensen hebben haar veranderd. Maar eeuwen lang leefden ze in harmo-
nie met de natuur: ze voerden altijd dezelfdée handelingen uit, en die handelingen wa-
ren alle ingepast in dat wat de natuur te bieden had. Het landschap dat daaruit voort-
kwam, noemen we halfnatuurlijk — zoals we al eerder zagen een term die op een mis-
vatting berust. Dit landschap was op cen bepaalde manier nog ongerept en vergelijk-
baar met de oernatuur. Daar is nu geen sprake meer van. Sinds ongeveer 1900 zien
we een voortgaande aantasting van de natuurlijke rilkdom. Verstedelijking, eutro-
fiéring, ruilverkaveling, industrialisatie laten zien, dat het evenwicht tussen mens en
natuur ver te zocken is. De harmonie is verbroken en wat er van de natuur overblijft
kan de omschrijving halfnatuurlijk niet meer waarmaken. We noemen die toestand
cultuurlijk en de lading die we aan dat woord geven is niet zo best. De activiteiten van
.de mens zijn strijdig met de natuur. Toen er nog geen mensen waren was de natuur
optimaal. Tcen de mens in vrede leefde met de natuur was het allemaal nog in orde.
Maar de huidige mens maakt er een potje van. We zullen dus weer terug moeten naar
die oude verbondenheid, zoals ze een eeuw geleden nog was.

Zo langzamerhand begint het beeld naar voren te komen van de doelstellingen van
het traditionele natuurbehoud en van de manieren waarop dit in de maatschappij van
morgen zou kunnen functioneren. Het is niet het beeld, wat we ervan verwachtten

96



toen we om een theorie vroegen. Integendeel: het is een oerconservatief beeld. Het
wil aansturen op een teruggang naar vroeger, toen alles nog goed was. Maar we heb-
ben ook gezien, dat deze opvatting op een fout concept gebaseerd is: natuurbehouders
praten over natuur als ze diversiteit bedoelen. En als ze daarna dan nog termen als
oernatuur, halfnatuurlijk en cultuurlijk invoeren, dan vestigen zij de gedachte, dat
het verval van de diversiteit het gevolg is van een afwenden van de natuur, een ver-
vreemding van de mensen: niet een historisch proces waarvoor de aanleiding in de eco-
nomie van vroeger kan worden gevonden, maar een vloek van de twintigste-ecuwer
die het a/lemaal zo slecht doet. En om het allemaal nog erger te maken baseert hij zijn
droombeeld op een ecologische theorie, waardoor dit alles ook nog eens een weten-
schappelijk tintje krijgt. Zo levert het natuurbehoud een natuurbeeld op, dat niet in
staat is om het op te nemen tegen de economische theorieén die het beleid van onze
overheid bepalen. Het is jammer, maar het is niet anders. Maar ik hoop wel, dat dat
goed is begrepen. Het mag duidelijk zijn, dat we in dit hoofdstuk een ander beeld wii-
len schetsen, een beeld dat naar onze mening wél een weg weet aan te wijzen. In het
begin is gesteld, dat we eerst het verkeerde gebruik moesten bekijken, alvorens we in
staat zouden zijn om het juiste gebruik te herkennen. Welnu dat eerste is nu gedaan.
Het wordt tijd eens te gaan kijken hoe het dan wel moet.

Over- en onderontwikkeling

In het algemeen ervaren we de komst van brandnetels of pitrussen in een natuurre-
servaat niet als een verrijking. Integendeel: vaak bekijken we de komst van zulke
soorten met argwaan. Hier is een sluipend bederf. Er zijn krachten aan het werk, die
de waarden van het reservaat bedreigen. Desondanks valt het niet te ontkennen, dat
de binnenkomst van een soort, die er eerst niet was, op zichzelf gezien een diversiteits-
verhoging inhoudt. In het licht van de beschouwingen in de vorige paragrafen zouden
we de komst van pitrussen of brandnetels in een reservaat, waar ze eerst niet waren,
dus als een positief verschijnsel moeten opvatten. Hoe zit dat nu? Zijn natuurbehou-
ders met hun eigen doelstelling in strijd? Het antwoord is: nee. En we weten ook best
aan te geven, waarom dat zo is. De komst van de brandnetel of pitrus duidt op een
proces, dat voor de toekomst van het vetblad, de gevlekte orchis of de klokjesgentiaan
niet zo gunstig is. Algemene soorten dringen binnen, maar daarmee hangt samen, dat
de meer bijzondere soorten op de tocht komen te staan. In het klein gezien, en over
de korte termijn gerekend is hier van verhoging van de diversiteit sprake, maar naar
landelijke maatstaven en een langere termijn gerekend juist van een verlaging. En het
natuurbehoud kiest voor dat landelijk, lange-termijnaspect. Het voorbeeld laat zien,
dat diversiteit als criterium goed bruikbaar is, maar dat het objectief vaststellen hoe
het met de diversiteit van een gebied is gesteld, niet kan, omdat men bij iedere beoor-
deling ervan eerst een keuze moet maken. Wélke diversiteit wenst men te beoordelen?

Maar er blijkt ook iets anders. Dat is, dat een uitspraak als ‘rust leidt tot diversiteit,
dynamiek tot éénvormigheid’, niet zo maar klakkeloos gehanteerd mag worden. Dy-
namiek kan wel degelijk ook diversiteitsverhogend werken. De theorie van diversiteit

97



en stabiliteit is op zijn minst voor discussie vatbaar. Nu is het in het gegeven voorbeeid
niet mogelijk om ons standpunt te bepalen. Pitrus in een voedselarm ven kennen we
als een bijzonder agressieve plant, die al het andere onder de voet loopt. Voor brand-
netels geldt min of meer hetzelfde. Maar het verschijnset dat hier gesignaleerd wordt
geldt ook in situaties waar de zaak minder eenvoudig ligt.

Door het Peelgebied, het ontwaterde hoogveen op de grens van Brabant en Lim-
burg, loopt een spoorlijn. Het is de lijn van Eindhoven naar Venlo. Langs de baan
zien we hoe de eentonige vegetatie van struik- en dophei en van pijpestrootjesbulten
wordt verrijkt met brandnetels en brede rietzomen. Maar een stukje daarbuiten, waar
de invloed wat bescheidener is, zien we welriekende nachtorchissen, leuke zeggesoor-
ten en andere planten die het in een natuurreservaat helemaal niet zo siecht doen. Heel
veel waarden die we nu koesteren als ‘half natuurlijk’ danken hun ontstaan juist aan
die vormen van dynamiek, als die welke we in de Peel langs de spoorbaan constateren.
De blauwgraslanden zijn een gevolg van de verplaatsingen van mest en voedingsstof-
fen in de richting van de boerderijen; de rijke Desmidiaceeéngemeenschappen in de
Oisterwijkse vennen net zo. Die vennen zijn wereldberoemd geweest door hun rijk-
dom aan tientallen mooie, zeldzame en ecologisch-geografisch interessante algen die
zich in het water bevonden. De oorsprong daarvan moet zonder twijfel gezocht wor-
den in de ontginning van het Moergestelse Broek, waardoor mestsioffen in de beken
kwamen die de vennen verrijkten. Eigenlijk zouden we de explosie van soorten, die
daar het gevolg van was, dus als een uiting van vervuiling moeten opvatten, de bijzon-
dere soorten als indicatoren van verontreinigd water. Ze hebben de oorspronkelijke
soorten, die kenmerkend waren voor het voedselarme milieu, verdrongen. Dat waren
er niet zo veel. Maar als we bedenken, hoe moeilijk het is om voedselarmoede te creé-
ren, en hoe kwetsbaar dat is voor uitwendige beinvioedingen, dan kunnen we ons heel
goed inleven in het standpunt, dat hier op grote schaal - laten we zeggen mondiaal
gezien - diversiteit is aangetast. Het lijkt allemaal heel sterk op wat zojuist over
pitrussen en brandnetels werd gezegd; het verschil is meer gradueel dan principieel.

Al deze overwegingen doen ons op een geheel andere manier naar het verschijnsel
van diversiteit, van biologische rijkdom kijken. Inderdaad hebben de theoretici van
het natuurbehoud gelijk als ze zeggen, dat de natuur zelf tot rijkdom aanleiding geeft,
als je haar met rust laat. Maar als dat de lang gaat duren, dan neemt die rijkdom weer
af en dan kan een duwtje in de goede richting geen kwaad. Zo kan menselijke bein-
vloeding ten goede en tenr kwade werken. Er bestaat een optimum. Het voert een beet-
je te ver om de gehele gedachte uit te werken, maar, aangezien alIe'verhoudingen in
de natuur tot energetische te herleiden zijn, ligt de uitspraak voor de hand, dat voed-
selrelaties en energiestromen in uiterste consequentie bepaiend zijn voor de verrijken-
de of verarmende invioed die de mens op de natuur kan uitoefenen. Wordt een teveel
aan mineralen, aan voedingsstoffen weggenomen, dan ontstaat onderontwikkeling,
die slecht is voor mens én natuur. In de woestijn is het slecht leven. Komt er daarente-
gen een teveel aan voedingsstoffen, dan spreken we van overontwikkeling. Het is dit
laatste waar we in Nederland het messte mee te maken hebben. En de natuur zelf,
maar evengoed de mens kunnen beide doen ontstaan, beide wegnemen. Ze kunnen

98



dus beide ten goede of ten kwade werken.

De opvattingen zoals die hier zijn weergegeven veranderen ook onze opvattingen
over de vervreemding van de natuur, en daarmee onze richtlijnen voor een ecologisch
inpasbaar leven. Het is niet juist om te beweren dat voor 1900 de mensen in harmonie
leefden met de natuur en daarna niet meer. Onze voorouders gingen niet zachtzinnig
met hun omgeving om. Dat het water vervuilde weten we al van de middeleeuwen.
Erger nog is de uitputting van de bodem. Heidevelden ontstonden doordat geiten en
later schapen de grond verarmden en de jonge boompjes verhinderden uit te groeien.
Bij de intensieve druk werden die heidevelden tot zandverstuivingen die voor de men-
sen alleen armoede en bedreiging betekenden. Het was woestijnvorming binnen onze
eigen grenzen. In de veengebieden was het niet anders. Te intensieve verveningen heb-
ben er aanleiding toe gegeven dat met storm de legakkers het begaven en er grote pias-
sen ontstonden. Bij de opkomst van de steden legde zich over dit patroon een nieuw,
grootschaliger patroon. De steden en de met het daar verzamelde kapitaal aangelegde
polders vormden het overontwikkelde deel, de onderontwikkeling zagen we daarbui-
ten, op het oude platteland, De zandverstuivingen namen ongekende vormen aan en
bedreigden hele dorpen. In de negentiende eeuw gebeurde hetzelfde nog eens, toen
op regionaal niveau. Industriestreken, zoals Twente en Oost-Groningen ontstonden.
De Randstad begon zich te ontwikkelen. Nu is het proces nog verder voortgeschreden.
Nederland vormt samen met zijn buurlanden de es, zo zou je het kunnen zeggen, van
Europa en de zandverstuivingen, de ontbossingen en de armoede zijn verplaatst naar
een ander deel van de wereld. Dat de problemen van vervuiling al oud zijn, is zojuist
al gezegd. Maar de problemen van overontwikkeling zijn bij iedere fase steeds groter
geworden. Dat is ook logisch, want er werd steeds meer bij betrokken. De problemen
van onderontwikkeling zijn altijd erg geweest en ze zijn ook nooit minder geworden,
alleen verder komen te liggen. Begonnen op de Veluwe, zo zouden we het kunnen zeg-
gen, en uiteindelijk terechtgekomen in Afrika en Azig.

De verscheidenheid van de natuur is met dit proces parallel verlopen. De grenzen
tussen wat we over- en onderontwikkeling noemen waren de plaatsen, waar zich bij-
zondere planten en dieren vestigden; de ‘gradiénten’ noemen we ze in de taal van de
natuurbehouders. Bij iedere volgende fase in de geschiedenis schoven nieuwe gradién-
ten over de oude heen. Ze vernietigden de oude, en deden plaatselijk de rijkdom afne-
men. Maar ze brachten wel nieuwe elementen. Voor Nederiand als geheel betekenden
ze dus een verrijking. Zo kunnen we de natuur van Nederland beschouwen als de ex-
pressie van de economie van het verleden. De biauwgraslanden en heidevelden zijn
de overblijfselen van de economie van de middeleeuwen. De weidevogels vormen een
categorie, verbonden met de zeventiende eeuw: de tijd van de polders. De Brabantse
weteringen met hun vaak interessante flora en fauna vertegenwoordigen de negentien-
de eeuw, net als de sintethopen, maar ook de Desmidiaceeén van Oisterwijk doen dat.
Ze representeren de economie van de grote ontginningen en van de industrialisatie.
Rond negentienhonderd schoven de grenzen over onze landsgrenzen heen. Dat was
het moment waarop de aftakeling van het Nederlandse landschap begon. Nederland
was de es van Europa geworden, compleet met gifbelten, bio-industrie en alles wat

99



er bij hoort. Maar het proces was toen al eeuwen aan de gang. Ons landschap is het
resultaat van een uitputtingsslag, zo kunnen we het samenvatten. Alle vennen, wielen,
laagveenplassen, moerassen, broekbossen, blauwgrasianden — het zijn allemaal her-
inneringen aan de schade en schande van een voorbije tijd. De resten van die slag, dat
zijn onze nu gekoesterde natuurreservaten — heel wat anders dus dan herinneringen
aan een tijd dat de mens nog in vrede met de natuur leefde.

Als we van het hier geschilderde beeld uitgaan, dan is de relatie tussen mens en na-
tuur een heel andere dan die, welke we zojuist uit het traditionele natuurbeeld hebben
afgeleid. Dan is een zekere mate van beinvloeding goed voor de natuur en dan is het
niet de mens die de zaak verprutst, maar veeleer een niet in de hand gehouden proces.
In zo’n visie is de menselijke economie niet strijdig met de natuur. Integendeel: er zijn
veel parallellen en een uit de hand gelopen economie zou er wel eens de oorzaak van
kunnen zijn, dat het ook met de natuur uit de hand is gelopen. We hebben gezien hoe
armoede en ecologische onderontwikkeling nauw aan elkaar gekoppeld waren. Maar
ook aan de andere kant van het spectrum gelden zulke overwegingen. De probiemen
van werkloosheid, zoals we die nu kennen, zijn een symptoom van overontwikkeling.
Het voert hier te ver om het verband tussen werkloosheid en het barmsijsie of de klok-
jesgentiaan te gaan uitdiepen. Maar als we de woorden Ooypolder en zes-
baks-duwvaart noemen, dan is duidelijk in welke richting we dit moeten zoeken. Als
we ons streven naar diversiteit in de natuur op deze manier opvatten, dan kunnen we
het woord natuurbehoud als een progressief woord zien. Dan gaat het erorm die condi-
ties aan te kunnen geven waaronder een toekomstige economie de mens zowel als de
natuur weet te respecteren. En dan zouden die twee doelstellingen wel eens aardig met
elkaar kunnen samenvallen. Z6 is natuurbehoud inderdaad in staat randvoorwaarden
aan te geven voor economen en politici.

Naar een progressief natuurbeleid

De landschapsarchitecten zeggen, dat we niet bang moeten zijn voor het landschap
van de toekomst. Grootschalige structuren hoeven helemaal niet lelijk te zijn. Ze bie-
den ook nog mogelijkheden voor geknutsel: voor leuke hellinkjes waar natuurliefheb-
bers hun hart kunnen ophalen. En niemand kan ontkennen dat Pernis in de verte een
imposant gezicht is. De landschapsarchitecten halen dan met afgrijzen uit naar de
groengebroekte eekhoorns; de nostalgische natuurbehouders die de klok weer terug
willen zetten; die oma’s jurken uit de mottenballen halen, en en passant de vaart der
volkeren een halt willen toeroepen terwille van het barmsijsje en de kickjesgentiaan.
De groengebroekte eekhoorns roepen dan terug dat dat wel moet. Natuurbehoud is
zelfbehoud, zeggen ze. Ze wijzen op de schikbarende achteruitgang van wat zij de na-
tuur, het natuurlijke milieu noemen en ze vinden dat daar gauw wat aan gedaan moet
worden.

Ik ben het met geen van beiden eens. Het gdat slecht met de natuur. Dat valt op
geen enkele manier te ontkennen. Het natuurlijke van nu is op geen enkele manier
minder natuurlijk dan dat van vroeger, maar het vertoont wel een karig beeld. Daar-

100



om is opkomen voor het behoud van wat er nog is geen schande. Maar we moeten
dat niet doen met de hypothese van diversiteit en stabiliteit in het hoofd. Dat voert
tot nostilgisme en de vinger wijzen naar de twintigste-eeuwse boer, die het allemaal
zo slech: doet.

Beter is et om de economen het tegenspel te leveren waar ze zelf om vragen. Het
landschap van de toekomst boezemt mij schrik in — ten minste als we de zaak moeten
overlaten aan de economen van de commissie Wagner, de EG en het kabinet Lubbers,
Maar we kunnen er ook wat aan doen. We kunnen onze argumenten hanteren om te-
genspel e geven, We kunnen aannemelijk maken dat rijkdom aan pianten en dieren
wel degelijk iets te maken heeft met de kwaliteit van het bestaan, en dat economen
en politici zich dat hebben aan te trekken. En we kunnen strategieén ontwikkelen, die
ons de mogelijkheid geven om in de praktijk met zulke ideeén wat te doen. Zulke stra-
tegieén kunnen heel defensief zijn. Ze kunnen vragen aan de economie van morgen
om de natuur te ontzien. Ze kunnen ook heel offensief zijn: dan stellen ze het huidige
reilen en zeilen aan de kaak, en ze proberen er iets beters voor in de plaats te steflen.
Het oude, traditionele natuurbehoud kent één strategie, die van behouden wat je be-
houden kunt. Hier hebben wij ervaren, dat tegenover zo’n conservatieve strategie ook
een progressieve vereist is. Bovendien kan men, als men de relatie tussen men en na-
tuur in de toekomst wil bezien, aan technische, maar ook aan politieke oplossingen
denken. Uiteindelijk zijn natuurlijk die laatste veel belangrijker dan de louter techni-
sche. Want als het maatschappelijke kiimaat voor het vinden van oplossingen niet be-
staat, dan valt met techniek niet veel te doen. Zo komt een viertal strategieén in onze
aandacht. We zullen ze in het kort de revue laten passeren. Natuurlijk valt over ieder
ervan heel lang te praten. We doen dat hier niet; het gaat ons meer om ¢en overzicht
van de mogelijkheden. Op andere plaatsen gaan we er uitvoeriger op in.

Natuurbehoudstrategieén. .

De meest defensieve strategie zouden we kunnen omschrijven ais ‘onderzoek alle
dingen en behoud het goede’. Het is de conservatieve kant van het natuurbeheer. Ze
leunt het meeste aan tegen het traditionele natuurbehoud, die van de groengebroekte
eekhoorn.

De korte analyse van het ontstaan van het Nederlandse landschap (ook deze is el-
ders uitvoeriger geschetst) als de resultante van een aantal economische processen in
het verleden, heeft laten zien hoe een mozaiek is ontstaan van structuren: over- en on-
derontwikkeling van heel verschillende oorsprong, heel verschillende schaal en heel
verschillende ouderdom. Het is een structuur die heel complex is en die, als ze kapot
gaat, nodit en néoit meer terugkomt. Het is geen natuurbehoud in de letterlijke zin
van het woord, zo hebben we gezien. Het is cultuurbehoud, als we daarvoor in de bres
willen springen. Het vertelt ons iets over de economie van de middeleeuwen, van de
Zeventiende, de negentiende seuw. Het is zeer terecht als we daar waarde aan willen
toekennen. Onze zorg ervoor is te vergelijken met die voor onze oude binnensteden
of voor de schilderijen in onze musea. Maar als we dat willen, dan moeten we wel we-

101



ten te kiezen. We moeten onszelf een oordeel vormen over de waarden die we koeste-
ren en over de factoren die deze beheersen, de manieren waarop we ze in stand weten
te houden. Dat vraagt om een ecologisch onderbouwd kwaliteitsconcept. Er is de laat-
ste jaren veel te doen over de kwaliteit van water, bodem en lucht, en de gedachten
over te stellen eisen bewegen zich sterk in een ecologische richting. Het is fijn om dat
te merken, maar het vraagt ons om richtlijnen die wel wat verder gaan dan de bestude-
ring van simpele dosis-effectrelaties. Natuurlijk zouden we ook aile gedachten over
onderlinge betrekkingen tussen landschappen en tussen onderdeien van het landschap
kunnen negeren. We zouden kunnen zeggen: het gaat ons om diversiteit en daarmee
basta. Maar dat is niet erg realistisch. De ene diversiteit is de andere niet, en aan weike
geven we nu de voorkeur? Daarvoor is een kennis van de historie van het landschap
vereist. De theorie van over- en onderontwikkeling kan ons helpenr om uit te maken,
welke kenmerken in de Nederlandse flora en fauna nog bij het oerlandschap horen;
bij structuren waar wij als mensen toch niets aan kunnen of wiilen veranderen, zoals
de kwel vanuit het pleistoceen, die de moerassen van Noordwest-Overijssel en de
Vechtplassen op zijn geweten heeft, of de invioed van de zee. Ze kan aangeven welke
door de mens ontketende krachten structuren hebben doen ontstaan waar we waarde
aan hechten, en vooral ook hoe die te handhaven zijn.

De tweede strategie die we hier zouden willen noemen is er ook een van bloemetjes
en beestjes, van natuurbeheer en natuurbehoud. We zouden haar als de progressieve
zijde daarvan kunnen omschrijven. Ze vraagt zich af hoe in het landschap van de toe-
komst de planten- en dierenwereld het beste aan hun trekken kunnen komen. We noe-
men zo0’n strategie tegenwoordig een scenario {Centrum voor Energiebesparing,
1982). Het ontwikkelen van scenario’s, min of meer gekwantificeerde toekomstvoor-
spellingen, waarin met behulp van computers allerlei processen met elkaar in relatie
gebracht worden, is op het ogenblik nogal in de mode. Daar zitten zeker gevaarlijke
* kanten aan. We kunnen het werk omschrijven als gekwantificeerd koffiedikkijken,
een stuk je magie bedrijven onder het mom van wetenschappelijkheid. We moeten ons
er dan ook zeker niet op verkijken. Maar dat neemt niet weg, dat het werk zijn nut
kan hebben. We moeten het een beetje bescheiden bezien. In het verleden zijn dingen
gedaan, waarvan de vervelende gevolgen zich pas later aandienden. Daar valt lering
uit te trekken en met de verkregen kennis valt beter naar de problemen van de toe-
komst te kijken. Zo gaat het altijd bij de toepassing van wetenschap. Om te begrijpen
hoe dingen in elkaar zitten, hoe ze tot stand gekomen zijn, wordt aitijd naar het verle-
den gekeken. Maar om de ervaringen in te passen in ons bestaan, dat vereist ¢en zicht
op de toekomst. Wetenschap richt zich op het verleden; beleid, en in het kielzog daar-
van ook de techniek, op de toekomst. En de toegepaste wetenschap die neemt van bei-
de een portie mee, wat natuurlijk niet zonder risico is. Het kijken naar de toekomst
is zelf geen wetenschappelijke activiteit. Het heeft te maken met een oordeel over de
meest te verkiezen samenievingsvorm en daaruit voortvioeiende verlangens. Het
steunt op morele en ethische overwegingen, en kan daarmee samenhangend ook heel
verschillend zijn. Zo zouden wij bijvoorbeeld onze eisen van natuurbehoud zo belang-
rijk kunnen achten dat naar onze mening alle andere belangen daaraan moeten wor-

102



den aangepast. Dan ontwerpen wij prachtige, rijk geschakeerde structuren, waarin
de natuurlijke diversiteit een optimalie kans krijgt; en vervolgens zeggen wij tegen de
economen dat die daarvoor een economie moeten ontwikkelen, Het is natuurlijk niet
te verwachten, dat we met zo’n poging veel succes zullen hebben. Beter is het om ons
wat bescheidener op te stellen. We kunnen een zekere economische noodzaak erken-
nen en ons daarna afvragen, hoe er in de gegeven omstandigheden er het beste van
te maken is. We begrijpen dat het model van over- en onderontwikkeling heel geschikt
is voor het aangeven van richtlijnen. Daaruit valt immers af te leiden op welke manie-
ren functies kunnen samengaan, of hoe juist door gescheiden voor te komen, deze
functies aanleiding kunnen zijn voor het ontstaan van nieuwe biologische rijkdom.
Het is hier niet de plaats om die hele methode uit de doeken te doen. Maar één voor-
beeldje mag misschien duidelijk maken, wat er bedoeld wordt.

Velen bepleiten tegenwoordig een vergaande integratie van landbouw en natuurbe-
houd (Werkgemeenschap Landschapsecologisch Onderzoek, 1980). Als we het na-
tuurbehoud zo willen opvatten als hiervoor is gedaan — dus als streven naar diversi-
teit — en als we dat streven enige inhoud willen geven, dan lijkt dat geen juist streven;
we kunnen dat de boeren niet aandoen. De gradiénten die het boerenland vroeger zo
rijk maakten aan planten- en dierenieven, bestonden bij de gratie van plaatselijke on-
derontwikkeling. De produktie was op zulke plaatsen zo laag dat geleidelijke overgan-
gen konden bestaan naar andere, rijkere gronden. Wat wij door deze maatregel aan
de boeren gaan vragen is, hoe je het ook wendt of keert, een teruggang naar de pro-
duktieverhoudingen van een halve eeuw terug. Delen van zijn land zal hij niet moeten
bemesten, vaak zelfs moeten uitputten door er wel aan te onttrekken, er niets voor
terug te brengen. Dat kun je van een boer uit deze tijd niet eisen. Daar komt nog bij
dat in een wereld die bereid is om met minder energie genoegen te nemen een grotere
autonomie van onze voedselvoorziening zal moeten bestaan. De Nederlandse boeren
kunnen het zich dan niet eens permitteren om suboptimaal te produceren. Want dat
Zou Z0’n meer autonome economie gewoon onmogelijk maken (Slesser, 1975). Of be-
doelen de bepleiters van integratie, dat de natuurbehouders gas terug moeten nemen,
met minder genoegen moeten nemen? Dan moeten wij wel beseffen, dat zij afstand
doen van zeer veel diversiteit; zoveel, dat we ons moeten afvragen of het natuurbe-
houd zich bij de feiten heeft neergelegd, en in wezen zichzelf heeft geliquideerd. Maar
een gezonde landbouw blijkt wel mogelijk te zijn, zonder daf ze haar omgeving be-
derft. Ock daarvoor zal heel wat gas terug moeten worden genomen; maar het past
welin de beelden die we ons van een nieuw landschap, expressie van een nieuwe econo-
mie, kunnen voorsteilen. Is het niet veel realistischer om daarnaar te streven? Dan
kunnen boer en natuurbehouder naast elkaar in vrede leven.

De inbreng van ecologische argumenten in een maatschappelijke discussie
Met de bespreking van dit voorbeeld zijn we terechtgekomen in een nieuwe catego-
rie van argumenten. Ze zijn nu niet meer gericht op het barmsijsje en de klokjesgen-

tiaan als zodanig; maar ze zien barmsijsjes en kiokjesgentiaan als bemiddelaars voor

103



een maatschappelijk gebeuren, iets wat het totaal aangaat van ecologisch, econo-
misch en sociaal handelen. Een strategie, die hieruit voortvloeit, zouden we kunnen
omschrijven als ‘de bestrijding van eenzijdige economisme’. Deze strategie wil boven
het enge natuurbehoud, het opkomen voor diversiteit, uitstijgen. Ze is echt bedoeld
om de economen te bestrijden die ongevoelig zijn voor de argumenten van ecologen
en die het oppeppen van de groei als de enige mogelijkheid willen zien om onze econo-
mie uit het slop te halen. Om duidelijk te maken wat hier bedoeid is, is het goed om
het voorbeeld van de boer en de natuurbeschermer nog even wat door te trekken. Het
doel van de boer is produktie. Het doel van de natuurbehouder is diversiteit. Volgens
het principe van diversiteit en stabiliteit zijn deze beide doelstellingen onverenigbaar.
Want gestabiliseerde, gerijpte ecosystemen zijn per definitie voedselarm.

Maar de theorie van de onder- en overontwikkeling laat zien, dat het om een gradu-
eel verschil gaat. De hoogste produktie en de hoogste diversiteit vind je niet op dezelf-
de plaats. Daarom zal er ook altijd onenigheid tussen boeren en natuurbehouders blij-
ven. Ze zullen beiden wel eens een veer moeten laten. Maar verdergaande intensive-
ring zal voor beiden schadelijk zijn: eens wordt dan een stadium bereikt, waarin de
produkitiviteit en de diversiteit beide worden aangetast. En als je de conflicten oplost
door elkaar een kluif toe te werpen: een stukje meerwaarde uit ons bruto nationale
produkt, dan maak je de toestand op den duur voor beiden bercerd. Het betekent,
dat natuurbehouders en boeren in concrete, dagelijkse situaties vaak tegenover elkaar
kunnen staan, maar dat voor de lange termijn beider belangen samenvloeien. Zo’n
visie werkt dus de solidarisering van belangengroepen in de hand. Dit geldt voor alle
produktieve krachten in de maatschappij, niet alleen voor de landbouw. De theorie
van onder- en overontwikkeling blijkt in staat te zijn, om dit in cijfers en grafieken
uit te drukken. We moeten niet nalaten dat te doen; zowel in een omvattende theorie,
als in uitgewerkte vorm bij concrete conflicten. Bij het Minisierie van Landbouw, bij
Economische Zaken, bij de commissie Wagner en bij alle beleidsmakers, waar het
maar wenselijk is. En natuurlijk ook bij de politieke partijen, die uiteindelijk zullen
moeten vertellen, hoe de zaken zullen verlopen. Het kan niet genoeg.

Dit laatste brengt ons dan vanzelf op mijn vierde strategic. Als wij democratie
nastreven in de besluitvorming, dan moet de gemiddelde burger, die zijn gezonde ver-
stand weet te gebruiken, in staat zijn om te cordelen, waarover het nu allemaal gaat.
Nu gaat het er natuuriijk niet om, dat deze gemiddelde staatsburger de hele ecologi-
sche theorievorming in zijn hoofd heeft, als hij naar het stemhokje gaat. Maar we
kunnen er waarschijnlijk van uitgaan dat de essentiéle grondregels voor een evenwich-
tiger omgang met de natuur de mensen meer vertrouwd zijn dan in de dagelijkse prak-
tijk blijkt. De relatie tussen gelijk blijven en veranderen, tussen te veel en te weinig
en ook die tussen wat mensen willen en waar ze zich aan te houden hebben, is hun
best bekend. Maar het omgaan daarmee wordt hen onmogelijk gemaakt door de wer-
kelijkheid van alle dag. En daartoe worden ze om de oren geslagen met argumenten,
die hen laten zien, hoe fout ze denken, als ze het niet met onze groei-economen eens
zijn. De theorie van over- en onderontwikkeling kan voor hen een steuntje in de rug
zijn om wat meer op eigen ideeén te vertrouwen. Bijvoorbeeld door te ervaren, hoe

104



mondial: probiematiek en milieuproblematiek twee kanten van het zelfde probleem
zijn, als onderontwikkeling en overontwikkeling op wereldschaal. Of door te zien hoe
de oplossingen van de korte termijn je in de nesten brengen, als je op de lange termijn
gaat kijken. Bijvoorbeeld de zuiveringsinstallaties, die stromen afval, vaak voortko-
mend uit de produkten van derde-wereldlanden, legitimeren in een enorme energie-
verspillling. Ook leert men hiermee de rol begrijpen van energie, die alle facetten van
ons leven beheerst — ten goede, maar steeds meer ook ten kwade. De gedachte van
onder- en overontwikkeling kan tastbaar maken wat iedereen ais het intrappen van
een open deur ervaart, maar waar men zo vaak zo weinig mee doet: het feit dat alles
met alles samenhangt.

Kortom, het gaat hier om een maatschappelijk gerichte milieu-educatie (Stichting
voor Milieu-educatie, 1981). Het gebruik van de ecologische theorie van over- en on-
derontwikkeling moet abstracte en vaaggevoelde dingen concreet maken, en ons mo-
gelij)kheid van handelen geven. Eigenlijk vormt deze strategie de belangrijkste strate-
gie die wij als ecologen, betrokken bij het wel en wee van de natuur, de wereld hebben
aan te bieden.

Er zijn best wel grote verschillen tussen de mensen van vorige eeuwen en die van
nu, als we hun relatie met de natuur beschouwen. We zouden dat ook wel als een vorm
van vervreemding kunnen beschouwen. Maar die vervreemding moeten we niet zoe-
ken in het feit dat de natuur vroeger een vriend was, en nu een vijand. Zo is het niet.
Ze ligt vooral in de omstandigheid, dat onze huidige maatschappelijke structuren ons
constant de idee opdringen van een natuur als een in partjes verdeeld, beheersbaar
ding. Ons daarvan te genezen, dat zouden we de hoofdzaak van de ecologische theorie
kunnen noemen.

Eigenlijk weten we alles al lang

‘Ecologisch inpasbaar leven is heel moeilijk en er komt heel wart geleerdheid bij kij-
ken.’ Dat lijkt de boodschap van dit verhaal te zijn. Anderen zeggen dat het helemaai
niet nodig is om een holistische ecologische theorie te formuleren, als je je op toe-
komststrategieén wilt werpen. Wat er moet, wat er ecologisch inpasbaar is, overzie
je met je boerenverstand, schijnt men ons te willen zeggen. Een klein beetje is daar
wel van waar. Het gaat in wezen om dingen die we met een zekere dosis gewone intetli-
gentie aan moeten kunnen. Maar, zo vragen we ons af, waarom lukt dat dan niet?
Hoe komt het dan, dat wij mensen niet meekrijgen? Hoe komt het, dat we constant
in posities gedwongen worden, waarin we met de rug tegen de muur staan? En hoe
komt het dat we, als we eens een succesje behalen, ons constant moeten afvragen: was
dit nu wat we ons hadden voorgesteld? Moeten we hier gelukkig mee zijn? Dat komt,
doordat die holistische visie geen gemeengoed is. Dat, wat wij vanzelfsprekend vin-
den, wordt door anderen niet zo gezien. ‘Wat een waanidee hebben die mensen toch’,
denken we dan. Ja, dat is waar. En om daar wat aan te doen, hebben we argumenten
nodig. Dan moeten intelligentie en levenservaring worden ondersteund door een con-
sistente theorie van de natuur. Hoe rijk de natuur er in de eenentwintigste eeuw uit

105



zal zijn, dat weet niemand. Zelfs de siuurgroep van de Brede Maatschappelijke Dis-
cussie zal het niet kunnen zeggen. Maar we weten wel, dat er in het verleden fouten
zijn gemaakt. De ecologische theorie kan een goed middel zijn om die fouten op te
sporen en er lering uit te trekken. Zo kan ecologie werkelijk progressief zijn. Niet door
te vertellen hoe het nu moet, maar wel door duidelijk te maken wat we bedoelen als
we het over natuur hebben. En door ons daarna heel nadrukkelijk af te vragen, of
we met die natuur wel voldoende rekening houden; door de natuur te bezien als een
randvoorwaarde voor het landschap, de economie, menselijk geluk en zelfs tot op ze-
kere hoogte voor overleven, voor alles in één. Het barmsijsje en de klokjesgentiaan
als volwaardige gesprekspartners in een Brede Maatschappelijke Discussie. Zo hoort
het ook. Want één ding zullen economen, politici en alle andere beletdsmakers goed
moeten beseffen: de natuur, daar kunnen we nocit omheen. En natuurbehouders en
landschapsecologen kunnen aan het besef van die stelling veel bijdragen.

Literatuur

Centrum voor Energiebesparing, 1982. Het CE-scenario, een realistisch alternatief. Een verkenning van
de mogelijkheden om een milieuvriendelijke, energiezuinige en sociaal-economisch aanvaardbare 1oe-
komst te realiseren. Delft, 244 p.

Daly, H.E., 1974. The economics of the steady state. American Economic Review, mei [974: 15-21.

Dobben, W.H. van & R.H. Lowe-McConnell (ed.), [975. Unifying concepts in ecology. Junk Publishers,
Den Haag; Pudoc, Wageningen: 300 p.

Lorzing, H.. 1982, 60 Jaar ordenen met het landschap: de veranderingen in de opvattingen over het land-
schap in de ruimtelijke ordening in de afgelopen 60 jaar. Groen 38 (12): §91-600.

Rijksinstituut voor Natuurbeheer, 1979, Natuurbeheer in Mederiand, deel |; Levensgemeenschappen. Pu-
doc, Wageningen, 392 p.

Schroevers, P.]. (red.), 1982. Landschapstaal. Een stelsel van basisbegrippen voor de landschapsecologie.
Reeks landschapsstudies, deel 1. Pudoc, Wageningen, 109 p.

Slesser, M., 1975. Energy requirements of agriculture. In: J. Lenihan & W.W. Fletcher (ed.): Food. agri-
culture and the enviconment. Blackey, Glasgow: 1-20.

Stichting voor Milieu-Educatie, [981. Milicu-educatie: idecén en praktijk. Brochure SME, 13 p.

Werkgemeenschap Landschapsecologisch Onderzoek, 1980, Landbouw en natuur, scheiden of verweven?
Verslag van een studiedag. WLO-Mededelingen 7(3): 62-88.

World Conservation Strategy, 1980. Living resources conservation for sustainable development. [UCN/
UNEP/WWF, Gland, Zwitserland, 66 p.

106



Deel 4 Natuur en maatschappij

In de discussie rond de natuurbescherming blijken niet alleen levensbeschouwelijke
en wetenschappelijke visies aan de orde te komen, maar tevens komen — al dan niet
in het verlengde daarvan — de visies op de maatschappij naar voren.

Huisman geeft een overzicht van de belangrijkste benaderingswijzen binnen het
natuur- en milieubeleid, zoals die op het niveau van de overheid, al naar gelang de
politieke stroming, voorkomen.

Van Koppen analyseert de maatschappelijke discussie over natuurbescherming
vanuit de tegenstelling tussen Verlichting en Romantiek. Hij probeert te komen tot
een herwaardering van de romantische kritiek op de technologische vooruitgang. In
het maatschappelijk krachtenveld moet de natuurbeschermer positie kiezen, waarbij
zijn politieke opstelling in het geding komt.

Ter Keurs gaat hierop in en bekritiseert de natuurbescherming voor zover zij haar
doelstellingen als absolute norm aan de maatschappij wenst op te leggen.

107



Visies op milieubeleid

H. Huisman

Inleiding

Na een periode van schijnbare eenstemmigheid over het te voeren milieubeleid, lokt
de bescherming van de leefomgeving nu meer politiek debat uit. Niet langer uitbouw
van wet- en regelgeving, maar inperking van regeldichtheid, harmonisatie en integra-
tie staan op de agenda. In de politieke discussie is een viertal verschillende visies te
onderscheiden. Elk van deze visies legt een zwaar accent op één van de vier uit-
gangspunten die elk milieubeleid kenmerkt: regeigeving (normering), financiéle prik-
kels {markt), bestuurlijke vormgeving (decentralisatie) en inspraak en beroep (partici-
patie).

Een terreinverkenning

Rond 1970 was de opvatting vrij algemeen dat in de na-corlogse periode van econo-
mische groet het belang van de leefomgeving was verwaarloosd. Uit deze tijd stamt
de wat geforceerd aandoende tegenstelling tussen welvaart en welzijn, De welvaarts-
groei had nieuwe schaarsten gecreéerd, zowel fysieke als sociaai-culturele en psycho-
logische. De ongebreidelde en ongerichte economische expansie trof in veler ogen alle
biaam en termen als ‘nul-groei’, ‘pas op de plaats’ en *selectieve groei’ werden ge-
meengoed in het politieke vocabulair. Van regeringszijde werd deze tijdgeest vertolkt
in een lawine van mens- en milieuvriendelijke nota’s. Ook in EG-verband ondernam
men actie, getuige de twee milieu-actieprogramma’s en de clausulering van art. 1 van
het Verdrag van Rome. De vijf sociaal-economische doeistellingen van de SER wer-
den met een zesde milieudoelstelling uitgebreid. Alle beleidsterreinen, zo werd voor-
gesteld, dienden zich te onderwerpen aan een facet-toetsing op het terrein van onder
meer milieu, ruimtelijke ordening, energie, kwaliteit van de arbeid en internationale
arbeidsverdeling. Zichzelf respecterende organisaties wedjjverden in het naar buiten
brengen van opvattingen over de beschermwaardigheid van de omgeving. De nood-
zaak van ‘ecologische inpasbaarheid van het menselijk handelen’ en, meer prozaisch,
het beginsel de ‘vervuiler betaalt’ werden algemeen aanvaard. Zo de milieuiasten de
economische groei zouden vertragen, wat weliswaar geen vooropgezet doel was, dan
werd dat niet als een onverteerbare schaduwprijs opgevat. Regionaal was deze groei-
inperking wel expliciet doel, bijvoorbeeld met het instrument van de selectieve inves-
teringsregeling (SIR). Kernenergie-programma’s werden getroffen door een socort
moratorium. Ook andere grootschalige technologieén kwamen in discussie. De term
‘macro-risico’s’ gaf hier uitdrukking aan. De chemische verontreiniging van het mi-
lieu, als het ware de onbetaalde rekening van het verleden, werd onderkend, met name

108



de kankerverwekkende eigenschappen van bepaaide stoffen kregen een haast diaboli-
sche lading. De onvrijwillig opgelopen risico’s moesten tot het uiterste beperkt wor-
den, zo niet geheel uitgebannen.

Ondanks alle goede bedoelingen verkeert het milieubeleid nog in een beginfase.
Slechts voor een beperkt aantal wetten geldt dat zij reeds enkele jaren in werking zijn.
Tot in de jaren zeventig was de Hinderwet nagenoet het enige instrument. Achtereen-
volgens kwamen daarna tot stand de Wet Verontreiniging Oppervlaktewateren
(WVQ, .970), de Wet inzake de Luchtverontreiniging (WLV, 1972), de Wet Veront-
reiniging Zeewater (WVZ, 1975), de Wet Chemische Afvalstoffen (WCA, 1979), de
Afvalstoffenwet (AVW 1979), de Wet Geluidshinder (WG 1980). In behandeling zijn
de Wet Bodembescherming, de Wet Milieugevaarlijke Stoffen, de Interimwet Bo-
demsanering en de uitbreiding van de Wet Algemene Bepaiingen Milieuhygiéne waar-
in onder meer de milieu-effect-rapportage wordt geregeld. In voorbereiding zijn ten
slotte wetgeving op het gebied van externe veiligheid en een complete herziening van
de Hinderwet.

De uitvoering van het milieubeleid is sterk gedecentraliseerd. Met uitzondering van
de WCA is nagenoeg de gehele vergunningverlening in handen gelegd van de provin-
ciale besturen en gemeentebesturen (Hinderwet). Alleen de uitvoering van de finan-
ciéle regelingen (WIR, schadevergoedingen, saneringsbijdrage} ligt in handen van de
centrale overheid. Deze decentralisatie geeft het vergunningverlenend gezag een grote
mate van flexibiliteit bij het vaststellen van de normen, waarbij naast de conditie van
het milieu tevens de individuele omstandigheden van de bedrijven in aanmerking kun-
nen worden genomen. Een en ander betreft de vergunningseisen voor stationaire
bronnen. De normstelling voor produkten en toestellen (produktnormen, type-keu-
ringen ¢.d.) wordt bij voorkeur op supranationale schaal verricht (EG bijv.).

De uitvoering van voornoemde wetten blijkt in de praktijk problemen met zich mee
te brengen. De overheidsorganisatie kan de nitvoering van de wetten niet aan. De ver-
gunningverlening wordt sterk belemmerd door een overvioed van aanvragen die de
ambtelijke kanalen verstoppen. Hierdoor blijven milieu-investeringen soms achter-
wege en krijgen de belangrijke gevallen waar het milieu in het geding is te weinig en
te traag aandacht. De controle op naleving van de verordeningen is gebrekkig, het
controle-apparaat blijft achter bij de snelle groei van de regeigeving en is kwantitatief
en kwalitatief zwak, Tevens speelt hier een structureel probleem van kennisachter-
stand van de overheden op milieutechnisch terrein. De kennisontwikkeling vindt
plaats in dezelfde bedrijven die door de overheid eisen opgeiegd krijgen voor de best
uitvoerbare of beschikbare technieken. Dit geldt vooral bij de lagere overheden, waar
zoals gezegd, het zwaartepunt van de uitvoering ligt. Volgens de Vereniging van Ne-
derlandse Gemeenten is er voor toepassing en uitvoering van alle milieuwetten een
paar duizend man extra nodig.

De economische stagnatie heeft het milieu een lagere plaats op de politicke agenda
bezorgd. Andere problemen drongen zich op de voorgrond. De invoering van mieuwe
milieuwetten wordt danig vertraagd. De kosten van het milieubeleid zijn nu een punt
van discussie geworden. Het ‘de vervuiler betaalt’-beginsel wordt losser gehanteerd.

109



De regering brengt nota’s uit over deregulering, onder meer voor de terreinen Ruimte-
lijke Ordening en Milieubeheer. De regeigeving op deze terreinen wordt als onnodig
knellend, groeibelemmerend en kostenverhogend ervaren.

In het kort gezegd, de betaalbaarheid komt ter discussie te staan. Dat de jaarlijkse
lasten van het miliebeleid rond de 1% van het BNP vergen, betekent nog niet dat het
een onomstreden, marginale post is. In vergelijking met bij voorbeeld de Verenigde
Staten, Japan en Zweden liggen deze kosten nog aan de lage kant; het niveau is onge-
veer hetzelfde als thans in de Bondsrepubliek. De effecten op de economie van deze
kosten zijn onder meer een daling van het produktievolume en een klein netto verlies
aan arbeidsplaatsen. Tegenover deze [asten staan uiteraard baten van vermeden scha-
de aan gezondheid, planten, dieren, materialen en onroerend goed en toegevoegde ba-
ten op het terrein van welzijn en technologische vernieuwing. Ook al zijn deze baten
veelal moeilijk in geld uit te drukken, toch lijkt de conclusie gerechtvaardigd dat de
vermeden schade veelal de kosten van bestrijdingsmaatregelen evenaart of overtreft.

Natuur- en landschapsbescherming is traditioneel een zaak van het particulier ini-
tiatief. Via verwerving van eigeridom werden gebieden gevrijwaard van veranderin-
gen die dreigden als gevolg van bestemmingswijziging of modernisering van beheer.
Op de Rijksbegroting werden gelden gereserveerd voor subsidiéring van dit particulier
initiatief. De Natuurschoonwet (1928) leverde de wettelijke basis. In 1967 werd de Na-
tuurbeschermingswet van kracht. Aanwijzing van een gebied tot naruurmonument
maakte daadwerkelijke bescherming en invioed op het beheer mogelijk. Het beleid
bleef nog in het teken staan van aankoop en beheer van de meest waardevolle en be-
dreigde gebieden.

Rond de jaren 70 kwam, zoals gememoreerd, het milien hoog op de poiitieke agen-
da. In plaats van een ad hoc aankoopbeleid werd natuur- en landschapsbescherming
een facet van een integrale beleidsplanning. In hoog tempo kwamen er nota’s en nieu-
we regelingen tot stand: Nota landelijke gebieden (1977), Nota nationale parken, In-
terimnota nationale landschapsparken, Relatienota (1975), Beschikking bosbijdra-
gen en Beschikking natuurbijdragen (1976), Structuurschema natuur- en landschaps-
behoud (1981), Structuurschema openluchtrecreatie (1981), landinrichting (1980), en
militaire terreinen (1981}, Op grond van wettelijke regelingen, pseudo-wettelijke sub-
sidieregelingen en beleidsnota’s kan langs 15 verschillende wegen een gebied een speci-
ale status krijgen in het belang van natuur- en landschapsbescherming (Valkenburg,
1983). De besluitvorming is aanzienlijk ingewikkelder geworden, waarbij overigens
vraagtekens kunnen worden geplaatst bij de effectiviteit en doelmatigheid. Het lijkt
er soms op dat het spoor van de geintegreerde beleidsvoorbereiding en -ontwikkeling
wegvoert van de handelingspraktijk, terwijl daarnaast een ander spoor van be-
stuurlijk gedifferentieerde handelingsgerichtheid figureert.

De landbouw beheert tweederde van het grondoppervlak in Nederland en bepaalt
met de wijze ‘waarop dit gebeurt in hoge mate de ontwikkeling van natuur en land-
schap. De modemne bedrijfsvoering heeft weinig heel gelaten van het voor buiten-
staanders zo romantische, traditionele boerenbedrijf. In het oog lopende gevolgen

110



van vooral de na-ocorlogse ontwikkeling zijn verandering van het landschap en verar-
ming van flora en fauna. Als gedeeltelijk antwoord op de problemen werd in de jaren
zeventig door de ministeries van Landbouw, VRO en CRM een beleid ontvouwd
waarbij het landelijk gebied dient te worden opgedeeld in drie categoricén. Ten eerste
de gebieden met nadruk op de landbouw. Hier kan deze bedrijfstak voldoende pro-
duktief blijven om als bron van inkomen voor de boeren en voor de met de landbouw
verbonden industrie te fungeren, en om haar bijdrage te leveren aan de export. Onge-
hinderd door conflicterende eisen kan zij hier de exierne effecten tot een minimum
beperken. Ten tweede de gebieden met nadruk op de natuurbescherming. Hier kan
worden voortgebouwd op het werk van de natuurbeschermingsorganisaties die ai [an-
ger naast natuurgebieden marginale landbouwgronden in beheer nemen om deze te
beschermen tegen ontginning. En ten slotte de waardevolle agrarische cultuuriand-
schappen met een gemengde functie. Delen van deze gebieden zijn de zogenoemde re-
latienota-gebieden met specifieke beleidsinstrumenten, waaronder agrarisch beheer
met gebruiksbeperkingen ten behoeve van natuur- en landschap, waar financiéle com-
pensatie tegenover staat.

Dit deel van het relatienotabeleid is tot nu toe geen groot succes gebleken. In 1982
waren pas 160 overeenkomsten, goed voor ruim 1500 hectare, afgesloten. Zowel uit
natuurbeschermings- als landbouwkringen kwam kritiek: het instrument zou te star
zijn en in deze vorm van marginale betekenis blijven. Hieraan is nu ten dele tegemoet
gekomen. Maar de bereidheid van de boer om mee te werken lijkt klein te blijven. In
natuurbeschermingskringen vreest men mee te werken aan een beleid waarin het af-
stoten van gronden door de landbouw oogmerk is en de landbouw in verreweg het
grootste deel van het landelijk gebied zijn gang kan gaan. Ook vraagt men zich af of
de oorspronkelijke levensgemeenschappen en de soortenaantallen wel te handhaven
zijn op zo’'n klein areaal, dat veelal versnipperd is in uvitgestrekte cultuurlandschap-
pen. Inlandbouwkringen steit men dat de hoeveelheid grond die aan de reguliere land-_
bouw wordt onttrokken weliswaar gemiddeld niet veel is, maar dat dit voor de regio’s
die het treft anders ligt. Hier wordt met het reserveren van gronden voor natuurgebie-
den en met het opleggen van gebruiksbeperkingen verdere streekontwikkeling ge-
smoord. Een toekomst als museumboer wordt ook niet als een wenkend perspectief
gezien.

Uit de publieke discussie over landbouw en de wisselwerking tussen landbouw, na-
tuur en milieu komen twee beleidslijnen naar voren die worden aangeduid als het
perspectief van scheiding van functies en verweving van functies. Bij het perspectief
van scheiding van functies wordt er vanuit gegaan dat daardoor zowel de landbouw
als natuur en milieu het beste zijn gediend omdat dan beide sectoren, op hun eigen
terrein en met de hun ten dienste staande eigen middelen, hun eigen doelstellingen op-
timaal kunnen bewerkstelligen. In het perspectief van verweving van functies wordt
gesteld dat de iandbouw, naast inkomen en werkgelegenheid, altijd op functionele
wijze natuur en landschap heeft geproduceerd en dat de doelstellingen van zowel de
landbouw als van natuur en milieu het beste zijn gediend wanneer deze onderlinge ver-
wevenheid weer wordt hersteld.

111


http://aan.de

Tezeifder tijd wordt gesteld dat de natuurbescherming te lang heeft vastgehouden
aan starre ideaalbeelden van de oude cultuurlandschappen en aan de ‘in 1900 was alles
op zijn mooist’ mythe. Te gemakkelijk wordt dan de esthetische waarde van het resul-
taat van menselijke inspanning gescheiden van het nut ervan. Het landschap wordt
zo een facade.

In het perspectief van scheiding van functies wordt verwacht dat, zonder de¢ pro-
duktie te kort te doen, op een kleiner areaal en met een grotere efficiéntie van ingezette
non-factormiddelen een hoog ontwikkelde agrarische beroepsbevolking aan het werk
kan blijven. Marginale gronden kunnen worden afgestoten ten behoeve van stads- en
dorpsgebied, produktiebos en semi-natuurgebied, of door extensief beheer en aange-
paste technologie toch nog rendabel worden gemaakt. Efficiénte produktie houdt ook
in dat externe effecten zoals vervuiling van het oppervlaktewater, het grondwater ¢n
de lucht beter kunnen worden beheerst. Ook de natuurbeschermer kan zich veilig voe-
len in zijn eigen gebied en dit geheel volgens zijn eigen doelstellingen beheren en in-
richten. De kennis die nodig is voor mono-sectoraal beheer en inrichting is voor een
deel aanwezig, nieuwe kennis kan met de gebruikelijke onderzoekmethoden worden
vergaard. Over de inrichting en het beheer van ‘elkaars’ gebieden hoeft niet gesproken
te worden.

Perspectieven voor het milieubeleid

Elk milieubeleid steunt op normering, marktwerking, decentralisatie en participa-
tie, maar in de verschillende visies ligt het zwaartepunt verschillend. Politiek-bestuur-
lijk gezien is de kern van het onderscheid tussen de vier visies de vraag wie een centrale
rol spelen bij de feitelijke vormgeving van het milieubeleid.

In het perspectief van centrale normering is dit de overheid. Er zijn hierbij nog twee
varianten te onderscheiden. Die waarbij de overheid de belangen-van de industrie
goed in het oog houdt en die waarbij zij aanmerkelijk zwaarder tilt aan haar verant-
woording voor het milieu. Het gaat hier om een verschillende afweging van doelste}-
lingen. -

Bij versterkte marktwerking gait het erom de milieu-eisen van de samenleving zo-
veel mogelijk tot geiding te brengen op het niveau van de ondernemer of individuele
vervuiler, zodat financieel-economische prikkels weer een voorname rol kunnen spe-
len.

Decentralisatie is erop gericht de bevoegdheden te verdelen over lagere overheden
en functionele bestuursorganen waar, door een zo breed mogelijke samenspraak tus-
sen alle betrokkenen, naar een zo groot mogelijke consensus wordt gestreefd.

Bij participatie wordt aanmerkelijk meer gewicht' toegekend aan initiatieven die
voortkomen uit milieugroepen, omwonenden en belangenorganisaties en daarmee
aan het bewerkstelligen van de hiervoor vereiste openheid van overleg en procedures,

Deze indeling van politiek-bestuurlijke visies op milieubeleid bouwt voort op de ai-
gemene karakterisering van politieke visies in Nederland die gegeven is in het rapport
Beleidsgerichte toekomstverkenning (Wetensschappelijke Raad voor het Regerings-

112



beleid, 1980). Dit rapport deeit het Nederlandse pelitieke landschap in met behulp van
twee onderscheidingen. De eerste onderscheiding is die van de drie stromingen: de li-
berale, de socialistische en de confessionele. De tweede onderscheiding loopt dwars
door de drie stromingen heen; zowel binnen de l[iberale als binnen de socialistische en
confessionele visie menen de schrijvers van het rapport twee verschillende posities aan
te trefferi: de technocratische en de sociocratische. De technocratische positie wordt
gekenmerkt door een vertrouwen in technologie. De technisch-economische besturing
staat voorop, in sociaal opzicht dient de maatschappij zich aan deze besturing aan te
passen. De sociocratische positie staat hier lijnrecht tegenover. Hier overheerst het
vertrouwen in initiatieven uit de sociale sfeer. Sociale overwegingen, met name de
sociaal-culturele motieven van belanghebbenden, staan voorop en *de technologie’
dient zich aan te passen. De twee posities verschillen in de rol die men wil geven aan
de overheid. In de technocratische positie heeft de overheid een stuwende rol, in de
sociocratische positiec vertrouwt men vooral op zelfregulering en is de rol van de over-
heid eercer bemiddelend dan stuwend.

Samen leveren deze twee onderscheidingen een schema op van zes karakteristieke
visies, De politiek-bestuurlijke visies op milieubeleid kunnen in dit schema ais volgt
worden ondergebracht. Het perspectief van centrale normering hoort thuis bij de
technocratische visie op liberale grondslag, maar ook bij de technocratische visie op
socialistische grondslag. Het perspectief van versterking van de markt is typerend
voor de liberale stroming, en met name voor de sociocratische variant daarvan. Het
perspectief van decentralisatie hoort op de eerste plaats bij het confessioneel-techno-
cratische standpunt. Het perspectief van participatie tenslotte is typisch voor de socio-
cratische positie, zowel binnen de confessionele als de socialistische visie.

Achtereenvolgens zullen de vier voornoemde visies op milieubeieid worden bespro-
ken, steeds vanuit het gezichtspunt vamn de visie. Hierin voorkomende opvattingen en
stellingen hebben zodoende alieen hun geldigheid binnen deze visie.

Centrale normering

Een normstellend beleidsperspectief dat de belangen van de industrie goed in het
oog houdt, is e kenschetsen met een drietal trefwoorden: grenzen stellend, voorwaar-
den opleggend en mogelijkheden scheppend. Meer dan tot nu toe dient evenwel in de
pas te worden gelopen met de EG op het gebied van wetgeving, normstelling, heffin-
genstelsels en procedures. De concurrentiepositie van de Nederlandse industrie zal
zwaarder moeten wegen in het milieubeleid - de industrie dient een gelijkwaardige
positie en behandeling te krijgen naast de bescherming van het milieu (zie de adviezen
van de Commissie Wagner). Om hieraan gestalte te geven is een duidelijke coordinatie
vereist tussen de verschillende overheden. De huidige uitvoeringspraktijk is te on-
doorzichtig en te ver gedecentraliseerd. De ondernemer ziet zich geconfronteerd met
tal van instanties, lange procedures, lokaal uiteenlopende en snel veranderende nor-
men en e¢en concurrentievertekening ten opzichte van het buitenland door de opeen-
hoping van wetten. Ten eerste zal de centrale overheid een meer voorspelbare en vaste-

113



re koers moeten uitzetten in de planvorming en algemene regelgeving. Daarbij kan
ze gebruik maken van kosten-batenanalyses, zowel bij de prioriteitstelling in het mi-
lieubeleid als geheel, als bij de uiteindelijke regelgeving op afzonderlijke deelterrei-
nen. De afweging heeft dan enerzijds betrekking op vermeden schade, de positieve
welzijnsaspecten en de kosten en anderzijds op de bedrijfsmatige gevolgen voor de
getroffen activiteit en bedrijfstak. Tevens moet meer dan voorheen een wetenschap-
pelijke onderbouwing van de normstelling worden geleverd.

Kortom, via een integrale aanpak worden de onderlinge prioriteiten vastgesteld en
de beleidssectoren en -instrumenten daarop afgestemd. Daarbij past een bevordering
van de eenheid van beleid, niet alleen horizoncaal, tussen de verschillende sectoren of
departementen, maar ook verticaal tussen de verschillende niveaus.

De natuur dient in de eerste plaats te worden beschermd via het particulier initiatief,
bij voorbeeld door aankopen van marginale landbouwgronden door de Vereniging
tot Behoud van Natuurmonumenten en door belastingfaciliteiten voor particuliere
landgoedeigenaren. De overheid is hier echter onmisbaar. Zij kan reservaten creéren
door ruilverkavelingen en inpolderingswerken. Speciale aandacht verdienen hierbij
plant- en dierpopulaties van internationale betekenis. Integratie van landbouw en na-
tuur lijkt op lange termijn een illusie. Beheersovereenkomsten dienen dan ook vooral
als overgangsmaatregel naar reservaatvorming. Integratie van landbouw en land-
schap is zeer wel mogelijk vooral via ruilverkavelingen.

Bij de tweede variant van het normerend beleidsperspectief krijgt de overheid een
zwaardere verantwoordelijkheid voor de bescherming van het milieu. Hierbij moet
de mens centraal staan en heeft de natuur een nutsfunctie, dus geen eigen prioriteit.
De huidige versnipperde wetgeving belemmert een integrale afweging en effectieve
uitvoering van beleid en dient te worden hervormd tot een samenhangend geheel. Om
de democratische besluitvorming goed tot haar recht te laten komen en te vrijwaren
van particularisme moet zorgvuldig de adequate bestuursiaag bij de verschillende
soorten beslissingen worden gezocht. Het gaat immers niet aan dat projecten van na-
tionaal belang op lokaal verzet kunnen stranden - dit geldt zowel voor besluiten in
de sfeer van de natuurbescherming als voor het entameren van risicodragende activi-
teiten. Deze besluitvorming staat borg voor een beheersing van de omvang van de kos-
ten — immers de schaduwprijs van het doen en laten van activiteiten wordt uitdrukke-
lijk meegewogen. Het ligt hier het meest in de rede via de algemene middelen de in-
komsten en uitgaven te laten verlopen, waarbij redelijkheid en draagkracht de ver-
deelsleutels zijn. Bij verplichtingen die aan particulieren en bedrijven worden opge-
legd telt het resultaat zwaarder dan de inspanning. Het strakkere beleid wordt verde-
digd met het argument dat dit de economische ontwikkeling en het scheppen van
werkgelegenheid niet nadelig hoeft te beinvioeden. Veel studies wijzen immers op een
licht positief macro-economisch effect dat vooral samenhangt met de vraag naar goe-
deren en diensten als antwoord op regulering. Het is mede de taak van de overheid
te zorgen dat er in Nederland een milieu-sector-beleid van de grond komt — te meer
omdat zij de omvang van de vraag naar milieugoederen kan bepalen — waardoor de
benodigde apparatuur en diensten op de binnenlandse markt beschikbaar komen.

114



De criteria voor de regelgeving worden ontleend aan volksgezondheidsoverwegin-
gen, waarbij niet te gauw wordt toegegeven aan vermeende technische onoverkome-
lijkheden. Het veelvuldig gebruik van dit argument door het bedrijfsieven heeft de
geloofwaardigheid ervan aangetast. Zo’n beleid zet het bedrijfsleven onder druk haar
creativiteit en technisch vernuft aan te wenden waarmee, zoals gebleken is, de innova-
tie gebaat is. In de Verenigde Staten en Japan heeft een dergelijk beleid veel successen
opgeleverd. Het EG-beleid is op dit terrein veelal te behoudend -~ Nederland zou er
niet voor moeten terugschrikken verder te gaan in de normstelling van de grenswaarde
van de EG-richtlijnen. Kortom, de centrale regelgeving dient te worden uitgebreid.

Versterkte marktwerking

Dit perspectief voor milieubeleid is te karakteriseren met het (refwoord markt. Een
belangrijke stelling is hier dat de huidige benadering onvoldoende prikkels biedt voor
de bedrijven en daarnaast leidt tot zeer ongewenste neveneffecten. De belangrijkste
hiervan zijn dat het milieubeleid niet kosten-effectief is en dat, ondanks de goede be-
doelingen, de innovatie niet wordt bevorderd. De vergunningverienende instanties
richten zich te veel op het voorschrijven van middelen, een terrein waar veel techni-
sche kennis voor nodig is, en laten het te weinig bi} doelvoorschriften. Doelvoor-
schriften geven bedrijven de ruimte te zoeken naar de voor hun eigen specifieke om-
standigheden beste methode ter beperking van de overlast en hinder. Normen kunnen
op deze manier ook als minimum-eis fungeren.

Naast normering en vergunningverlening is ook de wijze van controle op de nale-
ving van belang, Wanneer de overheid niet zelf controleert, maar wel de wijze van
controleren vaststelt, kan veel aan de ondernemingen worden overgelaten. Hierbij
kan worden aangesloten bij de reeds in het buitenland bestaande ‘Quality assurance
system’, of ‘Good manufacturing practice’. Doordat de overheid siechts procedureie.
regels stelt volgens welke de onderneming zelf haar produkten controleert en procédés
bewaakt, worden de milieu-cisen die de samenleving stelt, veel meer in de onderne-
mingsplanning geintegreerd, Deze internalisering van milieu-eisen wordt in deze op-
tiek bewerkstelligd en uitgewerkt in een combinatie van zelfcontrole onder verant-
woordelijkheid van de ondernemingsleiding en economische sancties (bijv. financiéle
aansprakelijkheid). Samengevat, de overheid beweegt zich met de regulering teveel
Op een terrein waar ze geen competentie heeft, met als gevolg dat de kwaliteit van het
milieu te duur betaald wordt, Beter ware het meer met economische prikkels te werken
en meer ruimte te geven aan de markt. Hiermee zijn weliswaar niet alle fysieke regule-
ringen overbodig, maar ondoelmatig en weinig kostenbewust handelen van de over-
heid wordt er wel mee teruggedrongen.

Grondverwerving voor reservaatvorming ten behoeve van natuurbescherming
moet plaatsvinden door particuliere aankoop, niet door onteigening via ruilverkave-
ling of herinrichting. Grote onbenutte mogelijkheden liggen nog in {vrijwillige) parti-
culiere samenwerking tussen boeren en natuurbescherming. Dit blijkt bijvoorbeeld
uit het succesvolle weidevogelbeheer van de Bond van Friese Vogelbeschermings-

115



wachien en uit de recente opkomst van het vrijwillig landschapsbeheer. De overheid
dient zich zoveel mogelijk te beperken tot het ondersteunen van dergelijke particuliere
initiatieven. Daarnaast kan zij vergoedingen leveren bij strikt vrijwillige beheersover-
eenkomsien tussen natuurbescherming en boer.

Decentralisatie

Bij een decentralisatiebeleid wordt gestreefd naar een zo breed mogelijke samen-
spraak tussen belanghebbenden en anderen, aansturend op een zo groot mogelijke
consensus tussen overheid, burgers, bedrijven en instellingen. Dit kan het best zo
dicht mogelijk bij de burger gebeuren, waarbij de lokale overheid de globale kaders
van de centrale overheid met specifieke verfijningen kan invullen. De huidige praktijk
tendeert naar deze situatie. Deze decentralisatie is functioneel omdat het vergunning-
verlenend lokale gezag een grote mate van flexibiliteit wordt gegeven bij het vaststel-
len van normen, waarbij naast de individuele omstandigheden van de bedrijven tevens
de ecologische inpasbaarheid in de woon- en leefomgeving het best kan worden beoor-
deeld. Ecosystemen variéren immers van nature in opbouw, in samenstelling en in
eigenschappen; dat geldt dan uiteraard cok voor de normen die men ter bescherming
ervan aaniegt. Niet uniforme emissie-normen, maar milieukwaliteitsnormen staan in
dit perspectief centraal. Landelijke normen kunnen nooit op een adequate wijze met
de iokale en regionale omstandigheden rekening houden. Dergelijke normen gaan in
de samenleving functioneren als maxima, ook al zijn ze bedoeld als minima. Tot pas-
sieve gehoorzaamheid gedwongen, verontreinigt men tot aan de toelaatbare grens.
Lagere overheden en publiekrechtelijke bedrijfsorganisaties, zoals provincies, ge-
meenten, water- en zuiveringsschappen, produktieschappen, enzovoort herbergen
veel kennis en inzicht en zorgen bovenal voor een verantwoordelijke uitvoering. Over-
leg neemt in deze benadering een belangrijke plaats in. Immers een gezamenlijk geno-
men besluit biedt de beste garanties voor naleving.

De grenzen van de flexibiliteit worden getrokken door jurisprudentie bij beroeps-
en kroonprocedures aangespannen door de vergunningaanvrager, de inspecteur van
volksgezondheid, lokale opponenten, enzovoort. Deze toetsing staat borg voor
rechtsgelijkheid, niet in de zin van resultaat maar van inspanning. Het wettelijk in-
strumeniarium behoeft weinig aanpassingen, want deze heeft nu al het karakter van
kaderwetten die de provincies een grote bewegingsvrijheid geven bij normering en ver-
gunningpraktijk. Een uniforme taakverdeling tussen de bestuursiagen is echter niet
aan te bevelen. Wanneer nationale belangen in het geding zijn is het noodzakelijk dat
de centrale overheid de uiteindelijke verantwoordelijkheid draagt. Maar om de afwe-
ging tussen milieu en zaken als werkgelegenheid en ruimte zo dicht mogelijk bij de
betrokkenen te laten plaatsvinden, kunnen ook gemeenten en functionele organen als
waterschappen in plaats van provincies een normerende rol spelen.

Ook het natuurbehoud moet primair worden behartigd door goed overleg tussen
organisaties. In ruilverkavelingen zal dat resuiteren in reservaten en beheersgebieden.
Beheerspiannen dienen op dezeifde manier te worden opgesteld. Daarnaast kan de

116



boeren en consumenten via voorlichting worden gewezen op hun verantwoordelijk-
heid jegens de schepping.

Participatie

Anders dan bij decentralisatie, waar lagere vertegenwoordigende en functionele be-
stuursorganen een centrale plaats innemen, zijn het bij participatie de milieugroepen,
de omwonenden en de belangenorganisaties die nauwer betrokken worden bij de be-
leidsvoorbereiding, -vaststeliing en -uitvoering. Het is in deze gedachtengang niet al-
leen aan de overheid het algemeen belang te behartigen. Door een spreiding van ver-
antwoordelijkheden over de samenieving wordt ernaar gestreefd de omvang van de
overheidsbemoeienis op milieugebied terug te brengen.

Het wordt in dit perspectief verbazingwekkend geacht dat de huidige normering
nog zoveel krediet heeft, ondanks het aparte falen. Als voorbeeld moge dienen de aan-
pak van milieugevaarlijke stoffen. Op EG-niveau bestaat een zwarte lijst met 1500
stoffen die regulering vergen. Gemiddeld heeft de EG drie jaar en twintig concepten
nodig voor het uitvaardigen van één richtlijn. Gesteld dat er geen nieuwe stoffen zou-
den bijkomen duurt het zo tot in de 23e seuw voordat het programma voltooid is. Qok
het overleg over de Rijn (I.R.C.), al sinds 1950 gaande, laat een voortgaande verslech-
tering zien. Tien jaar na de VN-conferentie over het leefmilien in Stockholm is de ba-
lans zeer ongunstig: het gaat slecht met het milieu in Nederland, in Europa en in de
rest van de wereld. En, alhoewel milieu erg hoge prioriteit geniet bij de bevolking, la-
ten de bestaande structuren amper ruimte voor participatie.

IMustratief is de steeds terugkerende roep om de bercepsprocedures voor burgers
te ontkrachten, de geheimzinnigheid die het openbaar bestuur en bedrijven samen
creéren, zogenaamd om de bevolking niet nodeloos te verontrusten, en de afwerende,
geirriteerde houding van bestuurders ten opzichte van burgerinitiatieven. Dit bestuur-
dersmonopolie roept apathie en machteioosheid op, en sluit mogelijke samenwerking
en consensus uit. Het resultaat is dat het milieu er slecht bij gedijt. Particuliere initia-
tieven, als bij voorbeeld van de Stichting Reinwater in haar processen tegen de Franse
Kalimijnen, zijn een onmisbare aanvulling van initiatieven van de overheid. Zo zijn
er meer voorbeelden, de werkgroep Energiediscussie en het Centrum voor Energie-
besparing in de Brede Maatschappelijke Discussie staan borg voor een brede betrok-
kenheid en mogelijk een grote iegitimatie van het energiebeleid voor de komende ja-
ren. Een belangrijk instrument voor het betrekken van de bevolking bij het milieube-
leid is de milieu-effect-rapportage. Mits er tevens ruimte is voor het opnemen van al-
ternatieven, biedt zo’n rapport een goede informatiebasis voor een ieder die zich me-
deverantwoordelijk voeit. De bestaande decentrale uitvoering van het milieubeleid
biedt veel aanknopingspunten om participatie in de praktijk te brengen.

Wel is hiervoor een grotere openbaarheid vereist met betrekking tot onder meer de
Wet Arbeidsomstandigheden, de Warenwet, de Wet Algemene Bepalingen Milieuhy-
giéne: milieugroepen en omwonenden kunnen in de onderneming vertegenwoordigd
zijn via de milieuraden. Zij hebben ook een controlerende taak, en wel naar twee kan-

117



ten. Zij kunnen de ambtenaar behuipzaam zijn, omdat zij vaak beschikken over bij-
zondere kennis en informatie waar ze nu weinig mee kunnen doen. Door hun een rol
te geven, kan hun ongenoegen werkzaam worden gemaakt en worden tegelijkertijd
nieuwe milieuschandelen voorkomen. Ze kunnen echter aok de ambtenaar zelf con-
troleren in zijn beleidsvoorbereidende en uitvoerende rol. De controle op de uitvoe-
rende macht is in deze sociocratische optiek immers niet alleen aan de volksvertegen-
woordiging voorbehouden. Als instrument om de openheid van het ambtelijk appa-
raat belast met het milieubeleid ten opzichte van de desbetreffende bevolkingsgroep
te bevorderen kan, naar Amerikaans voorbeeld, de ‘Lawsuit’ of *Citizens suit juris-
diction’ dienen. Als een overheidsdienst zijn wettelijke verplichtingen niet nakomt,
kunnen burgers hem via de rechter aanmanen. Bij het alsnog in gebreke biijven kun-
nen de burgers zich vervoigens tot de rechter wenden, die dan de vergunningplichtige
of de wetsovertreder eisen kan opleggen.

Samenwerking tussen boeren en natuurbeschermers moet niet zozeer worden ge-
zocht op bestuursniveau, maar op plaatselijk niveau. Niet het compromis, maar de
integratie moet daarbij het doel zijn. Het rentmeesterschap en de verantwoordelijk-
heid voor komende generaties gebieden echter reservaten achter de hand te houden
ais laatste redmiddel voor bepaalde plant- en diersoorten. Het beheer daarvan moet
zoveel mogelijk plaatsvinden door boeren.

Tot besluit

De hierboven beschreven visies zijn ideaal-types, dat wil zeggen bewust gecon-
strueerd met het 0og op de interne consistentie. De visies zijn bedoeld om de publieke
en politieke discussie te verbreden en te bevorderen. Te vaak wordt de ‘sachzwang’
te hulp geroepen om een beleid te verdedigen of de smalle marges die de internationale
fora nog open laten. Vooral het milieubeleid lag lange tijd in de politieke luwte, Niet
in Den Haag werd beleid gemaakt, maar feitelijk door provinciale en gemeentelijke
besturen. De al eerder genoemde kamerbrede steun voor het milieubeleid, als was het
iets wat boven de politiek stond, heeft weinig goeds gedaan. Dit politiek vacuiim werd
opgevuid door een belangenstrijd tussen de milieu-organisaties in wisselende coalities
en de vergunningplichtige bedrijven. De criteria voor afweging en prioriteitstelling
ontbraken. Een vrucht van de huidige dereguleringsdiscussie is dan in ieder geval een
meer politieke profilering van het milieubeleid.

Literatuur

Valkenburg, L., 1983. Natuur en Landschap: 15 variaties in gebiedsaanwijzing. Tijdschrift voor Milieu
en Recht 1983 (1): 1423,

Wetenschappelijke Raad voor het Regeringsbeleid, 1980, Beleidsgerichte toekomstverkenning. Deel [, Een
poging tot uitlokking. Staatsuitgeveri), 's-Gravenhage, 149 p.

118



De milieubeweging tussen Verlichting en Romantiek
K. van Koppen

Inieiding,

In dit hoofdstuk wordt gepoogd de milieubeweging te begrijpen in samenhang met
de ontwikkeling van onze maatschappij in haar geheel, een ontwikkeling met als be-
langrijkste kenmerk de industrialisering van de produktie. Aan de hand van de ge-
schiedenis wil ik nagaan in welk opzicht de natuurbescherming, als belangrijk onder-
deel van de milieubeweging, is op te vatten als een vorm van maatschappijkritiek.
Daarbij kan het geen kwaad om allereerst nader aan te geven op welke vlakken de sa-
menhang tussen natuurbescherming en maatschappij zich kan manifesteren.

Natuurbescherming is op velerlei manieren verbonden met wat elders in de maat-
schappij gebeurt. Heel direct geldt die verbondenheid bijv. voor de vele natuurbe-
schermingsmaatregelen die via de overheid tot stand komen. Natuurbescherming is
hier de inzet van politieke belangenstrijd en is bovendien blootgesteld aan de golfsiag
van de economische conjunctuur. Een ander verband tussen natuurbescherming en
maatschappij ligt op het vlak van de achterliggende oorzaken van de natuuraantas-
ting. Er bestaan de meest uiteenlopende visies op de oorzaken van de huidige natuur-
en milieuproblematiek, maar bijna altijd wordt de schuld gelegd bij bepaalde algeme-
ne maatschappelijke ontwikkelingen. Dergelijke visies impliceren dat een werkelijk
succesvolle natuurbescherming niet genoeg heeft aan een aantal concrete natuurbe-
schermingsmaatregeien, maar ook een maatschappijverandering veronderstelt. En
een aantal milienorganisaties voert maatschappelijke doelstellingen zoals decentrali-
satie, antikapitalisme of educatie, expliciet in hun vaandel (Tellegen & Willems, 1978,
p. 160-171).

Er is nog een derde aspect in de relatie tussen natuurbescherming en maatschappij.
In de praktijk van de natuurbescherming en hun visie op de oorzaken van de natuur-
aantasting hebben mensen een bepaalde opvatting over natuur, die ze min of meer
vanzelfsprekend hanteren. Dit natuurbegrip — dat wat wij onder natuur verstaan —
is uiteraard ook nauw verbonden met ons begrip van natuurbescherming. De vanzelf-
sprekendheid waarmee we deze begrippen hanteren staat in schril contrast met de be-
gripsverwarring die optreedt wanneer we proberen ze expliciet te verwoorden. In de
natuurbeschermingsdiscussie tref je omschrijvingen als ‘natuur omvat de hele werke-
lijkheid’ aan naast opmerkingen als ‘échte natuur komt eigenlijk niet meer voor’. Een
belangrijk uvitgangspunt voor dit verhaal is nu dat er een samenhang bestaat tussen
ons begrip van natuur en natuurbescherming en onze positie in en visie op de maat-
schappij in het algemeen en het produktiesysteem in het bijzonder. Voor de cultuur-
filosofische achtergrond van dit uitgangspunt, aan te duiden ais dialectisch materia-
lisme, kan men goed terecht bij Lemaire {1976), p. 379 e.v. Dit aspect van de samen-

119



hang van natuurbescherming en maatschappij — kortweg samen te vatten met de leus
‘natuur is een maatschappelijk begrip’ — wil ik in dit hoofdstuk onderzoeken. [k
hoop op die manier enig licht te kunnen werpen op de huidige, vaak mistige discussie
rond natuur en positief te kunnen bijdragen aan de eigen maatschappelijke plaatsbe-
paling van de milieubeweging.

Om natuur als maatschappelijk begrip te onderzoeken is het nodig enige afstand
te nemen van de gangbare ideeén over natuur en natuurbescherming. [k doe dat door
terug te gaan in de geschiedenis en aan te knopen bij de Verlichting, een cultuurstro-
ming die wel het ‘take-off point’ van de moderne westerse beschaving is genoemd.
Haar cuituurhistorische tegenhanger was de Romantiek en de tegenstelling tussen de
verlichtingsidealen van technologische vooruitgang en rationaliteit en de romantische
waardering voor natuur en gevoel weerspiegelt zich in de huidige natuurbescher-
mingsdiscussie. Het milieu-activisme van de laatste twintig jaar is een poging tot kri-
tiek op een industriéle samenleving die in vele opzichten de belichaming is van de
ideeén van de verlichters. Vanuit het historisch perspectief van Verlichting en Roman-
tiek zal ik deze poging karakteriseren. Ik heb het idee dat op grond van deze karakte-
ristiek een paar belangrijke opmerkingen over de maatschappelijke betekenis van de
milienbeweging zijnte maken. Deze opmerkingen, uitdrukking van mijn persoonlijke
visie, vormen de afsluiting van deze bijdrage.

Verlichting

De term Verlichting staat voor een maatschappelijke en culturele stroming in de 18e
en in zekere zin ook de {9e eeuw. Deze siroming wordt gedragen door een burgerij
die zich heeft losgemaakt uit de traditionele greep van kerk en adel. Het eerste en cen-
trale kenmerk, waaraan de Verlichting tevens haar naam ontleent, is het vertrouwen
in het licht van de menselijke rede. Deze rede ziet men bij uitstek belichaamd in de
moderne natuurwetenschap., Newton is de culturele held. De menselijke rede stelt men
tegenover de oude zekerheden van geloof en openbaring. In samenhang daarmee stelt
men cen maatschappij van vrije en gelijke burgers tegenover de hiérarchie van de feo-
dale samenieving. Het doel en de zin van de maatschappij is gelegen in de maximale
ontplooiing en behoeftenbevrediging van haar burgers: de produktie van de ‘grootste
som geluk’. De meeste denkers verbinden dit ideaal aan dat van een democratische
samenleving waarin door goede educatie de rede en daarmee een helder zicht op na-
tuur en maatschappij, voor eenieder bereikbaar is. Dit doel van maximale behoeften-
bevrediging ofwel maximaal nut acht men realiseerbaar door een rationale politiek
- meestal gekoppeld aan een vrije markteconomie — en een natuurwetenschappelij-
ke beheersing van de natuur. '

Wanneer in de 19e eeuw de industriéle revolutie overal in West-Europa in alle hevig-
heid losbarst, treedt vooral de behegrsing van de natuur door een wetenschappelijke
techniek op de voorgrond. John Stuart Mill, de beroemde liberale econoom en voort-
zetter van het verlichtingsdenken schrijft in 1848: ‘Of the features which characterize
this progressive economical movement of civilized nations, that which first excites

120



attentior., through its intimate connexion with the phenomena of production, is the
perpetual, and so far as human foresight can extend, the uniimited, growth of man’s
power over nature’ (Mill, 1965, p. 706). Produktie naar behoefte door rationele be-
heersing van de natuur, zo zou ik de verlichtingsfilosofie hier willen samenvatten.

Dit verlichtingsideaal vinden we onverkort terug in het marxisme. Marx heeft gena-
deloze kritiek op het liberale beginsel van de vrije markt, dat zeker in de economische
prakitijk van die dagen weinig overeind liet van de vrijheids- en gelijkheidsidealen.
Maar als het om natuur gaat stemt hij met Mill in. Menseilijke ontplooiing veron-
derstelt, ‘dass der vergesellschaftete Mensch, die assoziierte Produzenten (. . .) ihren
Stoffwechsel mit der Natur rationell regein, unter ihre gemeinschaftiiche Kontrolle
bringen, statt von ihm als von einer blinden Macht beherrscht zu werden; ihm mit dem
geringsten Kraftaufwand und unter den, ihren menschlichen Natur wiirdigsten und
adédquatesten Bedingungen zu voilziehn.’ (Schmidt, 1974, p. 138)

De geschiedenis van de mensheid wordt zo geinterpreteerd als de succesvolle strijd
van de mens tegen de natuur. Daarbij wordt een scherp onderscheid gemaakt tussen
de mens als bewustzijn, als redelijk en vrij subject, en de natuur als materieel object,
geregeerd door noodzakelijke wetten, zonder andere waarde dan het menselijk nut.
Hierdoor wordt ook een strikte scheiding mogelijk tussen menselijke waarden en na-
tuurlijke gegevenheden, tussen ethiek en natuurwetenschap. Natuur, dat is voor de
verlichters in de eerste plaats de natuur van de moderne natuurwetenschap, het mate-
ri¢le systeem van de mechanische natuur (zie de bijdragen van Boers en Schuurman
in deze bundei). Deze natuur omvat in principe de hele stoffelijke werkelijkheid; er
is geen aparte plaats voor het ongerepte, het spontane of het levende. De doorbraak
van de mechanistische visie op natuur is nauw verbonden met haar succesvolle, tech-
nologische toepassing in de indusiriéle produktie. Deze houding van de Verlichting
tegenover natuur wordt sprekend getypeerd door Horkheimer en Adorno (1981, p. 12):
‘Die Aufkldrung verhalt sich zu den Dingen wie der Diktator.zu den Menschen. Er
kennt sie, insofern er sie manipulieren kann.’

De verlichtingsfilosofie is de filosofie van het industriéle tijdperk. Met de industria-
lisatie komen vele van haar visioenen tot werkelijkheid. De moderne natuurweten-
schap blijkt in staat een steeds groter deel van de werkelijkheid effectief te begrijpen,
en haar technologische toepassingsmogelijkheden overtreffen zelfs de stoutste ver-
lichtingsdromen. De mechanistische natuurvisie wordt daarbij verfijnd: de funda-
mentele principes krijgen steeds meer een abstract-mathematische uitdrukking en
voor het ontrafelen van natuurverschijnselen staan steeds complexere systemen mo-
del. In de nieuwe benaderingen, zoals de thermodynamica, de gquantummechanica en
de relativiteitstheorie, verdwijnt elke analogie met een tastbaar mechanisme. De nieu-
we, verfijnde, maar niet fundamenteel andere variant van de mechanische natuur
wordt wel aangeduid als cybernetische natuur (zie de bijdragen van Boers en Schuur-
man in deze bundel).

Op de wezenlijke punten wordt het vooruitgangsdenken van de Verlichting in Euro-
pese beleidskringen nog steeds gehanteerd, zoals Ter Borg-Neervoort (1982) in een re-
cente studie aantoont. Een citaat van Den Uyl uit de Volkskrant van 29 maart 1983

121



kan dit treffend illustreren: ‘Wie wil beweren dat de grondstelling van het socialisme,
zoals het in de vorige eeuw gestalte kreeg, te weten de rationele organisatie van de na-
tuurlijke hulpbronnen en van de menselijke arbeid ter voorziening [in de behoeften]
van mensen die als elkaars gelijken moeten worden beschouwd, iets aan actualiteit
verloren heeft?’ Den Uyl geeft hier cen bondige samenvatting, niet zozeer van een ex-
clusief socialistische grondstelling, dan wel van het verlichtingsideaal.

Het politieke debat in Den Haag gaat vooral over de vraag hoe deze rationele orga-
nisatie bereikt moet worden. In het geval van het milieubeleid: via centralisatie, de-
centralisatie, versterking van de markt of participatie? (Zie de bijdrage van Huisman
in deze bundel.} Hoewel rationele argumenten nogal eens dienst doen als camouflage
van politicke machtsstrijd, is dit debat, op zich genomen, zeker niet zonder betekenis.
Weinig mensen zullen beweren dat de rationale organisatie van de produktie al vol-
doende gerealiseerd is. Rationele produktie uit mijlieuocogpunt houdt immers ook in
dat men rekening houdt met nevenwerkingen die schadelijk zijn voor de menselijke
gezondheid of voor bepaalde economische functies van het milieu, waaronder bijv.
de recreatie. Niettemin is er, ook vanuit de natuurbescherming, steeds meer kritiek
op de technologie en het ideaal van rationele natuurbeheersing zeif (zie bijv. Westhoff
in deze bundel). Veel ideeén die bij dergelijke kritiek meespelen gaan terug op de Ro-
mantiek,

Romantiek

De cultuurhistorische stroming van de Romantiek, doorgaans gedateerd van eind
18e tot midden 19e eeuw, vormt een reactie op de Verlichting., Het is een reactie op
het eenzijdig benadrukken van de rede ten koste van het gevoel en de intuitie, een
reactie op de mechanistische natuuropvatting, een reactie cok op de industrialisatie
en de nieuwe machtsverhoudingen die daarmee samenhingen. Hoewel Verlichting en
Romantiek elk hun eigen kampioenen hebben, is het opvallend hoe bij vele denkers
in de verlichtingstraditie ook romantische elementen te vinden zijn. Marx en Engels
schrijven in hun vroege werk nog geestdriftig over de verzoening van mens en natuur
{Schmidt, 1974, p. 130). En Mill looft de schoonheid van de vrije natuur, Op een ma-
nier die zijn romantische tijdgenoten niet zou hebben misstaan en die ook ons erg be-
kend in de oren klinkt: ‘Solitude, in the sense of being often alone, is essential to any
depth of meditation or of character; and solitude in the presence of natural beauty
and grandeur, is the cradle of thoughts and aspirations which are not only good for
the individual, but which society could ill do without. Nor is there much satisfaction
in contempilating a world with nothing left to the spontaneous activity of nature; with
every rood of land brought into cultivation, which is capable of growing food for
human beings, every flowery waste or natural pasture ploughed up, all quadrupeds
or birds which are not domesticated for man’s use exterminated as his rivals for food,
every hegerow or superfluous tree rooted out, and scarcely a place left where a wiid
shrub or flower could grow without being eradicated as a weed in the name of improved
agriculture.’ (Mill, 1965, p. 756)

122



Aan ce andere kant ging een meer romantisch georiénteerde denker als Goethe ze-
ker niet voorbij aan de ideeén van de Verlichting, inclusief de moderne natuurweten-
schap. In zijn natuurfilosofie gaf Goethe de mechanistische natuurwetenschap, als
kwantitatieve kennis van het dode, een plaats naast de kwalitatieve kennis van het ‘an-
schauendes Denken’, waarin we ons, via de zintuiglijke waarneming van met name
kleuren en vormen, bewust worden van het wezen van de levensprocessen (zie hier-
voor de bijdrage van Verhoog in deze bundel). Daarmee wilde hij de basis leggen voor
een vorm van wetenschap die zich, in de woorden van Verhoog, niet steeds verder ver-
wijderde van de direct ervaarbare leefwereld en die niet leidde tot een kunstmatige
scheiding van feiten en waarden, van wetenschap en ethiek.

Deze poging van Goethe en soortgelijke pogingen van andere natuuronderzoekers
verbleekten evenwel bij de explosieve opmars van de mechanistische, fysisch-chemi-
sche wetenschap in de produktiesector. Zo voltrok zich, met de industriéle revolutie,
ook een definitieve breuk tussen de natuuropvatting van de Verlichting en die van de
Romantiek. Lemaire (1970) spreekt van de splitsing van natuur in een ware, fysische
natuur ¢n een schone, verheven natuur. De ware, fysische nateur had, zoals gezegd,
de gestaite van een mechanisch systeem; een systeem van atomen, stralingen, aantrek-
kende en afstotende krachten, dat in niets meer leek op de natuur zoals men die dage-
lijks ervoer. De schone, verheven natuur van de romantici aan de andere kant werd
een viuchtoord uit de gerationaliseerde, gemechaniseerde maatschappij. Kenmerkend
zijn de schilderijen van de romantische landschapsschilders, waarop de mens als een-
zame toeschouwer wordt opgenomen in de overweldigende grootsheid van bergen,
bossen, meren en viakten. Het is moeilijk aan te geven wie de specifieke dragers waren
van dit natuurbeeld. Vaak gingen verlichtingsidealen en een romantische natuurop-
vatting hand in hand, zoals in het voorbeeld van Mill. In grote lijnen lijkt het romanti-
sche natuurideaal vooral die burgerlijke middenlaag aan te spreken, die het feodalis-
me had afgewezen, maar tegelijk, noch als kapitalist, noch als arbeider een perspectief
vond in de industrialisering (Hieber, 1982).

Het romantische natuurideaal zet zich af tegen de maatschappelijke vooruitgang.
Men zoekt het landschap van de ongerepte natuur en de traditionele landbouw. In
plaats van natuur te beheersen wil men zich aan haar overgeven: ‘Siisse, heilige Na-
tur/ Lass mich gehn auf deiner Spur/ Leite mich an deiner Hand/ Wie ein Kind am
Gangelband!’ Aldus de 19e-eeuwse romanticus Daumer. Een dergelijke natuurvisie
betekent niet langer een serieuze confrontatie met de maatschappelijke realiteit; eer-
der is het een maatschappelijk geintegreerde vorm van compensatie. Zoals Marx en
Engels opmerken naar aanleiding van Daumers werk: ‘Der Naturkuitus beschrinkt
sich, wie wir sehen, auf die sonntaglichen Spaziergidnge des Kleinstadters, der seine
kindliche Verwunderung dariiber zu erkennen gibt, dass der Kuckuck seine Eier in
fremde Nester legt . . ." (Schmidt, 1974, p. 133-134). Zo krijgt het romantische land-
schapsideaal, ondanks een impliciete kern van maatschappijkritiek, een apolitiek ka-
rakter. Men kiest als het ware op een abstracte manier tegen de maatschappij ¢n voor
de natuur. De natuur, waarmee men harmonie tracht te vinden, wordt voistrekt on-
maatschappelijk begrepen.

123



In de loop van de geschiedenis is het romantische ideaal voor verschillende poiitieke
karretjes gespannen. We vinden het zowel bij rechtse cultuurpessimisten als bij de so-
cialistische jeugdbeweging tussen de beide wereldoorlogen. Het ontbreken van be-
wuste politieke uitgangspunten en de nadruk op het irrationele maken dit ideaal nogal
vatbaar voor politieke theorieén van bedenkelijk allooi. Het idee van een natuurlijke
harmonie wordt dan kritiekloos uitgewerkt tot een hiérarchische natuurlijke orde in
de maatschappij, tot een struggle-for-life-visie op de samenleving of tot Biut-und-
Boden-theorieén. Het romantische antikapitalisme van de Duitse Wandervogel ein-
digde voor een niet onbelangrijk deel bij het nationaal-socialisme (Harmsen, 1974,
p. 43). De affaire rond de Ekologische Beweging laat zien dat dit aspect zijn actualiteit
nog niet verloren heeft (Cramer et al., 1983). Maar in haar karakteristieke vorm is
de romantische visie apolitiek en beschouwt zij natuur als iets dac los staat van de
maatschappij.

In deze vorm wordt de romantische natuurvisie rond de eeuwwisseling overgeno-
men door de natuurbeschermingsbeweging en concreet uitgewerkt in het streven naar
natuurreservaten. En vooral in een dergelijke, onmaatschappelijke vorm vinden we
het romantische natuurbeeld in onze tijd op grote schaal terug (vergelijk Lemaire,
1976, p. 230-232).

De laatste 15 jaar heeft het romantisch natuurideaal een enorme verbreiding gekre-
gen. Platenboeken, TV-programma’s en tijdschriften hebben het beeld van de wilde,
mooie natuur onder alle lagen van de bevoiking verspreid. Reclame heeft hier massaal
op ingespeeld. Romantische landschappen verschijnen als achtergrond bij zevenkrui-
denshampo’s en sigaretten-rokende cowboys. De splijting tussen de fysische en de
mooie natuur vind je in deze reclame op cynische wijze terug. Terwijl de cybernetische
natuurbeheersing in het geautomatiseerde produktieproces haar hoogtepunt bereikt,
worden de produkten van dat proces met een beroep op de romantische natuur
- geurende dennenbossen, energierijke tijgers en wijze grootmoeders — verkocht.
Het romantische natuurbeeld is een nostalgische compensatie voor de produktieve
realiteit.

Met dit alles is de tegenstelling Verlichting-Romantiek opnieuw actueel geworden
voor ons denken over natuur. In de produktie- en beleidssfeer domineren nog altijd
de ideeén van economische groei en technologische innovatie, onder het motto van
rationele produktie naar behoeften — eventueel ook produktie van natuurgebieden
vooT onze recreatie. Het gebruik van technologie is hierbij zo vanzelfsprekend dat
men soms nauwelijks nog beseft dat technologie een bepaalde natuurvisie impliceert,
nl. de cybernetische. Aan de andere kant is er, en dat is waar men het eerst aan denkt
bij het woord natuur, het beeld van het ongerepte, mooie landschap. Voorzover dit
beeld meer is dan alleen verpakkingsmateriaal, is het gebaseerd op ethische en estheti-
sche waarden die geheel vreemd zijn aan de cybernetische natuurvisie en het tech-
nisch-economisch beleid in het algemeen.

Deze scheiding kan verklaren waarom, zoals geconstateerd wordt, een overgrote
meerderheid van de bevoiking zich in enquétes uitspreekt voor natuurbescherming
zonder dat dit belangrijke weerslag heeft op het maatschappelijk beleid (Tellegen &

124



Willems, 1978, p. 147 e.v.). Het romantische natuurideaal is wijdverbreid maar
krachteloos. Mede daarom heeft de natuurbeschermingsbeweging, die in haar traditie
nauw aansluit op het romantische natuurideaal, haar argumenten in onze tijd aan-
zienlijk verbreed.

Ecologie

De huidige natuurbescherming beperkt zich niet tot een ethische, esthetische of cul-
tuurhistorische motivatie. Vooral sinds de jaren 60, wanneer de natuurbescherming
zich plotseling opgenomen ziet in de snel groeiende milieubeweging, treden ook ande-
re ideeén naar voren. Die ideeén worden uitgedrukt in termen als ecologische inpas-
baarheid, de kwaliteit van het leefmilieu, of survival, het overleven van de menselijke
soort. Het gaat niet alleen meer om het behoud van natuurmonumenten, maar cok
om de problemen van bevolkingsgroei, uitputting van energic en grondstoffen, de
kwaliteit van water, bodem en lucht, ongezonde voeding, geluidshinder e.a. En al de-
ze nogal heterogene problemen krijgen één viag: ecologie. Het begrip ecologie zoals
dat in de wereldwijde pamfletten van de milieubeweging of ecology movement naar
voren komt, krijgt een speciale betekenis, die zeker niet samenvalt met de betekenis
van ecologie als wetenschappelijke discipline. Ecologie slaat op een visie op natuur
én samenleving, cen uiterst vage en tegenstrijdige visie, maar tegefijk één met grote
zuigkracht. Zo groot, dat deze visie de maatschappelijke onvrede van top-industriélen

. uit de Club van Rome en hippies aan de Amerikaanse westkust lijkt te bundelen. Uit
zeer uiteenlopende hoeken verschijnen ontwerpen voor een ecologische maatschap-
Pii. Schooler (1972) bijv., heeft voor het ecologisch tijdperk een soort technocratische
superstaat in gedachten. Bookchin (1974) werkt zijn ecological society uit in de rich-
ting van het anarchisme.

Gegeven de grote verscheidenheid aan activiteiten en denkbeelden die onder de
term milieubeweging schuilgaat, is het niet gemakkelijk om aan te geven wat in deze
context de betekenis is van het begrip ecologie. Tellegen & Willems (1978) doen een
poging om het nieuwe milieubesef onder één noemer te brengen: ‘Gemeenschappelijk
uitgangspunt van milienacties, of het nu tegen een dreigende vernietiging van de
dampkring of tegen lokale geluidshinder gaat, is de waardering van een menselijke
leefomgeving, die niet alleen schoon, veilig, rustgevend en gezond is, maar ook geva-
rieerd, overzichtelijk en uitdagend en die ook voor het nageslacht in goede staat be-
houden blijft.” Mijns inziens zou je in aansluiting hierop een typering van ecologie
kunnen geven: ecclogie is de kennis die de milieubeweging in staat moet steflen om
aan deze waardering, zowel theoretisch als praktisch, gestalte te geven. Het gaat daar-
bij niet alleen om kennis van de natuur, maar ook om maatschappelijk inzicht. Om
de Blueprint te citeren: ‘Ecology should provide the approach, the framework for un-
derstanding of the interrelationship of social and environmental systems.’
(Goldsmith et al., 1972, p. 13)

Inhoudelijk bestaat dit ecologisch kenniskader uit een aantal fundamcnte]e wetten
en begrippen die zowel op de natuur als op de relatie mens-natuur van toepassing wor-

125



den geacht. Hoe deze wetten en begrippen worden ingevuld, kan nogai verschillen.
Commoner vat ze samen in de vorm van ‘informele wetten van de ecologie’:

Wet 1. Tussen alles bestaat een onderling verband. In ecosystemen bestaat een uit-
gebreid netwerk van onderlinge betrekkingen, zowel tussen de verschillende levende
organismen onderling, als tussen groepen, soorten en individuele organismen en hun
omgeving.

Wet 2. Niets gaat verloren, alles wordt alleen maar verplaatst. De materie is onver-
nietigbaar, er verdwijnt helemaal niets, alles wordt alleen maar verplaatst en daarbu
van de ene verbinding omgezet in een andere.

Wet 3. De natuur is de beste leermeester, Scherp gesteld houdt deze wet in, dat elke
belangrijke menselijke ingreep in een natuurlijk systeem meestal schadelijke gevolgen
voor dat systeem heeft.

Wet 4. Alles heeft een prijs. Omdat de natuur één geheel van onderlinge betrekkin-
gen vormt waarin niets verloren kan gaan of gewonnen kan worden, en dat in zijn
totaliteit niet kan worden verbeterd, moet alles wat door mensenhanden aan de na-
tuur wordt onttrokken, worden vervangen (en daarvoor moet dus een prijs worden
betaaid).’ (Nelissen, 1979, p. 8)

In deze en andere invullingen van ecologie spelen dus ideeén van Verlichting en Ro-
mantiek door elkaar heen. Enerzijds gaat het om redelijke, wetenschappelijke kennis
van een object waarin de mens van buiten ingrijpt, anderzijds wordt de verbonden-
heid van mens en natuur benadrukt en geidt de natuur (en niet het menselijk vernuft)
als de beste leermeester. Op overeenkomstige wijze laat de ecologische benadering
ruimte voor uiteenlopende natuurbegrippen: voor de traditionele natuurbescher-
mingsopvatting, waarin schoonheid en soortenrijkdom centraal staan, maar ock
voor de moderne ecologischie concepties van energiestromen en materiaalkringlopen,
concepties die ontleend zijn aan de cybernetische natuurvisie.

De opkomst van de miliesubeweging kan niet louter verklaard worden uit de feitelij-
ke achteruitgang van de romantische natuur of het fysisch-chemisch milieu (Tellegen,
1978). Evenmin bestaat de zuigkracht van het begrip ecologie alleen uit haar belang
als wetenschappeliike discipline. Ecologie heeft, als maatschappelijk begrip, zo’n in-
vioed gekregen juist omdat het bepaalde elementen van Romantiek en Verlichting sa-
menbrengt. Met de afwijzing van de technologische vooruitgang, de herwaardering
van de kieinschalige, overzichtelijke samenleving, en het ‘terug naar de natuur’ ver-
woordt de ecologische visie de onvrede met de industriéle samenleving en de angst
voor de toekomst, die — altijd al een romantische onderstroom in onze cultuur -
de laatste twintig jaar steeds meer aan de oppervlakte zijn gekomen. Tegelijkertiid
spreckt ze in bewoordingen die in onze maatschappij goed verstaan worden: ze ont-
leent haar naam aan een wetenschappelijke discipline, baseert zich — zoals in het rap-
port van de Club van Rome — op de harde cijfers van de moderne natuurwetenschap,
en hanteert een universeel, mondiaal perspectief met nadruk op de exclusieve, verant-
woordelijke positie van de mens. In heel wat artikelen die door sympathisanten van
de milieubeweging aan ecologie zijn gewijd, beluister ik de verwachting dat ecologie
als nieuwe, maatschappelijke natuurwetenschap de kloof tussen natuur en mens zou

126



kunnen dichten. Ecologie zou als een echo van Goethes natuurfilosofie weer eenheid
moeten scheppen tussen wetenschap, natuur en samenleving: ‘De wetenschap die we
ecologie noemen is de dichtste benadering van het objectieve bewustzijn tot de sacra-
mentele visie van de natuur die aan het symbool van de Eénheid ten grondslag ligt
(. . .) Met de ecologie heeft onze wetenschap tot nu toe een integratieve wijsheid het
dichtst benaderd. De ecologie, en niet de fysica, verdient de fundamentele wetenschap
van de tpekomst te worden’ (Roszak, 1974, p. 385-386). Dit ecologisch ideaal kan de
kritische maatschappelijke en wetenschappelijke toetsing op praktische en theoreti-
sche gronden echter nauwelijks doorstaan. Praktisch is een aantal technische voor-
stellen vit de hoek van de milieubeweging inmiddels opgenomen in het gangbare be-
leid, bijv. ten aanzien van waterzuivering en beperkingen op bestrijdingsmiddelen.
Dat heest geleid tot verbetering van de milieukwaliteit, maar het beleid zelf is er niet
natuurlijker, overzichtelijker of minder technologisch door geworden. Kritisch ge-
stemde natuurbeschermers zien: °. . . de natuurbehoudsbeweging nog steeds als een
symptoom (voor het bestaan) van een welvaartmaatschappij, veeleer dan een ant-
woord op het failliet van de welvaartmaatschappij’ (De Blust et al., 1980, p. 41).

Er is binnen en buiten de milieubeweging ook veel theoretische kritiek uitgeoefend
op de gehanteerde ecologische opvattingen. De wetenschappelijke waarde van be-
langrijke begrippen als natuurlijk evenwicht en ecologische inpasbaarheid is op losse
schroeven komen te staan. Een gevoelig punt is ook de wetenschappelijke onhoud-
baarheid van de diversiteit-stabiliteitstheorie. Het was met name deze theorie — po-
pulair samengevat: wat mooi is om naar te kijken (divers) is ook noodzakelijk om te
overleven (stabiel) — die een brug vormde tussen het traditionele, romantische natuur-
ideaal en de moderne, op overleving georiénteerde visie op natuur als ecosysteem.
De relatie die hier gelegd wordt tussen diversiteit en stabiliteit blijkt niet bewijsbaar.
Goodman (1975) concludeert na een uitgebreide overzichtsstudie: ‘Clearly, the belief
that more diverse communities are more stabie is without support.’ In het verlengde
van dergelijke kritiek groeide bij ecologen het besef dat ecologische kennis geen richt-
liinen maar hoogstens randvoorwaarden voor een natuur- en milieubeleid kon bie-
den, randvoorwaarden die in een situatie als de Nederlandse nauwelijks een bepalende
rol speelden (Stortenbeker, 1980).

De niet-vakwetenschappelijke kritiek richt zich allereerst op de vraag of het princi-
pieel mogelijk en geoorloofd is om ecologische theorieén toe te passen op de maat-
schappij en uit ecologische verbanden normen af te leiden voor de menselijke samen-
leving. Die vraag wordt van verschillende kanten ontkennend beantwoord. Coolen
en Kleiss (1981) wijzen een dergelijke normatieve ecologie af op kennistheoretische
gronden. Van den Daele en Cramer (1983, p. 135) komen tot eenzelfde conclusie van-
uit een analyse van het daadwerkelijke ecologische onderzoek: ‘Ecologen nemen be-
paalde menselijke behoeften en doelen als uitgangspunt, maar bestuderen deze zelf
niet {. . .). Op deze manier blijft hun onderzoek binnen het terrein van de natuurwe-
tenschappen en vormt geen overgang naar de sociale wetenschappen.’

Deze en soortgelijke kriticken leveren een ontnuchterend beeld van ecologie op dat
als volgt kan worden samengevat: ecologie is een natuurwetenschappeliijke discipline

127



net als alle andere en ecologische kennis is nuttig maar niet richtinggevend bij de be-
scherming van natuur en milieu. Wanneer men meer pretenties heeft en op grond van
ecologie normen afleidt voor onze omgang met natuur of voor de samenleving in het
algemeen, dan gaat het niet meer om ecologische kennis maar om ideologie. Of, plat-
ter nog, dan wordt ecologie simpelweg gebruikt om andere waarden en belangen te
verbergen.

Niettemin blijven de hier als pseudo-ecologie ontmaskerde argumenten in maat-
schappeliike discussies een hardnekkig leven leiden, niet in de laatste plaats vanwege
hun politieke bruikbaarheid. Het is tekenend dat zelfs critici als Goodman, Van den
Daele en Cramer het wenselijk achten dat — in hun ogen onjuiste — denkbeeiden over
de relatie tussen diversiteit en stabiliteit, respectievelijk de normativiteit van de ecolo-
gie, in de maatschappelijke praktijk blijven voortbestaan. Immers: ‘Although the hy-
pothesis may be false, the policies it promotes are prudent.’ (Goodman, 1975, p. 261)
Een recent voorbeeld van het gebruik van ecologie in een uitgesproken politieke en
propagandistische zin levert het ‘Programma op hoofdpunten voor een progressief
Groen Platform voor de Europese verkiezingen 1984’ In een begeleidende ‘Conside-
rans’ verklaren de initiatiefnemers, afkomstig uit de kleine linkse partijen, dat het
gaat om een ‘ecologisch programma op hoofdpunten’, waarin ‘ecologische, groene
politiek centraal staat’ en waarmee men beoogt ‘ecologisch tegenwicht te geven aan
de huidige grootschalige en bekrompen politiek van de EG’. De programmapunten
die daarbij worden opgesomd, omvatten stopzetting van de bewapening, hulp aan de
derde wereld, beperking van de produktie, inkomensnivellering, democratisering en
bestrijding van discriminatie.

Je moet dan ook conciuderen dat, al lijkt alleen een strikt natuurwetenschappelijke
interpretatie theoretisch houdbaar, maatschappelijke, normatieve interpretaties van
ecologie nog steeds gehanteerd worden en nog steeds kunnen appelleren aan algemeen
verbreide ideeén over natuur en ecologie. ‘Ecologie als maatschappijvisie’ is in de
maatschappelijke discussie nog altijd actueei.

Tot slot

Wat voor consequenties heeft dit alles voor de visie van de milieubeweging? Hoe
populair het begrip ecologie ook mag zijn, als uitgangspunt voor de milieubeweging
is het mijns inziens niet langer geschikt. In de wetenschappelijke praktijk profiieert
ecologie zich als een technologische wetenschap met een cybernetische visie op na-
tuur. Wanneer men deze ecologie tegelijk een normatieve, romantische bijbetekenis
tockent dan is dat een vorm van vals bewustzijn of van misleiding. Voor een consisten-
te en ecrlijke visie op natuur en maatschappij zal de milieubeweging daarom in andere
riclitingen moeten zoeken.

Eén richting bouwt volledig voort op het verlichtingsderiken en ligt daarom mis-
schien ook wel het meest voor de hand. 8ij een visie in deze richting wordt het streven
naar natuur- en milieubescherming losgekoppeld van een fundamentele kritiek op de
maatschappij in het algemeen en de technologische natunurbeheersing in het bijzon-

128



der. Het uitgangspunt van de milieubeweging ligt dan in specifieke belangen (behoef-
ten) van een zekere groep (bijv. de behoefte van natuurliefhebbers aan natuurgebied)
of van de mensen in het algemeen (bijv. de behoefte aan natuurlijke hulpbronnen
voor de toekomst). Kritiek vanuit de milieubeweging heeft in essentie het volgende
karakte:: de huidige natuurbeheersing is niet rationeel genceg en voorziet nog niet op-
timaal in deze specifieke behoefte. Niet rationeel kan hier ook betekenen dat niet vol-
ledig gebruik wordt gemaakt van de moderne mogelijkheden van het instrument eco-
logie. Een dergelijke visie is niet anders dan een uitbreiding van de verlichtingsfiloso-
fie van 'produktie naar behoefte door rationele beheersing van de natuur’, waarbij
het begrip behoefte een iets ruimere interpretatie krijgt.

Dit verlichtingsmotto verwoordt nog altijd een nastrevenswaardig politiek ideaal.
1k denk dan in de eerste plaats aan de mondiale problemen van honger en oorlog.
Maar ook wat betreft onze, relatief bevoorrechte, behoefte aan een gezonde en aan-
" trekkelijke natuurlijke omgeving kan de technologische toepassing van ecologie en
milieuhygiéne ongetwijfeld nog tot grote verbeteringen leiden. De verlichtingsvisie
houdt bovendien niet in dat men geheel afstand moet doen van het romantische na-
tuurbeeld. Dit beeld kan een blijvende rol spelen als ‘Leitbild’ van de natuurbescher-
ming, echter alleen in een vorm waarin de splitsing tussen de mooie en de ware, fysi-
sche natuur volledig is doorgezet. In deze afgesplitste vorm behelst het romantische
natuurbeeld geen oordeel meer over de produktieve, industrieel-technologische om-
gang met natuur en verwijst het niet naar een waarde die wij in de natuur zéIf erken-
nen. De romantische natuur verbeeldt een specifieke behoefte, een consumptieve
wens die uitgebuit kan worden in de reclame, maar ook technologisch met de zgn. na-
tuurtechniek valt te realiseren in het landschap.

De visie op natuur en maatschappij kan zich ook een andere richting in bewegen,
vasthoudend aan oorspronkelijke maatschappijkritische pretenties van de Roman-
tiek (Moscovici, 1976; Hieber, 1982). Vooral in deze richting zie ik voor de milieube-
weging perspectief. De romantische maatschappijkritiek waarop ik doel, kun je sa-
menvatten in de roep: terug naar de concrete natuur. Die roep krijgt in dit perspectief
echter een speciale interpretatie, die niet zonder meer een verwerping van de verlich-
tingsfilosofie inhoudt. Interessant genoeg komt het thema ‘terug naar de concrete na-
tuur’ juist op in de vroege Verlichting, pas daarna, in de Romantiek, wordt het tégen
de in de industrialisatie nitgekristalliseerde verlichtingsfilosofie gekeerd (Eisel, 1982).

Op één belangrijk punt zijn de verlichtingsprofetieén niet uitgekomen: de komst
van een rationele wetenschap en een daarop gebaseerde produktie heeft de werkelijk-
heid er niet doorzichtiger op gemaakt. In de kioof tussen de cybernetische natuur en
de romantische schuilt nog een andere kloof: die tussen de technologische en politiek-
economische werkelijkheid en onze alledaagse leefwereld (Boehme & Von Engei-
hardt, 1979). Onze waardering voor onze woon-, werk- en recreatieomgeving, zoals
we die dagelijks in geuren en kleuren ervaren, is steeds moeilijker zelf te vertalen in
de technisch-economische richtlijnen van het maatschappelijk beleid. Niet gebrek aan
formele zeggenschap, niet gebrek aan technische hulpmiddelen, maar gebrek aan in-
zicht vormt in mijn ogen de belangrijkste belemmering voor een democratische vorm-

129



geving van onze omgang met natuur en de inrichting van de samenleving in het alge-
meen. De kracht van de milieubeweging en de ecologische visie berust voor een be-
langrijk deel daarop dat zij in deze leemte lijkt te voorzien. Dat ecologie in dit opzicht
ongeschike blijkt doet niet af aan de noodzaak van een visie die de afstand tussen eigen
leefwereld en maatschappelijke werkelijkheid kan overbruggen.

“Terug naar de concrete natuur’ betekent in deze context niet terug naar een on-
maatschappelijke, ongerepte of ouderwetse natuur, maar terug naar de concrete om-
geving zoals we die dagelijks ervaren en waarderen, en terug naar een maatschappij
waarin men op basis van deze concrete waardering aan de omgeving vorm kan geven,
Natuur, in de alledaagse ervaring, omvat zowel dode materie als levende wezens, tel-
kens met een specifieke betekenis die verwijst naar de sociale context waarin we leven.
De visie van de milieubeweging op natuur en natuurbescherming zou deze concrete
ervaring en waardering van natuur, als echte normatieve natuurkennis, tot uit-
gangspunt moeten nemen. Zo zou de concrete kennis van boeren en plaatselijke na-
tuurbeschermers als uitgangspunt moeten dienen en effectief ingeschakeld moeten
zijn bij de inrichting van de streek. Hetzelfde geldt voor de concrete kennis van wijk-
bewoners als het gaat om de vormgeving van de wijk. '

Uiteraard zou hier veel meer over gezegd moeten worden; mijn slotopmerkingen
blijken niet meer dan enkele schoten voor de boeg. De afstand tussen kleinschalige
voorbeelden als hierboven en de maatschappelijke realiteit van een technologisch-
economisch netwerk dat de aardbol ontspant, is immens. Toch kunnen we aileen door
het uitbouwen van ons eigen, concrete, normatieve kenniskader echt greep krijgen op
die maatschappelijke realiteit. De cybernetische wetenschap en een universeel-mense-
lijk, mondiaal perspectief zijn niet meer weg te denken verworvenheden van de Ver-
lichting. Beide zullen echter op zo’n manier in onze leefwereld moeten worden geinte-
greerd dat deze wordt verrijkt en niet opgesiokt. Op dit vlak ligt de uitdaging voor
de milieubeweging.

Literatuur

Blust, G. de et al., 980. Historische en etische achtergronden van natuur- en landschapsbehoud. In: Na-
tuurbehoud en landschapszorg in Visanderen, derde Viaams wetenschappelijk congres voor groen-
voorziening, Antwerpen, 17 cn 18 oktober 1980, p. 41-6).

Boehme, G. & M. von Engethardt, 1979. Einleitung: Zur Kritik des Lebensweltbegriffs. In: G. Boehme
& M. Engelhardt (red.): Entfremdete Wissenschaft. Suhrkamp, Frankfurt a. M., p. 7-25.

Bookchin, M., 1974, Toward an ecological society. Philosophica 13: 73-85.

Borg-Neervoort, M. ter, 1982. Innovatie tot in eeuwigheid. De Horstink, Amersfoort, 240 p.

Coolen, M. & R. Kldiss, 1981. Ecologie en ideologie. Aigemeen Nederlands Tijdschrift voor Wijsbegeerte
73: 20-43.

Cramer, 1. &1 al., 1983, Ecologie als ideclogie. Wetenschap & Samenleving [983 (10): 22.27.

Daele, W. van den & J. Cramer, 1983, Ecologie; een ailternatieve wetenschap? Kennis en Methode 7:
121-137.

Eisel, 1., 1982. Die schéne Landschaft als kritische Utopie oder als konservatives Relikt. Soziale Welt 2:
157-168.

Goldsmith, E. et al., 1972, A blueprint for survival. The Ecologist 2(1): 1-43.

130



Goodman. D., 1975. The theory of diversity-stability relationships in ecology. The quarterly Review of
Biology 50: 237-266.

Harmsen, G., 1974, Natur, geschiedenis, filosofie. SUN, Nijmegen, 78 p.

Hieber, L., 1982, Das Naturschone als politischer Begriff. Wechselwirkung 4 (2): 32-37.

Horkheimsr, M. & T.W. Adorno, 1981. Dialektik der Aufkliarung. Fischer Taschenbuch Verl., Frankfurt
a. M., 230 p.

Lemaire, 7., 1970. Filosofie van het landschap. Ambo, Bilthoven, 223 p.

Lemaire, 7., 1976. Over de waarde van kulturen. Ambo, Baarn, 505 p.

Mill, J.5., 1965. Principles of political economy; with some of their applications 1o social philosophy. Col-
iected works of John Stuart Mill, vol. 2 and 3. University of Toronto Press, Toronto, 1166 p.

Maoscovici. S., 1976. Die Wiederverzauberung der Welt, In: Jenseits der Krise. Wider das politische Defizit .
der Okologie. Syndikat, Frankfurt a. M.

Nelissen, N.J.M., 1979. Aanzetten tot een sociologische theorie over het milieuvraagstuk. In: P. Ester
(red.): Sociale aspecten van het milieuvraagstuk. Van Gorcum, Assen, p. 3-20.

Roszak, T, 1974, Het einde van niemandsland. Meulenhoff, Amsterdam, 473 p.

Schmidt, .., 1974. Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx. Europiischen Verlagsanstait, Frankfurt
a. M, 21l p.

Schooler jr., D., 1972. The politics of environment and national development. In: 5.L. Kwee & J.S.R. Mul-
lender (eds): Growing against ourselves: the Energy-Environment Tangle. Sijthoff, Alphen a.d. Rijn,
p. 6-19.

Stortenbeker, C.W., 1980. De wereld van morgen. Inaugurele rede, Landbouwhogeschool, Wageningen,
31p.

Tellegen, E., 1978, Afscheid van het milieuradicalisme? Wending 33: 197-204,

Tellegen, E. & J. Willems (red.), 1978. Millieuaktie in Nederland. De Tromme}, Amsterdam, 198 p.

131



Naar een meer maatschappelijke natuurbescherming
W.J. ter Keurs

Inleiding

De natuurbescherming in Nederland heeft vaak het gevoel ‘met de rug tegen de
muur te staan’ en in een positie te verkeren, dat zij alieen nog maar kan ‘redden wat
er te redden vait’. In een dergelijke situatie is natuurlijk de vraag van belang wélke
natuurwaarden de natuurbescherming tot gelding zou willen brengen en hoe ze dat
denkt te kunnen doen. In deze bijdrage zuilen we deze vragen toespitsen op de relatie
met de landbouw. Allereerst zullen we twee nogal verschillende benaderingen van dit
vraagstuk door de natuurbescherming wat nader uitwerken. Daarbij is ervoor geko-
zen dat zoveel mogelijk in abstracte termen te doen om te bereiken dat er zo onbevan-
gen mogelijk over wordt nagedacht zonder onmiddellijk te vervallen in verkrampte
reacties als: *Zuike natuurbeschermers bestaan helemaal niet!’ Daarna willen we aan-
geven welke rol (natuurbeschermings-)ecologen spelen in het landbouw-natuurvraag-
stuk en welke rol zij zouden kunnen spelen bij de oplossing daarvan. Maar allereerst
de twee verschillende benaderingen van het landbouw-natuurvraagstuk door de na-
tuurbescherming.

De ‘absolute natuurbescherming’

In de ene benadering worden de natuurbeschermingsdoelstellingen verabsoluteerd.
Uitgangspunt daarbij is de algemene geldigheid van allerlei ecologische theorieén en
wat daarvoor doorgaat (‘diversiteit is stabiliteit’) en ook de algemene toepasbaarheid
daarvan op de samenleving. Dit leidt tot de idee, dat maatschappelijke ontwikkelin-
gen — niet alleen op wereldschaal, maar ook op regionaal en lokaal niveau ~ moeten
worden beperkt door natuurbeschermingsrandvoorwaarden. ‘Natuurbehoud is zelf-
behoud®, is het motto.

De landbouw, zoals die zich op het ogenbiik ontwikkelt in Nederland, is niet vere-
nigbaar met het natuurbehoud en zal zich moeten aanpassen aan de cisen van de na-
tuurbescherming. Nu zijn die eisen merendeels ontleend aan de natuurwaarden van
jaren terug, toen de landbouw nog veel minder intensief kon worden bedreven en
daardoor meer ruimte kon laten voor de natuur. De landbouw zal zich nu dus moeten
aanpassen; dat kdn niet anders.

In een dergelijke benadering van het landbouw-natuurvraagstuk is natuurlijk ook
wel samenwerking mogelijk met anderen (met boeren bijvoorbeeld), maar alleen
voorzover en zolang als hun doelstellingen of de wijze waarop ze die trachten te berei-
ken past in de natuurbeschermingsdoelstelling. Het is een vrij eenzaam soort van na-
tuurbescherming en haar bondgenootschappen hebben vrijwel altijd een gelegen-

132



heidskarakter. En waar haar belangen botsen met die van andere sectoren (zoals de
landbouw) ontstaat al gauw polarisatie met alles wat daaraan vastzit.

Een dergelijke benadering houdt uiteraard op voorhand ook het risico in, dat de
wijze van besluitvorming ondergeschikt wordt gemaakt aan de natuurbeschermings-
doelstellingen: liever een ecotechnocratie (compleet met een ecologisch planbureau en
al), die de goede besluiten neemt dan een democratie, die de verkeerde neemt.

Voor onze nationale en provinciale ruimtelijke en sector-planners geeft deze na-
tuurbeschermingsbenadering van het landbouw-natuurvraagstuk niet veel proble-
men: ze heeft een duidelijke doelstelling en ze heeft weinig 0p met doelstellingen in
andere sectoren. Er is sprake van deelbelangbehartiging en een ‘deeimensbenade-
ring’, vergelijkbaar met die in een actie als ‘Blij dat ik rij’, waarin de mens wielen heeft
gekregen.

Dat houdt natuurlijk niet in dat de natuurbescherming met deze benadering haar
zin krijgt. Toepassing van haar eisen op de huidige landbouw kan immers alleen maar
leiden tot grote beperkingen voor de landbouw (beheersgebieden) of tot het onttrek-
ken van grond aan landbouw (reservaten). Zoiets brengt viteraard hoge kosten met
zich mee, Daarom zullen beheersgebieden en reservaten npoit meer dan een fractie
van het cultuurland beslaan. Dat is natuurlijk een nederlaag voor deze vorm van na-
tuurbescherming, want eigenlijk zou de hele landbouw binnen haar doeistellingen
moeten functioneren. Deze natuurbescherming weet natuurlijk ook wel, dat dat niet
haalbaar is in deze maatschappij en legt zich daar dan ook maar bij neer. Zij vormt
daardoor dus ook geen gevaar voor de bestaande verhoudingen, integendeel zeifs.

Dat wil niet zeggen, dat ze geen pijnlijke gevechten levert daar waar haar belangen
botsen met die van andere sectoren. Dat zie je bijvoorbeeld in ruilverkavelingen, waar
de natuurbescherming eigenlijk het hele blok van belang acht, daarom een groot re-
servaat claimt en een klein reservaat krijgt dat eigenlijk niet optimaal te beheren is.
Zulke hectare-gevechten gaan vaak gepaard met een aanzienlijke polarisatie met de
betrokken boeren in het blok. Er ontstaat dan een soort loopgravenoorlog waarin bei-
de partijen elkaar met eigenbelang bestoken. Toenemende sociale controle in beide
kampen zorgt ervoor, dat er in ieder geval in het openbaar zomin mogelijk begrip
wordt getoond voor de belangen van de andere partij. Wantrouwen en vijandbeelden
tieren welig en we zitten midden in een koude oorlog waarin boeren en natuurbescher-
mers meer tégen dan mét elkaar praten.

De ‘relatieve natuurbescherming’

Op deze benadering en op de gevolgen daarvan is ook binnen de natuurbescherming
een reactie gekomen, die heeft geleid tot een andere benadering van het landbouw-
natuurvrazgstuk en een andere benadering van de relatie tussen boeren en natuurbe-
schermers. I[n die benadering worden de natuurbeschermingsdoelsteliingen wat meer
gerelativeerd. Niet alleen de eigen natuurbeschermingsdoeistellingen hebben een on-
aantastbaar bestaansrecht, maar ook die van anderen en er gelden niet alleen natuur-
beschermings-, maar ook andere doelstellingen. Het veelal subjectieve en normatieve

133



karakter van deze doelstellingen wordt erkend en er is dan ook terughoudendheid ten
aanzien van ecologische imperatieven, zeker op lokale schaal en daar waar het toch
eigenlijk meer om subjectieve keuzen gaat, niet alle ‘natuurbehoud is zetfbehoud’.

Deze natuurbescherming maakt zich ook zorgen om landbouwdoelstellingen, om
een behoorlijk inkomen en behoorlijke arbeidsomstandigheden voor zoveel mogelijk
boeren bijvoorbeeld. Het gaat er niet om — zonodig ten koste van andere doelstellin-
gen — alleen natuurbeschermingsdoelstellingen te realiseren, maar zoveel mogelijk
verschillende doelstellingen tegelijkertijd en zoveel mogelijk in samenwerking met an-
deren, en niet als compromis tussen onverenigbaarheden, maar als optimalisatie.
Geen segregatie van landbouw en natuurbescherming, van boeren en natuurbescher-
mers, maar integratie als doel. Daarbij zijn afwegingen mogelijk: tussen natuurbe-
schermingsdoeistellingen onderling en itussen natuurbeschermings- en andere
doelstellingen.

Omadat de natuurbescherming er bij deze benadering van uitgaat, dat je in het lan-
delijk gebied in ons land eigeniijk niet goed aan natuurbescherming kunt doen zonder
je met de landbouwproblemen bezig te houden, wil ze samen met boeren zoeken naar
mogelijkheden om natuurbeschermingsdoelstellingen te realiseren op het boerenbe-
drijf. De problemen in de bedrijfsvoering vormen daarbij het uitgangspunt. De na-
tuurbeschiermer kan bij deze benadering met minder natuur genoegen nemen (minder
kwartelkoningen of kemphanen, maar wel tureluurs en grutto’s) ais dat sociaal-eco-
nomisch voor de boer beter uitpakt.

Voor de planners geeft deze benadering van het landbouw-natuurvraagstuk wel
probilemen: ze kent meer doelsteilingen, bemoeit zich met andere sectoren en heeft
daar kennis van en doelstellingen voor en levert kritiek op het beleid daarvoor. Er is
geen sprake van een deelbelangbehartiging of van ¢en deelmensbenadering. Ze werkt
samen met anderen en is dus niet gemakkelijk tegen hen uit te spelen. Dit soort natuur-
bescherming trekt zich ook niets aan van de ambtelijke competentiegrenzen (die gro-
tendeels ook door deelbelangbehartiging worden bepaalid). Dat is bedreigend voor de
ambtelijke natuurbeschermer, die zich aan die competentiegrenzen moet (of wil) hou-
den en die geen kritiek kan (of wil) leveren op de doelstellingen van zijn collega’s uit
andere sectoren of op de wijze waarop zij die proberen te bersiken. Daarom botst dit
soort natuurbescherming ook heel vaak met de bestaande deeibelangentechnocratie.
Daarnaast ervaart dit soort natuurbescherming — als gevoig van de bestaande poiari-
satie met de landbouw en de boeren — ook heel nadrukkelijk de sociale controle uit
het eigen kamp, bijvoorbeeld om niet toe te geven op de natuurbeschermingsdoelstei-
lingen. ‘Want dat verdeelt en verzwakt het eigen blok alleen maar en daar spinnen
onze tegenstanders —~ toch al zo’n hecht blok - alleen maar garen bij.’ Het is duide-
lijk dat zij die in een dergelijke situatie van polarisatie natuurbeschermingsdoeistellin-
gen willen relativeren, sterk in hun schoenen moeten staan, want voor de boeren met
wie ze (zouden willen) samenwerken geldt een zelfde soort sociale controle uit eigen
kring meestai ook. Dat brengt met zich mee, dat een dergelijke samenwerking voort-
durend onder spanning staat totdat het wederzijdse vertrouwen is gevestigd.

134



Strijdig of asnvullend?

Discussies over deze twee soorten van benadering (van de absolute en van de relatie-
ve natuurbescherming) spitsen zich meestal toe op de benadering van het landbouw-
structuurbeleid en de opstelling van natuurbeschermers in ruilverkavelingen. Daarbij
wordt dan gezegd, dat deze indeling in een absolute en een relatieve natuurbescher-
ming zinloos is, omdat er in de praktijk helemaal geen absolute natuurbeschermers
bestaan. De hele natuurbescherming verklaart zich in de praktijk toch telkens weer
tegenstander van het landbouwstructuurbeleid, vooral ook omdat dat beleid een race
zonder eind voor de boeren bevordert.

ik vrees dat hier de geloofwaardigheid uit het oog wordt verioren. Want dat zelfde
landbouwstructuurbeleid wil in ruilverkavelingen eigenlijk niet alleen boeren, maar
ook grond kwijt (om overproduktie tegen te gaan). En daar springt een deel van de
natuurbescherming toch gretig op in, ook als dat grote conflicten met de boeren met
zich meebrengt. Op dat zelfde moment pik? ze in de praktijk toch eigenlijk gewoon
een graantje mee van dat zelfde beleid, dat ze — in theorie dan toch kennelijk ~ (ook
vanwege de gevolgen voor de boeren) zo verafschuwt. ‘Maar het gaat hier niet om
twee strijdige natuurbeschermingsstrategieén’, wordt er dan gezegd, ‘het gaat om een
lange-termijn-strategic die zich richt op veranderingen in het landbouwstructuurbe-
leid en op blijvende samenwerking met de boeren en de effecten daarvan zullen nog
wel even op zich laten wachten en daarom voeren wij in ruilverkavelingen intussen
ook een korte-termijn-strategie waarin we aan natuur nog proberen te redden wat er
te redden valt. Die strategieén zijn dus niet strijdig; ze vuilen elkaar aan.’

Mij lijkt de strijdigheid van deze strategieén echter onmiskenbaar, Vooral als je je
realiseert dat het hier gaat om een schiintegenstelling: er is geen sprake van dat de ene
strategie (de absolute natuurbescherming, die gemakkelijk tot scheiding van doelstel-
lingen leidt) alleen maar korte-termijn-effecten zou hebben en de andere strategie (de
relatieve natuurbescherming, die gericht is op verweving van doelstellingen) uitslui-
tend effecten op langere termijn. De redden-wat-er-te-redden-valt-strategie heeft im-
mers ook lange-termijn-effecten. Door in ruilverkavelingen een graantje mee te pik-
ken van het landbouwstructuurbeieid legitimeert de natuurbescherming dat beleid in
feite (*We doen daarin toch wat aan de natuur?’), wat tot bestendiging van dit beleid
kan bijdragen. Met deze benadering houdt de natuurbescherming ook de polarisatie
met de landbouw in stand, met alles wat daarbij behoort aan wantrouwen en vijand-
beelden, waardoor landbouw en natuurbescherming, boeren en natuurbeschermers
steeds meer uit elkaar groeien. Zo ontneemt de natuurbescherming zichzelf en ande-
ren de mogelijkheid tot een gezamenlijke strijd tegen de landinrichtingstechnocratie,
waarvan ook de boeren niet zelden de dupe zijn. Qok dat werkt bestendigend op dat
landbouwstructuurbeleid en daarmee maakt de natuurbescherming zich met deze be-
nadering in feite medeverantwoordelijk voor dit beleid. Dat is ook de prijs, die ze voor
haar beheersgebieden en reservaten betaalt. En daarbij is ook de vraag onvoldoende
beantwoord in hoeverre ze daarmee wel haar natuurbeschermingsdoelstellingen, ook
op langere termijn, kan realiseren (de kemphaan gaat tenslotte ook in de reservaten

135



achteruit). Daartegenover kan de samenwerkingsstrategie ook effecten op korte ter-
mijn hebben. Dat gebeurt bijvoorbeeid als boeren en natuurbeschermers in ruilverka-
velingen gezamenlijk cultuurtechnische werken tegenhouden, die de problemen van
de boeren niet oplossen maar wei schade doen aan natuur en landschap. En dat ge-
beurt ook als een boer door het wederzijds vertrouwen in die samenwerking kan laten
merken, dat hijzelf ook een natuurbeschermer is en dat in de praktijk van zijn bedrijf
ook wil toepassen. ‘Dat is een romantische gedachte’, wordt er dan gezegd, ‘boeren
zijn niet geinteresseerd in natuurbescherming; zij zijn alleen geinteresseerd in opvoe-
ren van hun produktie.” De boer als een zielloos soort ‘homo economicus’ dus, Derge-
lijk generaliserend gepraat over mensen lijkt mij vooral het gevoig van de bestaande
polarisatie en van het beeld dat men daarin van zichzeif geeft en van elkaar krijgt.
Tegelijkertijd houdt het dit beeld, ongetoetst, in stand en bevestigt het zo de polarisa-
tie weer. Dit proces houdt zichzelf zonder contacten, waarneming en toetsing in
stand: een fascinerend, zij het wat onvruchtbaar verschijnsel.

Absolutisme in de praktijk

Gezien ook de gevolgen van deze strategie kunnen we ons afvragen of de natuurbe-
scherming het wel moet hebben van een verabsolutering van haar doelstellingen, van
een verharding van haar waarden (Ter Keurs & Meelis, 1977). We kunnen ons verder
ook afvragen waarop de natuurbescherming haar absolute waarden eigenlijk kan ba-
seren.

De hang naar een zeker absolutisme is heel groot (en zeker ook begrijpelijk) onder
natuur- en milieubeschermers. Het gevoel van bedreiging is inmiddels zo groot, dat
er geen ruimte meer aanwezig lijkt voor zachte, subjectieve verhalen. Er moeten nu
harde, objectieve argumenten komen. Karakteristiek is in dit verband de verzuchting,
die ik onlangs tegenkwam in ¢en Lieidse doctoraalscriptie, waarin het ging om het ge-
bruik en misbruik van de natuur (en de subjectieve normen en waarden, die daarbij
worden gehanteerd): ‘Men (?) zou willen zoeken naar bepaaide universeie normen,
los van iedere ideologie’. Hier dus niet de roep op de sterke man, maar om de sterke
idee. Even verderop ging het dan ook om ‘het volgen van de orde van de natuur’.

Dit soort ideeén is overigens tamelijk dominant in de héle natuurbescherming. Een
voorbeeld. In september 1977 werd door de Stichting Natuur en Milieu een studiecon-
ferentie belegd over de toekomst van het landelijk gebied. De discussies stonden toen
voor een belangrijk deel in het teken van de gewenste en mogelijke strategieén van
de milicu-organisaties. Niet zonder reden natuurlijk, want ook toen verkeerde de
strijd om een goed milieu ~ en de milicubeweging -~ al in een kriticke fase. In een
tevoren uitgereikt discussiestuk stelde de Stichting Natuur en Milieu — met betrek-
king tot de vraag waarvGor we strijd voeren — voor: ‘uit te gaan van de noodzaak
tot . . .’ En daarop voigde dan een aantal op zichzelf alleszins nastrevenswaardige
doelstellingen op het terrein van het natuur- en milieubehoud (uitgangspunten ge-
noemd), ‘die als zodanig niet ter discussie worden gesteld’. Behalve deze uitgangspun-
ten is er volgens het discussiestuk ‘een categorie van financieel-economische en

136



sociaal-culturele aspecten die van strategische betekenis zijn’, willen de natuur- en mi-
lieubeschermingsorganisaties op langere termijn hun doelstellingen verwezenlijken.
Het verschil is opvallend: terwiil de natuur- en miliendoelstellingen absoluut (niet ter
discussie) worden gesteld, zouden de sociale en economische doelstellingen slechts
van stratzgische betekenis zijn (en meer middel dan doel, eigenlijk). Deze analyse (Ter
Keurs, 1978) lijkt ook heden ten dage nog van kracht en bepaald niet voor de Stichting
Natuur en Milieu alleen.

Een basis voor het absolutisme

Waar baseert de natuur- en milieubescherming nu eigenlijk de hardheid, de objecti-
viteit, de onaantastbaarheid van haar waarden op? Wat is haar grondslag eigenlijk?

Wel, de hang naar een totalitair systeem, waarin de natuur- en milieubescherming
aan de macht is en haar waarden onverkort tot gelding kan brengen, spreekt natuur-
lijk geen fatsoenlijk natuurbeschermer of natuurbeschermingsecoloog uit (of alleen
maar binnenskamers). Verder biedt de religie voor veel mensen — in theorie althans —
een grondslag voor de hardheid van natuur- en milieubeschermingswaarden (denk
aan het rentmeesterschap bijvoorbeeld). Maar deze grondslag omvat hier en nu toch
eigenlijk te weinig mensen en wordt daardoor als een te smalie basis gezien. Bovendien
stuit het onwetenschappelijke, irrationele karakter van deze grondslag op te veel
weerstanden. Neen, voor de natuur- en milieubescherming moeten we zoeken naar
een natuurwetenschappelijke grondslag, die tot rationele posities leidt. Dadr moet
iedereen aan geloven; de natuurwetenschap gaat ons (rationele) normen en waarden
voor ons handelen leveren.

En dus is er ook een milieu-ethiek in ontwikkeling op ecologische grondslag en dus
staan we bol van termen als ecologisch verantwoord, natuurwetenschappelijke waar-
den, (landschaps-Jecologische randvoorwaarden (zie onder meer, maar zeker niet al-
leen: Van Amstel & Koole, 1982), gezond ecologisch functioneren enzovoort. Zo heb-
ben Cramer et al. (1983) het op pagina 23 van hun boekje ‘Ecologie en beleid’ bijvoor-
beeld over ‘alle ecologische voor- en nadelen’ (van de inpoldering van de Marker-
waard}. Op pagina 31 laten ze een aantal ecologen zich beperken ‘tot een wetenschap-
pelijke discussie over de vraag, welke ingreep in het milieu ecologisch gezien nog ac-
ceptabel was (bijvoorbeeld in de Dollarthafenkwestie).” In de nieuwe milieu-ethiek op
ecologische grondslag staat de mens ook niet meer centraal, heeft alles in de natuur
(66k) een eigen of intrinsieke waarde, die los van enige menselijke waarde of doelstel-
ling bescherming verdient, en hebben in ieder geval dieren vaak rechten.

De deugdelijkheid van de grondslag

De vraag is natuurlijk hoe objectief en hoe hard een dergelijk waardensysieem op
natuurwetenschappelijke grondslag nu eigenlijk is en hoe je het kunt operationalise-
ren. Voor de beantwoording van deze vragen kunnen de volgende uitspraken ons wel-

licht op weg helpen. Volgens Aldo Leopold (1969) is iets goed wanneer het de neiging

137



heeft de integriteit, stabiliteit en schoonheid van de biotische gemeenschap te bewa-
ren. Volgens Don Marietta (1979} is een behandeling van het milieu ‘moreel aanvaard-
baar’ als die ‘de integriteit van het ecosysteem intact laat zoals het wordt gezien in de
diversiteit van levensvormen bestaande in een dynamische en complexe doch stabiele
onderlinge afhankelijkheid’. Diversiteit intact laten terwille van de stabiliteit, dus; en
omgekeerd. [n natuurlijke ecosystemen is volgens Taylor (1981) ‘het beste biclogisch
functioneren van ieder wezen afhankelijk van het op de beste wijze functioneren van
de andere’.

Allereerst is duidelijk, dat het merendeel van de begrippen waar het in de citaten
hierboven om ging (met uitzondering wellicht van het toch niet zo erg objectieve be-
grip schoonheid uit het eerste citaat), inderdaad object zijn van biologisch (ecolo-
gisch) onderzoek. Een volgend punt is natuurlijk hoe ver de biologie nu eigeniijk is
met deze begrippen. Wie weet, op hoeveel manieren het begrip ‘diversitett’ wordt defi-
nieerd en wat er dan precies mee wordt bedoeld en hoe de relatie diversiteit-stabiliteit
al in het beleid operationeel kan worden gemaakt, die mag het zeggen. Hoe bepaal
je overigens ‘de’ integriteit van ‘het’ ecosysteem? s er ergens maar één ecosysteem
denkbaar en is dat integer of niet of kan het ook meer of minder integer zijn? Maar
zelfs als we alle begrippen ai eenduidig zouden hebben gedefinieerd en alle relaties
eenduidig zouden hebben vastgesteld, dan komt er toch nog een ander, akelig punt
om de hoek kijken: hoe ontlenen we daar normen voor ons handelen aan? Een deel
van de citaten is (of lijkt) zo absoluut gesteld (*de integriteit van het ecosysteem intact
[aten’), dat de mens weinig anders kan doen dan zich maar schielijk van deze aardbot
terugtrekken (waar hij téch maar op zoek is naar kortstondig genot of gemak). Voor
een deel moet je dit soort citaten dus wel wat minder absoluut — wat relatiever (Van
Brussel et al., 1981) — opvatten. Want érg veel steun voor haar idee om ons nu maar
met zijn allen terug te trekken, zal de natuur- en milieubescherming toch wel niet krij-
gen. En dan gaat het erom welke mate van integriteit, diversiteit of stabiliteit je wilt,
goed is of slecht, beter of slechter. En ik vrees dat de biologie ons nooit zal kunnen
leren of bewijzen wat wenselijk of goed is. De biclogie zal ons mogelijk wef kunnen
leren hoe je wat wenselijk of goed wordt geacht in de levende natuur zou kunnen be-
reiken, maar ieder voor zich heeft het recht zijn of haar eigen wensen hierover te for-
muleren (en iedereen doet dat — ongevraagd — overigens 00k).

Zolang een begrip als ‘ecologisch gezond functioneren’ of ‘algemeen ecologisch
functioneren’ door biclogen wordt gehanteerd als kwaliteitsconcept (en niet als trivia-
liteit) zonder dat wordt aangegeven waar het voor staat en wat daarvan de waarde of
de betekenis is en zonder dat criteria worden gegeven waarmee kan worden bepaald
hoe het staat met deze waarde van ‘het’ ecosysteem, zolang ben ik geneigd dit soort
begrippen te beschouwen als de nieuwe kleren van de keizer: als een vorm van bedrog,
een quasi-objectieve verpakking van eigen (impliciet gelaten) wensen en doelstellin-
gen. En dan zie ik zelfs nog af van de eis, dat zou moeten worden aangegeven hoe
‘het’ ecosysteem gezond gehouden of beter gemaakt zou kunnen worden.

138



Een andere rol voor ecologen

Men kan zich nu wellicht afvragen of ecologen dan helemaal geen eigen wensen en
doelstellingen, geen eigen standpunt meer mogen hebben. En of ze dan maar geen na-
tuur- en milieuwaarden meer tot gelding moeten proberen te brengen. Natuurlijk mo-
gen en moeten ze dat wel. ‘En jullie kritiek op de milieukartering dan?’, zal men wel-
licht zeggen (Meelis & Ter Keurs, 1976; Dekker, 1976; Meelis & Ter Keurs, 1979;
Meijers et al., 1982). De meest fundamentele politieke kritiek op de milieukartering
en -waardering door (landschaps-Jecologen was echter niet, dat er door hen werd ge-
waardeerd, maar dat een klein groepje ecologen zich in de praktijk ongemerkt voor-
zag of werd voorzien van een onaantasthaar monopolie om de natuur te waarderen,
dat hun normen- en waardenpatroon wat dat betreft dominant werd in het beleid ten
koste van dat van anderen (Niet iedereen moet kunnen blijven volhouden dat zijn om-
geving zo waardevol of uniek is.) en dat het normen- en waardenpatroon van die eco-
logen zeer duidelijk gekoppeld is aan hun belangen en mogelijkheden. (Zij kunnen
het zich veroorloven iets pas belangrijk te vinden als het — landelijk gezien - zeld-
zaam is).

Natuurlijk mogen of moeten ecologen dus eigen wensen en doelstellingen hebben
en zich die van anderen proberen eigen te maken. Natuurlijk mogen ze een subjectieve
invalshoek voor hun werk kiezen. Daar behoeven zij zich ook niet voor te schamen;
in andere disciplines gebeurt dat ook. Hucting (1974) omschrijft het kenobject van
de economie als ‘het keuzeprobleem met betrekking tot de aanwending van schaarse,
alternatief aanwendbare middelen voor de bevrediging van rangschikbare behoef-
ten’. De verdeling van de schaarste, dus. En in die ‘schaarste — in die spanning tussen
behoefte en behoeftebevredigingsmiddelen’ zit (ook voigens Hueting) het subjectieve
element van de economie.

Bij het kiezen en expliciteren van subjectieve invalshoeken voor het werk hoort ook
het relativeren van de eigen natuurwaarden. Dat is natuurlijk vooral ook zeer op zijn
plaats als we bedenken, dat we toch eigenlijk vooral erg gesteld zijn op de inmiddels
wat afgetakeide produktielandschappen uit het verleden, zoals: heiden, verveningen,
hakhour en griend, blauwgrasland en dergelijke (Dekker & Van Leeuwen, 1982; Dek-
kers, 1983). We kunnen ons daarom ook afvragen waarom we dan zo weinig aandacht
voor de ni functionerende produktielandschappen hebben en nog minder voor de be-
bouwde opperviakte. Voor Kalkhoven et al. (1976) was de bebouwing bij de Landelij-
ke Milieukartering letrerlijk een blinde viek: die was grijs gelaten. Het is daarom ook
zaak onze eigen natuurbeelden en natuurwaarden te relateren aan die van anderen.
Zij hebben in beginsel immers evenveel recht op het tot gelding brengen van hun waar-
den als wij op het tot gelding brengen van de onze.

Hoe zouden ecologen allerlei natuur- en milieubeschermingswaarden tot gelding
moeten brengen? Inieder geval lijkt het raadzaam maar eens af te stappen van de idee,
dat ‘de’ mens hier toch maar op jacht is naar kortstondig gemak of genot en dat het
voldoende is om de natuur- en milieuschade van allerlei menselijke activiteiten aan
te tonen om ze t¢ kunnen verwerpen. Deze meestal onuitgesproken gedachte is toch

139



tamelijk dominant onder ecologen. Zo stellen Cramer et al. {1983) bijvoorbeeld, dat
‘de afweging van een stuk natuur tegenover een bepaalde menselijke aktiviteit (. . .)
in eerste instantie gemakkelijker lijkt wanneer het gaat om een menselijke ingreep die
duidelijke negatieve consequenties heeft voor het milieu. Daar ben je als natuurbe-
schermer in principe tegen.” Een dergelijke opstelling kan — ook als je die noodge-
dwongen telkens weer moet relativeren — toch alleen maar leiden tot volstrekt sieriele
discussie over economie versus ccologie waarvan de uitkomst vrijwei aileen maar kan
zijn, dat de activiteit omwille van natuur en milieu moet worden nagelaten of beperkt
of dat natuur en milieu worden vernietigd of aangetast. Natuurbeschermings-ecolo-
gen moeten zich zo langzamerhand maar eens veel intensiever gaan bezighouden met
de vraag wat het doel is van die activiteiten, welke problemen ze moeten voorkomen,
oplossen of verminderen, of het gaat om maatschappelijk aanvaarde of aanvaardbare
doelstellingen en reéle problemen, of er uitvoerbare alternatieven zijn enzovoort. En
als zulke alternatieven niet door anderen worden ontwikkeld, dan zullen ze dat zelf
moeten doen. En dan ook echt met het doel de problemen waar het om ging bij die
activiteiten zoveel mogelijk op te lossen en niet maar zo’n beetje (zodat in ieder geval
natuur en milieu worden gespaard}. )

De specifieke taak van de ecologen daarbij zal moeten zijn dergelijke alternatieven
ook op hun natuur- en milieugevolgen beocordeelbaar te maken, zodat er echte keuzen
kunnen worden gemaakt. Op dat gebied is ook een taak weggeiegd voor de Raad voor
Milieu- en Natuur-Onderzoek (RMNO). Waar andere sectorraden de programmering
van het onderzoek naar efficiénte en natuur- en milieuvriendelijker alternatieven zou-
den laten liggen, daar zal de RMNO de programmering van zulk onderzoek zonder
aarzeling zelf ter hand moeten nemen. Zo niet, dan zullen de milieu- en natuur-onder-
zoekers — zeker in deze tijd — meer en meer buiten spel komen te staan.

Literatuur

Amstel, A.R. van & E.H. Koole, 1982. Meerjarenvisie op het landschapsecologisch Onderzoek 1982-1987
- L.o.v. de Werkgemeenschap voor het Landschapsecologisch Onderzoek (WLO). Instituut voor Mi-
lieuvraagstukken, Vrije Universiteit Amsterdam.

Brussel, N.A. van, M.M. Dorenbosch, P_E. de Jongh & W_J. ter Keurs, 1981. De opstelling van de Werk-
groep Milieubeheer Leiden (WML) bij ruilverkavelingen. Notitie van de Werkgroep Milicubeheer Lei-
den.

Cramer, J. et al., 1983, Ecologie en Beleid ~ Gebruik van ecologische gegevens in de besluitvorming. Eko-
logische Uitgeverij, Amsterdam.

Dekker, J.N.M., 1976. Milieukartering: een geschikie sirategie voor milisubehoud? Natuur en Landschap
1976 (3/4): 99-106.

Dekker, J.N.M. & T. van Leeuwen, 1982, De natuur is achterhaald. Natuur en Milieu 82/10: 13-15.

Dekkers, M., 1983, En dan, wat is natuur nog in dit land? NRC-Handelsblad, 26 november 1983.

Hueting, R., 1974. Nicuwe schaarste en economische groet. Agon Elsevier, Amsterdam./Brussel.

Kalkhoven, J.T.R., A.H. Stumpel & S.E. Stumpel-Rienks, 1977. Landelijke Milieukartering — Een land-
schapsecologische kartering van het natuurlijke milieu in Nederland ten behoeve van de ruimtelijke
planning op nationaal niveau. Studicrapporten Rijksplanologische Dienst nr. 8, tevens Verhandeling
nr. 9 Rijksinstituut voor Natuurbeheer; + bijlagemap. Staatsuitgeverij, Den Haag.

140



Keurs, W.J. ter & E. Meelis, 1977. Globaal Ecologisch Model (GEM): woorden en schema’s in de strijd
1egen d= achteruitgang van het natuurlijk milieu. Natuur en Milieu 77/5: 8-17.

Keurs, W.J, ter & E. Meelis, 1977, Nawoord bij: Dauvellier, P.L. & E. van der Maarel, 1977. Het globaal
ecologisch model (GEM): een poging tot “ecologisering’ van het ruimtelijk beleid. Nawur en Milieu
T71/9:17-21,

Keurs, W.J. ter, 1978. Moet de milieubeweging nu echt maaischappelijk worden? Béta 14 (2), 24 januari
1978: 3.

Leopold, Aldo, 1969, The land ethic. From: A sand country almanac London, 1949, In: P. Sheppard &
D. McKinley {eds.): The subversive science - Essays towards an ecology of man. Boston: 402-415.

Marietta, D.E., Jr., 1979. The interrelationship of ecological science and environmental ethics. Environ-
mental Ethics 1 (3): 195-208.

Meelis, E. & W.J, ter Keurs, 1976. Milicukarteren: een wetenschappelijke activiteit? Natuur en Landschap
3/4: 85.98,

Meelis, E. & W.J. ter Keurs, 1979. Milieukarteren, verdergaan op de verkeerde weg? Natuur en Milieu
79/10: 24-26.

Meijers, E.M.J., W.J. ter Keurs & E. Meelis, 1982. Biologische meetnetten voor het beleid. WLO-mede-
delingen 9 (1): 31-58.

141



Nabeschouwing

In het voorgaande is vanuit verschillende standpunten een grote hoeveelheid denk-
stof aangedragen rond de problematiek van natuur en mens. Het is ondoenlijk om
in een nawoord dit geheel samen te vatten op een manier die aan alle standpunten
recht doet. Wel kunnen bij een onderlinge vergelijking van de verschillende bijdragen
enkele centrale vragen worden onderscheiden, die het waard zijn nader te worden be-
licht.

Levensbeschouwing

In bijna alle bijdragen komt naar voren hoe essentieel de rol is die ievensbeschou-
wing speelt bij onze visie op natuur en natuurbescherming. De vraag welke die rol dan
precies is, is heel wat moeilijker te beantwoorden. Kan en moet een levensbeschou-
wing de basis vormen voor natuurbescherming? En zijn er bepaalde [evensbeschou-
wingen die zich daar beter voor lenen dan andere? Een andere vraag is of de oorzaak
van de aantasting van de natuur juist bij levensbeschouwingen gezocht moet worden.
Een aantal auteurs meent duidelijk dat dit wel zo is; zij zien dan met name het antro-
pocentrisme van onze westerse cultuur als schuldige. Met antropocentrisme wordt
hier bedoeld dat men de menselijke waarden en belangen centraal stelt en aan de na-
tuur slechts een instrumentele waarde toekent.

Het verlichtingsdenken, een begrip dat in dit verband vaak opduikt, geldt daarbij
als de karakreristieke uitdrukking van het westers antropocentrisme. Tegenover het
antropocentrisme staat, zoals Verhoog dat heeft beschreven, het ecocentrisme. Eco-
centrisme betekent dat men bepaalde intrinsieke natuurwaarden erkent en deze een
plaats geeft naast, soms zelfs boven, menselijke waarden. Vanuit de kritiek op het an-
tropocentrisme worden verschillende pogingen gedaan om een milieu-ethiek, dat wil
zeggen cen ethiek die expliciet en vanuit een positieve waardering rekening houdt met
natuur, te ontwerpen, gebaseerd op een ecocentrische levensbeschouwing. Men zoekt
hierbij in verschiliende richtingen: Westhoff, die de joods-christelijke traditie in be-
langrijke mate bepaiend acht voor het westers antropocentrisme, vindt zijn aankno-
pingspunt in het mytische wereidbeeld van de ongeletterde volken en in het boed-
dhisme. Verhoog bouwt voort op de romantische onderstroom in de westerse cultuur.
Voorts bestaan er aanzetten voor een ecocentrische ethiek die vooral ontleend zijn aan
de ecologie.

Het verband dat Westhoff en ook Vcrhoog aanbrengen tussen het westers antropo-
centrisme en de christelijke religie hoeft niet noodzakelijk gelegd te worden. Het an-
tropocentrisme staat niet alleen tegenover het ecocentrisme, maar ook tegenover het
theocentrisme: de levensbeschouwing waarin een transcendente God centraal staat.

142



Een dergelijk gezichtspunt is uitgewerkt door Schuurman. De oorzaken van het an-
tropocentrisme, en daarmee van de natuuraantasting, zoekt hij in de secularisering.
Zijn ‘milieu-ethiek’ is niet gebaseerd op intrinsieke natuurwaarden, maar op de ver-
antwoordelijkheid van de mens aan God, een verantwoordelijkheid die ook onze om-
gang met natuur insluit. Het is belangrijk om op dit christelijke perspectief te wijzen,
Dit nawoord leent zich echter niet voor verdere uitwerking. Immers, het zwaartepunt
van de christelijke overtuiging — en dat geldt evenzeer voor andere theocentrische vi-
sies — ligt op een viak dat in deze bundel niet aan de orde is. Voor de meeste ecocentri-
sche visies ligt dat anders: de recente aandacht hiervoor wordt voor het grootste deel
gemotiveerd vanuit de zorg voor natuur en milieu. Beperken we het blikveid tot na-
tuurbescherming dan zien we vooral de problematiek van antropocentrisme versus
ecocentrisme aan de dag treden: zoals blijkt uit de bijdragen in deze bundel, ontmoet
de gedachte aan een ecocentrische ethiek naast warm enthousiasme ook grote scepsis,
en niet alleen buiten de natuurbeschermingskring.

Over de fundering van ‘ecologische waarden’ of ‘intrinsieke natuurwaarden’ en de
daarop gebaseerde normen — wie stelt ze vast en op grond waarvan? — bestaat nog
weinig duidelijkheid. Tegenstanders van een ecocentrische ethiek werpen op dat de
mens principieel niet in staat is om waarden van natuur-op-zich te kennen: de toege-
kende ‘natuurwaarden’ vinden hun eigenlijke grond in de mens of — voor anderen —
in een religieus beginsel. Veel van wat ‘natuurwaarde’ wordt genoemd is inderdaad
met weinig moeite te vertalen in een waarde-voor-mensen. De mogelijkheid van een
antropocentrische milieu-ethiek is dan ook niet uitgesloten, zoals de bijdragen van
Boers en Ter Keurs laten zien.

In het natuurbeschermingsbeleid staat de antropocentrische benadering — uitge-
kristalliseerd in het toekennen van functies aan natuur — nauwelijks ter discussie. Uit
de bijdragen blijkt echter dat op het niveau van de achterliggende ideeén de problema-
tiek van antropocentrisme versus ecocentrisme (of versus theocentrisme) wel degelijk
leeft. Deze problematiek speelt uiteraard het sterkst wanneer ‘natuurwaarden’ in con-
flict komen met andere waarden, bijv. ‘ecologische inpasbaarheid’ tegenover ‘mense-
lijke vrijheid’.

Uit het perspectief van natuurbescherming lijkt daarom de wenselijkheid en moge-
lijkheid van een ecocentrische ethiek een cruciale levensbeschouwelijke vraag.

Wetenschap en techniek

Het is opvallend hoe alle gepresenteerde levensbeschouwelijke visies in botsing ko-
men met de huidige dominante vorm van wetenschap en techniek, in zekere zin de
godsdienst van onze tijd. Technologie, dat wil zeggen de moderne, op technische toe-
passing gerichte wetenschap, is naast levensbeschouwing een essentiee] element in on-
ze omgang met de natuur. Door de auteurs is een duidelijk verband gelegd tussen het
opkomen van antropocentrisme en de aard van de huidige technologie, die de natuur
bestudeert als object, haar herleid? tot meetbare, fysisch-chemische wetmatigheden
en zo de mens de middelen verschaft om natuur te beheersen. Bacon en Descartes gel-

143



den als de vaders van deze moderne, beheersende wetenschap. Het verwijt dat techno-
logie op deze manier een waarderende houding jegens de natuur principieel onmoge-
lijk maakt, gaat echter alleen dan volledig op, wanneer de technoloog pretendeert de
enige juiste visie te hanteren. Definieert men de technologie als middel of instrument,
zoals Boers dat doet, dan sluit zij levensbeschouwelijke overwegingen en waarde-oor-
delen in het algemeen zeker niet uit. De machisrol van technologie wordt dan inge-
perkt op een wijze die binnen de gangbare wetenschapsopvatting in principe ook wel
wordt erkend: wetenschap draagt de feiten aan, maar blijft instrument, terwijl toe-
passing plaatsvindt op grond van normen, die gebaseerd zijn op subjectieve overtui-
gingen. Sommige critici van de moderne natuurwetenschap keren zich echter juist te-
gen deze scheiding: zij zou niet reéel zijn en toch de macht laten aan de wetenschap,
die dan immers als enige aanspraak zou kunnen maken op objectiviteit. Zo pleit Ver-
hoog, naar het voorbeeld van Goethe, voor een nieuwe eenheid van wetenschap en
ethiek. In dat geval gaat het niet alleen om een inperking van het speelveld van de mo-
derne natuurwetenschap, maar om een nieuwe, ‘normatieve’ wetenschap. Verhoog
ziet in de antroposofie het kader voor zo'n alternatieve wetenschap. Hier rijst de
vraag of — op basis van de beginselen van de antroposofie, of op een andere grond-
slag, men vergelijke bijv. de bijdrage van Sloet van Olidruitenborgh — inderdaad een
normatieve wetenschap te realiseren is die een serieus alternatief biedt voor de moder-
ne natuurwetenschap. Gezien het enorme succes van de laatste lijkt dit erg onzeker,
maar daarmee is de kwestie geenszins afgedaan. Immers, de criteria voor wetenschap-
pelijk succes staan mede ter discussie.

Ecologie neemt in deze kwestie, althans op het eerste gezicht, een aparte plaats in.
Westhoff en Schroevers hebben hun kritiek op de technologie niet doorgetrokken
naar de ecologie. De [aatste zoekt juist in de ecologie het prototype voor een nieuwe
natuus- en maatschappijwetenschap die misschien niet normatief is maar in elk geval
holistisch, in tegenstelling tot de gangbare wetenschap.- Andere sprekers, met-name-
Boers en Van Koppen, zien de ecologie, tenminste in haar geavanceerde vormen, dui-
delijk als onderdeel van de moderne technologie. Ecologie heeft in dat geval precies
dezeifde beperkingen als andere technologieén. Ook voor ecoiogie biijft het dus on-
duidelijk of hier een basis ligt voor een alternatieve, betere wetenschap. Ten aanzien
van wetenschap mag men daarom de volgende centrale vraag formuleren: is er een
aiternatieve wetenschap, gebaseerd op antroposofie, ecologie of anderszins, te reali-
seren die een kwalitatief betere natuurwaardering mogelijk maakt dan de gangbare
wetenschap?

Maatschappij

Deze vragen over ethiek en wetenschap laten de natuurbescherming als maatschap-
pelijke activiteit niet onberoerd. Er is geconstateerd dat levensbeschouwing een be-
langrijke rol speeit bij natuurbescherming. De moderne natuurwetenschap kan alleen
in de beperkte betekenis van instrument invulling geven aan natuurbeheer. Een alter-
natieve wetenschap, die meer dan een instrumentele waardering voor natuur zou kun-

144



nen uitspreken, heeft nog geen erkende vorm gekregen. Objectieve, wetenschappelij-
ke natuarbeschermingsdoelstellingen zijn dus niet te geven. Natuurbescherming is een
zaak van normen en waarden, waarvan in de huidige stand van de discussie hun doel-
stellingen moeilijk anders kunnen presenteren dan als een {met anderen gedeelde) per-
soonlijke overtuiging. Ter Keurs verbindt aan deze redenering de conclusie dat de na-
tuurbescherming haar doelstellingen moet kunnen relativeren ten opzichte van andere
maatschappelijke doelstellingen. Een opstelling waarbij de natuurbeschermingsdoel-
stellingen worden verbonden met en afgewogen tegen andere doelstellingen, bijv. die
van de landbouw, vindt hij vruchtbaarder dan de pogingen van natuurbeschermers
om hun doeistellingen als absolute eisen door te zetten. De kwestie waarom het hier
gaat is niet de vraag of de natuurbescherming zich al dan niet schuldig maakt aan eco-
dictatuur. Die vraag kan ontkennend beantwoord worden, al was het alleen maar om-
dat de natuurbescherming binnen onze parlementaire democratie niet over de macht
beschikt om haar doelstellingen absoluut door te drijven. De kwestie ligt eerder een
stap terug, op het vlak van de persoonlijke overtuiging: welke status heeft de natuur-
beschermingsdoelstelling — nog afgezien van de vraag hoe deze maatschappelijk in-
gebracht moet worden — in onze eigen ogen? Gaat het om een doelstelling ontleend
aan de belangen van een specifieke groep natuurliefhebbers, gaat het om een doelstel-
ling ontieend aan de ‘belangen’ van natuur, of gaat het om een doelstelling die met
wetenschappelijke precisie kan worden afgeleid van de algemene norm van overleven.
Een natuurbeschermer kan zich verenigen met een belangenorganisatie-structuur
maar niettemin overtuigd zijn dat hij natuurwaarden verdedigt en niet zijn eigen be-
lang. Ook kan een natuurbeschermer menen dat hij wetenschappelijke kennis in han-
den heeft — of, op grond van een holistische wetenschap kan ontwikkelen - waar-
mee veérstrekkende vitspraken gedaan kunnen worden over de menselijke omgang met
de natuur. Dezelfde natuurbeschermer kan tegelijk vinden dat deze inzichten alleen
langs democratische weg tot gelding mogen worden gebracht. De genoemde natuur-
beschermingsvisies kunnen dus zeer goed gepaard gaan met een democratische visie
op de maatschappij. Voor de vraag hoe men binnen de persoonlijke overtuiging beide
visies, onder één of onder afzonderlijke noemers, samenbrengt, moet verwezen wor-
den naar de problematiek van levensbeschouwing en wetenschap.

De lezingen over natuur en maatschappij leveren echter nog een ander nieuw ge-
zichtspunt op, nl. een visie die de natuurbeschermingsdoelstelling direct koppelt aan
een maatschappelijke beweging voor verdere democratisering. In termen van Huis-
man: natuurbescherming wordt hier ondergebracht binnen het perspectief van parti-
cipatie. Men kan, zoals Van Koppen historisch tracht uit te werken, natuurbescher-
ming of, in ruimere zin, de milieubeweging plaatsen binnen het bredere kader van een
kritiek op de industriéle samenleving en het streven van mensen om greep te krijgen
op de inrichting van hun leefwereid.

Vele uitspraken uit de meer progressieve natuurbeschermingshoek wijzen in een
dergelijke richting. Niettemin moet men constateren dat er op dit gebied nog weinig
duidelijkheid bestaat, zoals recent weer blijkt uit de discussie rond de Groene Partij.
Daarom zou men, met betrekking tot natuurbescherming en maatschappij, als crucia-

145



le vraag kunnen stellen: is er een politiek perspectief te schetsen dat de participatie
van betrokkenen in de maatschappelijke besluitvorming én de natuurbescherming op
een voor beide doelen verrijkende manier verenigt?

Natuur

Het kan vreemd lijken dat de op het eerste gezicht meest centrale vraag ‘wat is na-
tuur?’ nog niet in deze nabeschouwing naar voren is gekomen. [n de bijdragen is deze
vraag, met uitzondering van de lezing van Sloet van Oldruitenborgh, inderdaad nau-
welijks expliciet aan de orde gekomen. Een enkele keer wordt natuur eenvoudigweg
gedefinieerd, diverse malen is er sprake van verschillende natuurbeschouwingen,
maar de kwestie ‘wat is natuur?’, ‘wat is nu datgene dat aan al deze beschouwingen
ten grondslag ligt?’, wordt als zodanig nauwelijks geproblematiseerd. De indruk kan
zich voordoen, dat de auteurs met ‘natuur’ verwijzen naar iets dat iedereen wel kent:
de dieren, het groen, de aarde. Die indruk is echter in zoverre onjuist, dat de visies
die in deze bundel gegeven worden wel degelijk implicaties hebben voor de vraag ‘wat
is natuur?’. Zo kan de nadruk liggen op het aspect van leefomgeving, van spontani-
teit, van ongereptheid, van biologisch leven, van medeschepping, van materiéle wer-
kelijkheid. Soms wordt deze nadruk expliciet gegeven, soms moet men ze, tussen de
regels, afleiden uit het levensbeschouwelijke, wetenschappelijke of maatschappelijke
perspectief van de auteur. De vraag ‘wat is natuur?’ kan alleen in samenhang met de
overige vragen uit dit nawoord beantwoord worden. Een algemeen kenmerk komt uit
de bundel echter wel naar voren. Lange tijd is in onze culturele traditie — levensbe-
schouwelijk, wetenschappelijk en politiek — de natuur gethematiseerd als obiect, in
haar afstand tot de mens. Met Boerwinkel kan men concluderen dat het in onze tijd
de relatie met de natuur is, die centraal komt te staan.

146



Lijst van medewerkers

Drs. C. Boers, vakgroep Wijsbegeerte, Wetenschap en Samenleving, LH Wagenin-
gen.

Drs. H.W.J. Boerwinkel, vakgroep Psychologie, LH Wageningen.

Dr. W. Bongers, vakgroep Natuurbeheer, LH Wageningen.

Drs. D. van der Hoek, vakgroep Natuurbeheer, LH Wageningen.

Drs. H. Huisman, Wetenschappelijke Raad voor het Regeringsbeleid, Den Haag.

Drs. W.]. ter Keurs, werkgroep Milieubeheer Leiden, Rijksuniversiteit Leiden.

Ir. K. van Koppen, vakgroep Wijsbegeerte, Wetenschap en Samenleving, LH Wage-
ningen.

Mw. A.M. Leemeijer, vakgroep Natuurbeheer, LH Wageningen.

Prof.dr. A. Quispel, vakgroep Moleculaire Plantkunde, Rijksuniversiteit Leiden.

Drs. P.J. Schroevers, Rijksinstituut voor Natuurbeheer, Leersum.

Prof.dr.ir. E. Schuurman, onderafdeling der Wijsbegeerte en der Maatschappijwe-
tenschappen, TH Delft. "'

Mw.dr. C.J.M. Sloet van Oldruitenborgh, vakgroep Natuurbeheer, LH Wagenin-
gen.

Prof.dr. C.W. Stortenbeker, vakgroep Natuurbeheer, LH Wageningen.

Dr. H. Verhoog, Instituut voor Theoretische Biclogie, Rijksuniversiteit Leiden.

Prof.dr. V. Westhoff, emeritus-hoogleraar Geobotanie, KU Nijmegen.

147



Lijst van medewerkers

Drs. C. Boers, vakgroep Wijsbegeerte, Wetenschap en Samenleving, LH Wagenin-
gen.

Drs. H.W.J. Boerwinkel, vakgroep Psychologie, LH Wageningen.

Dr. W. Bongers, vakgroep Natuurbeheer, LH Wageningen.

Drs. D. van der Hoek, vakgroep Natuurbeheer, LH Wageningen.

Drs. H. Huisman, Wetenschappelijke Raad voor het Regeringsbeleid, Den Haag.

Drs. W.J. ter Keurs, werkgroep Milieubeheer Leiden, Rijksuniversiteit Leiden.

Ir. K. van Koppen, vakgroep Wijsbegeerte, Wetenschap en Samenleving, LH Wage-
ningen.

Mw. A.M. Leemeijer, vakgroep Natuurbeheer, LH Wageningen.

Prof.dr. A. Quispel, vakgroep Moleculaire Plantkunde, Rijksuniversiteit Leiden.

Drs. P.J. Schroevers, Rijksinstituut voor Natuurbeheer, Leersum.

Prof.dr.ir. E. Schuurman, onderafdeling der Wijsbegeerte en der Maatschappijwe-
tenschappen, TH Delft. e

Mw.dr. C.J.M. Sloet van Oldruitenborgh, vakgroep Natuurbeheer, LH Wagenin-
gen.

Prof.dr. C.W. Stortenbeker, vakgroep Natuurbeheer, LH Wageningen.

Dr. H. Verhoog, Instituut voor Theoretische Biologie, Rijksuniversiteit Leiden.

Prof.dr. V. Westhoff, emeritus-hoogleraar Geobotanie, KU Nijmegen.

147



