301,185.13(540)

MEDEDELINGEN LANDBOUWHOGESCHOOL
WAGENINGEN ¢« NEDERLAND « 75-11 (1975)

DE ONAANRAAKBAREN VAN
KONKUNAD

Een onderzoek naar de positieverandering van de
Scheduled Castes in een dorp van het district
Coimbatore, India

DEEL I

De Sociale Positie van de Scheduled Castes

(with a summary in English)

J. H. B. DEN OUDEN

Afdeling Agrarische Sociologie van de Niet- Westerse Gebieden,
Landbouwhogeschool, Wageningen, Nederland

(Ontvangen 1-V-1975)

H. VEENMAN & ZONEN B.V. - WAGENINGEN - 1975

e S o /[{



Mededeling Landbouwhogeschool
Wageningen 75-11 (1975)
is ook gepubliceerd als proefschrift



INHOUD

I.INLEIDING. . . . . . . . . . . . . o v i e e . 1
1.1. Probleemstelling. . . . . . . . . . . . . . ... ... 1
1.2, Werkwijze . . . . . . . . . .. ..o 3

2. DE GEOGRAFISCHE CONTEXT . . . . . . . . ... ... 12

3L.KASTE . . . . . . . e e e 28
3.1 Kasten en kastensysteem . . . . . . . . . . . . .. .. 28
311, Kasten. . . . . . . .. ..o e e 28
3.1.2. Hetkastensysteem . . . . . . . . . . . . . . . . ... 30
3.1.3. Functies van het kastensysteem. . . . . . . . . . . . .. 35
3.14. DeOnaanraakbaren . . . . . . . . . . . . ... ... 36
314 1. Inleiding . . . . . . . . . . . . ..o .., 36
3.1.4.2. De Onaanraakbaren als aparte categorie vankasten . . . . | 39
3.2, De kasten en het kastensysteem van bet dorp Irupatur . . . . 45

4. DE SOCIALE POSITIE DER SCHEDULED CASTES(I). . . . 63
4.1, De territoriale segregatie . . . . . . . . . . . . . ... 63
4.2, De ontmoetingsplaatsen vanhetdorp . . . . . . . . . . . 78
4.3, De drinkwatervoorziening. . . . . . . . . . . . . ... 81
4.4, Debegraafplaatsen. . . . . . . . . . . . .. ... .. 20
4.5. Detempels . . . . . . . . .. ... .. ... .... 93
4.6. De deelname aan tempelfeesten en kalenderfeesten . . . . 101
46.1. HetMariyammanfeest. . . . . . . . . . . ... ... 101
462, HetVétacimifeest. . . . . . . . . . . .. . ... .. 104
4.6.3. THetPattatalaccifeest. . . . . . . . . . . .. .. ... 106
4.6.4. Ponkal en andere festiviteitenindemaand Tai . . . . . . . I
465 Conclusies . . . . . . . ... .o 00 112
47, Decafé’s. . . . . . . . . .. ... ... .. 113
47.1. Decafésvanlrupatur . . . . . . . . . . .. . .. .. 113
472. Decafésbuitenlropatur . . . . . . . . . .. .. ... 121
4.7.3. Debedrijfscantines. . . . . . . . . . . . .. .. ... 124
4.8. Dienstverlening . . . . . . . . . ... .. ... 125
4.8.1. Dedienstverleningdoor priesters. . . . . . . . . . . . . 125
4.82. Dedienstverleningdoorwassers . . . . . . . . . . . .. 128
4.8.3. Dedienstverleningdoorkappers . . . . . . . . . . . .. 129
4.8.4. Overigedienstverlening . . . . . . . . . . .. ..., 133

5. DE SOCIALE POSITIE DER SCHEDULED CASTES(II) . . . 136
5.1. Regelingen betreffende het accepteren van voedsel en water,

het tezamen eten, en het aanraken van kook-eneetgerei . . . [36



5.1.1. Het accepteren van voedselenwater . . ., . . . . . . . . 136

5.1.2. Hettezameneten . . . . . . . . . . .. .. ... . 146
5.1.3. Hetaanrakenvankook-eneetgerei. . . . . . . . . . .. 151
5.2. Fysieke onaanraakbaarheid en onbenaderbaarheid . . . . . 152
5.3. Hetbetredenvanhuizen . . . . . . . . . . . ... .. 160
5.4, De deelname aan familieceremonién. . . . . . . . . . . . 165
5.5. Huwelijk en sexueelcontact . . . . . . . . . . . . . .. 169
5.5.1. Inter-kaste huwelijk en inter-kaste concubinaat . . . . . . . 169
5.5.2. Voor- en buitenechtelijke sexuvele relaties. . . . . . . . . . 173
5.6. Informelecontacten . . . . . . . . . . . .. ... .. 178
5.6.1. Interpersoonlijke contactenophetwerk . . . . . . . . . . 179
5.6.2. Contactenbijsportenspel. . . . . . . . . . . . . . .. 180
5.6.3. Vriendschappen. . . . . . . . . . . . ..o L. 182
5.6.4. Informele contacten(slot). . . . . . . . . . . .. ... 185

6. DE SOCIALE POSITIE DER SCHEDULED CASTES (III):
RESPECTVORMEN IN NON-VERBAAL EN VERBAAL

GEDRAG. . . . . . . . . ... 189
6.1. Respectvormen in non-verbaalgedrag. . . . . . . . . . . 189
6.2. Verbaal gedrag: de linguistische etiquette . . . . . . . . . 194
6.2.1. Linguistische etiquette in werkwoordsvormen. . . . . . . . 196
6.2.2. Het gebruik vande namenvanpersonen. . . . . . . . . . 197
6.2.3. Het gebruik van verwantschapstermen . . . . . . . . . . 199
6.2.4. Hetgebruik vandeterm ‘cami’. . . . . . . . . . . . .. 202
6.2.5. De kastenhiérarchie zoals die blijkt uit het taalgebruik in Iru-
patur. Samenvatting. . . . . . . . . ... ... L L 205

6.2.6, Deinvloed van de seculiere status op de linguistische etiquette
in die gevallen waarin er een discrepantie bestaat tussen de se-
culiere status en de kaste-status van sprekers en aangesproke-

1 =3 1 206

7. SAMENVATTING EN NABESCHOUWING DEEL I (De sociale
positie der Scheduled Castes) . . . . . . . . . . . . ... ... 211
SUMMARY . . . . . . . . . . . .o 227

The Untouchables of Konkunad. An investigation into the changing po-
sition of the Scheduled Castes in a village of Coimbatore District, India.
Part I: The social position of the Scheduled Castes

GLOSSARIUM. . . . . . . .. . o 0o e 252

LIJST VAN IN DEEL I VERMELDE LITERATUUR . . . . . . 259



BIOLAGEN (A-F) . . . . . . . . . .« . . v v v 265
Enige gegevens betreffende de beroepenindeling, welstandsverschillen
(binnen de Scheduled Castes) en landeigendom van inwoners van Irupat-

ur

KAARTEN
Het district Coimbatore en de nabije omgeving van het dorp Irupatur 11
Het dorp Irupatur en zijn kastegroepen . . . . . . . . . . . 66, 67, 68

Tempels, heiligdommen en begraafplaatsen in en bij Irupatur . . . . 94



1. INLEIDING

1.1. PROBLEEMSTELLING

In 1966 en 1967 heb ik onderzoek verricht naar de positie en positieverande-
ring van kasten van Onaanraakbaren en hun leden in een Zuidindia’s dorp.
Drie hoofdvragen vormden de leidraad bij dit onderzoek en bij de uitwerking
der verzamelde gegevens.

1. In hoeverre kon en kan in de lokale realiteit een aparte categorie van kasten
van Onaanraakbaren worden onderscheiden.

2. Welke was en is de sociale, economische, politieke en educatieve situatie van
deze kasten en hun individuele leden en in hoeverre verschilde en verschilt

hun situatie op deze gebieden van die der andere kasten.

3. Welke veranderingen treden er op in het stratificatiesysteem, wat zijn daar-
van de oorzaken en welke consequenties hebben deze veranderingen voor de

lage kasten en hun individuele leden.

In verband met de eerste vraag was het noodzakelijk zowel de regels die de
inter-kaste relaties structureren als ook het werkelijke inter-kaste gedrag aan een
onderzoek te onderwerpen. Fenmaal gckomen tot een voorlopige vaststelling
der lage kasten, moest worden bezien in hoeverre zij in bepaalde opzichten on-
derdeel vorm(d)en van ruimere categorieén van kasten, in welke opzichten zij
een homogene entiteit waren e¢n zijn en in hoeverre deze categoerie van lage
kasten uiteen viel en valt in kasten met duidelijk verschillende positie. In hoe-
verre was en is ¢r binnen de categorie van hoge en midden kasten al of niet
sprake van een solidariteit tegenover de lage kasten en in hoeverre is ook het
omgekeerde al of niet het geval? Zijn er aanwijsbare oorzaken voor het voor-
komen of ontbreken van deze solidariteitsvormen?

De tweede vraag ligt onmiddellijk in het verlengde van de eerste en valt daar
gedeeltelijk zelfs mee samen. Bij het verschijnsel van een aparte categotic van
lage kasten dient immers in verschillende sectoren te worden nagegaan, wat de
situatie van deze kasten en hun individuele leden is in vergelijking met die van de
anderen en welke ontwikkelingen zich hierin voordoen. Dit laatste geeft de
koppeling met de derde vraag betreffende de veranderingen die er opireden. Bij
het onderzoek in het kader van dit probleem stond centraal of wellicht een toe-
nemende kaste-irrelevantie van sectoren van het maatschappelijk leven en ver-
andering der status-criteria meer mogelijkheden tot verticale mobiliteit bieden
aan leden van lage kasten dan voorheen het geval was en of deze mogelijkheden
aanwezig zijn voor slechts weinigen of voor velen. Aandacht werd hierbij be-
steed aan het effect van status-inconsistenties en de eventuele vorming van men-
taliteitsklassen die de kastegrenzen overschrijden,

De vraag naar het effect van de overheidsmaatregelen en van eventuele semi-
overheids of particuliere organisaties ten gunsie van de Scheduled Castes, de
officieel door de overheid geregistreerde lage kasten die hulp behoeven (de aan-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 {1975) 1



duidingen ‘Onaanraakbaren’, ‘Scheduled Castes’, ‘Outcastes’ en ‘lage kasten’
worden in deze studie steeds als synoniemen gebruikt?), kan men zich denken
binnen het kader van het derde puni, maar is eveneens nauw verbonden met de
eerste en tweede vraag.

Om operaticnele redenen besloot ik tot een bespreking per sub-systeem,
waarbij na de behandeling van de sociale positie der Scheduled Castes — de
hoofdstukken 4, 5 en 6, het hoofdonderwerp van het onderhavige cerste deel
der studie —, in Deel II achtereenvolgens aan de¢ orde komen de economische
situatie, de politieke positie, en de situatie op het terrein van onderwijs. Ik ben
mij er van bewust dat een dergelijke aparte bespreking der sub-systemen in-
druist tegen de nauwe vervlechting van deze terreinen. Het gevaar van herha-
lingen is daarbij groot, omdat men bij bijvoorbeeld de sociale structuur even-
eens aandacht tracht te besteden aan economische en politieke factoren en om-
gekeerd. Ook ik heb dergelijke herhalingen niet geheel kunnen en willen ver-
mijden.

Deel II van de studie, dat verschijnt in 1976, wordt afgesloten met een hoofd-
stuk gewijd aan de overheidsmaatregelen ter verbetering van de positie der
Scheduled Castes en het effect van deze maatregelen. Dit onderdeel heeft een
meer algemeen en afgerond karakter dan de andere hoofdstukken die hoofd-
zakelijk een analyse geven van de situatie in het gekozen basisdorp ten oosten
van de stad Coimbatore en de omgeving daarvan, Het speciale karakter van dit
hoofdstuk is te beschouwen als een overblijfsel van de oorspronkelijke doelstel-
ling van het onderzoek, een evaluatie van het overheidsingrijpen ten gunste van
de Onaanraakbaren op het niveau van de Unie, een staat en ecn district, een
doelstelling die spoedig na aankomst in India werd opgegeven.

In deze studie beperk ik mij vrijwel steeds tot hetgeen ik in het gekozen onder-
zoeksdorp en zijn omgeving heb geconstateerd door gesprekken en observatie.
Ik ben de realiteit niet tegemoet getreden met expliciete modellen die werden
opgesteld vanuit een kennis van wat men noemt de Indiase Great Tradition, de
overkoepelende Hindoe-cultuur. Het betreft hier een studie ‘van onder af”. Wel
ben ik mijn informanten en de door mij geobserveerde situaties steeds tegemoet
getreden met een vrij uitgebreide, door literatuurstudie verkregen, kennis van de
sociologische literatuur betreffende India en deze kennis heeft ongetwijfeld
richting gegeven aan het onderzoek, aan de verwerking van de onderzoek-
gegevens en zan de rapportage in de onderhavige studie. Inmiddels heeft de tijd
niet stil gestaan. Tal van sinds 1967 verschenen studies hebben invloed uitge-
oefend op de uiteindelijke presentatie van mijn onderzoekgegevens. Ik hoop
voldoende gegevens te verstrekken om een steeds veranderende interpretatie
mogelijk te maken.

2 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1973)



1.2. WERKWUZE

In New Delhi besprak ik met onder anderen Dr. B. K. Roy Burman de keuze
van het onderzoeksgebied in de staat Madras (sinds 1367 Tamil Nadu, of Ta-
milnad). Hierbij kwam ik tot de conclusie, dat veranderingen in de positie der
lage kasten op het ‘platteland’ vermoedelifk het best te bestuderen zouden zijn
in een gebied dat reeds enige tijd een relatief hoge graad van industrialisatie
bezat, en in dorpen die betrekkelijk dicht bij de industrie-steden lagen. Lk ver-
wachtte dat verticale mobiliteit in de economische sfeer nauwelijks bestudeerd
zou kunnen worden in gebieden met een geheel agrarisch karakter, omdat daar
eventuele mobiliteit waarschijnlijk zon verlopen via migratie naar de steden,
waardoor de positie der lage kasten in de dorpen weinig zou veranderen. Voor
dorpen gelegen bij industriesteden achtte ik de kans op pendelarbeid groot,
waardoor personen, families of kasten die gestegen waren in de economische
hiérarchie, in de dorpen bleven wonen. In New Delhi kon ik op die gronden
reeds mijn keus laten vallen op Coimbatore als district van onderzoek. (Zie
mijn nabeschouwing in de aanvang van hoofdstuk 7).

In Coimbatore stelde ik op grond van de censusgegevens van 1961 een lijst
van acht dorpen op. Hierbij lette ik op vooral (1) de afstand tot industriecentra,
(2) de ligging in de buurt van een hoofdweg, (3) het aantal inwoners (1500 tot
2000 is vrij normaal in de droge streken van het district}, (4) de beroepsverdeling
der bevolking (een aanzienlijk percentage van buiten het dorp werkenden), (5)
het afwezig zijn van een omvangrijke (semi-)tribale bevolking met een lage eco-
nomische positie, en (6) de aanwezigheid van een Scheduled Castes bevolking
van 15% (het percentage voor het district) of meer. Deze dorpen werden teza-
men met de District Welfare Officer bezocht. Bij deze bezoeken werd vooral
gelet op de aanwezigheid van meer dan één Scheduled Caste, een gegeven dat
niet valt af te lezen uit de census, en op een mogelijke woongelegenheid. Het uit-
eindelijk gekozen onderzoeksdorp Irupatur bezit leden van vier Scheduled
Castes die tezamen ongeveer 35%, uitmaken van de dorpsbevolking van roim
2100 zielen, voor het district zeker een ongewoon verschijnsel.

Door vervoersproblemen was ik genocodzaakt gebruik te maken van de dien-
sten van de District Welfare Officer, hoewel ik mijn introductie via overheids-
functionarissen hoogst ongewenst achtte, Het is begrijpelijk, dat door deze in-
troductie via de District Welfare Officer gedurende de eerste weken van het
onderzoek in het dorp Irupatur bij een aantal leden van de lage kasten het idee
leefde, dat mijn vrouw en ik naar het dorp waren gekomen om de lage kasten op
een directe wijze te helpen.

Door het bewandelen van officiéle paden was ik na aankomst in Coimbatore
ook niet in staat de van hoger hand bevolen hulp onmiddellijk af te schudden.

Na onze aankomst in India bleek dat aan mijn vrouw en mij een verblijfsvisum voor
meer dan drie maanden geweigerd was. Hieraan droeg vooral schuld het verschijnen in
1965 van het boek van HaroLD R. Isaacs ‘India’s Ex-Untouchables’, dat in hoge over-
heidskringen sterk werd afgekeurd?, De lezer dient verder te bedenken dat het onder-
zoeksonderwerp toen nog betrof ‘de evaluatie van het overheidsingrijpen ten gunste van

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 3



de Scheduled Castes’, besproken in een tamelijk kritisch in het Engels gesteld stuk, dat
voor mijn aankomst aan tal van overheidsfunctionarissen was gezonden. Door het per-
soonlijk ingrijpen van vooral de Deputy Minister of Social Welfare, Mrs. Maragatham
Chandrasekhar, het lid van de Planning Commission, Mr. P. Tarlok Singh, en de Re-
gistrar General van India, Mr. A, Chandra Sekhar, werd alsnog toestemming gegeven
voor mijn verblijf in India en het vertrek naar Madras. De regering van Madras, die zeer
bevreesd bleek voor een ‘zwart’ beeld van de situatie der lage kasten, gaf na lang aarzelen
toestemming voor een verblijf in Coimbatore en droeg aan het districtsbestuur op mij te
helpen en maandelijks rapport uit te brengen aan het Ministerie van Binnenlandse Zaken
te Madras. In Coimbatore bleek echter een zeer grote welwillendheid bij de Collector,
Mr. Ambrose, de District Welfare Officer, Mr. Subramaniam, en functionarissen als de
Superintendant of Police.

De overheid te Coimbatore heelt geen enkele invloed uitgeoefend op de be-
paling van de lijst der te bezoeken dorpen, noch op de uiteindelijke keuze van
het onderzoeksdorp. Zowel de District Welfare Officer en zijn ambtenaren (op
een enkel geval na), als de politiefunctionarissen hebben zich op mijn vitdruk-
keljjk verzoek, sterk gesteund door de Collector, gedurende het verblijf in het
veld van oktober 1966 tot en met juli 1967 nimmer naar het dorp Irupatur be-
geven om naar mij te informeren. Hetzelfde geldt trouwens (evengens met één
uitzondering) voor enkele ‘ritken’ uit de stad Coimbatore en omgeving waarmee
mijn vrouw en ik vriendelijke contacten onderhielden. Wel zond de District
Welfare Officer buiten mijn medeweten in oktober 1966 een brief aan de voor-
zitter van de dorpspanchayat te Irupatur met het bevel mij waar hij kon behulp-
zaam te zijn, welke hulp zich reeds onmiddellijk na mijn aankomst manifesteer-
de o.a. in het beschikbaar stellen van een groot deel van het meubilair van het
Panchayat House.

Het is slechts éénmaal voorgekormen, dat ik het Collectoraat verzocht ten gunste van mij
in het dorp in te grijpen. Het bleck mij namelijk onmeogelijk de karnam, dorpsaccountant,
van Irupatur te bewegen een lijst samen te stellen van Pallar-landeigenaars en de hoeveel-
heid land die zij bezaten, en om een overzicht te maken van het Pallar landbezit uit de
vroegste periode waarvan gegevens bestonden. In juli 1967, dus vlak voor mijn vertrek,
heeft de karnam deze gegevens in opdracht van het Collectoraat moeten verzamelen,
waarop toezicht werd gehouden door een ambtenaar van het Revenue Department. In het
algemeen heb ik mij pas in de laatste maanden van het veldonderzoek een zekere menta-
liteitsverandering veroorloofd ten aanzien van het ingrijpen in dorpsaangelegenheden. Zo
hebben mijn vrouw en ik vanaf mei 1967 een groep van ongeveer twintig leden der laagste
kasten in een ziekenhuis te Coimbatore op ziekteverschijnselen laten onderzoeken en daar
laten behandelen als zulks noodzakelijk bleek. In het dorp uitten enkele leden van hogere
kasten hierover een zekere verbazing, die, vermoedelijk mede door onze bemoeienis bij de
opname in ziekenhuizen en de behandeling aldaar van vier leden van hogere kasten, niet
werd omgezet in tegenwerking,

Doordat mijn vrouw en ik de inheemse talen, Tamil en Telugu, niet beheers-
ten, was het vinden van een goede tolk/onderzoeksassistent, die bij ons in het
onderzoeksdorp kon wonen, van groot belang. Hiervoor deed ik een beroep op
het bureau van de Employment Exchange te Coimbatore, dat voor deze functie
kandidaten opriep. In verband met het bijzondere karakter van het onderzoek,
nl. een onderzoek waarbij veel contacten moesten worden onderhouden met

4 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 { 1975)



leden van lage kasten, hanteerde ik bij de selectie een uitvoerige lijst met criteria.

De onderzoeksassistent moest zo mogelijk voldoen aan de volgende speciale

eisen.

1. Hij diende te behoren tot een midden-kaste. Hij mocht geen Christen of
Mohammedaan zjn. De tolk moest immers acceptabel zijn in de huizen van

leden van zoveel mogelijk kasten.

2. De kaste van de tolk mocht niet voorkomen in het directe gebied van onder-
zoek, noch mochten er contacten zijn geweest tussen de tolk of zijn familie en

de mensen in het directe onderzoeksgebied. Dit om te voorkomen dat de tolk

zich sterk gehinderd zou gevoelen in zijn contacten met leden van lage kasten,

doordat deze contacten zijn positie en die van zijn familie zouden schaden.

3. Hij moest zeer vertrouwd ziin met het leven op het platteland en zich kunnen
aanpassen aan het wonen in een dorp. Kortom de totk mocht niet te ‘steeds’

zijn in zijn gedragspatronen en neerzien op de dorpelingen en hun gedragspa-

tronen, waarden en wijze van denken.

4. De tolk moest ongetrouwd zijn. Hij moest immers steeds beschikbaar zijn,
ook ’snachts en in de weekends.

5. Hij mocht niet jonger zijn dan ongeveer vijfentwintig jaar. Gegeven de bete-
kenis die men in India aan leeftijd hecht, leek het mij verstandig te werken

met een volwassen tolk die problemen zou kunnen aanvoelen en die bij de be-

spreking van deze kwesties acceptabel was voor de mensen,

6. Hij moest de lokale varianten van de moedertalen der voor het onderzoek
relevante kasten kennen. Hij moest zich dus kunnen redden bij het spreken en

verstaan van het lokale Tamil en het was tevens gewenst dat hij Telugu ten-

minste verstond,

De tolk die ik tot mijn beschikking had van oktober 1966 tot april 1967 ver-
stond helaas geen Telugu. In het begin van 1967 bleek dat een paternale com
onderwijzer was geweest in een naburig dorp, waardoor hij zich minder vrij ging
voelen in zijn contacten met de lage kasten van dat dorp. Hoewel zowel de eerste
tolk (een VEttuva Kavuntan uit oostelijk Coimbatore) als de tweede (een Muta-
liyan van een kaste dic bij Irupatur niet voorkwam, afkomstig vit zuidelijk
Coimbatore), oorspronkelijk uit dorpen kwamen, had de eerste assistent door
een zekere statusbewustheid moeite zich aan de problemen van een tijdelijk ver-
blijf in het dorp aan te passen. Hierbij dient men te bedenken dat de eerste assis-
tent een afgestudeerd jurist was en de tweede een afgestudeerd socioloog met vrij
veel ervaring betreffende onderzoek in dorpen.

Zelfs rekening houdend met dit laatste feit moet ik toch met grote erkentelijkheid ver-
melden, dat deze laatste assistent mij begeleidde op zelfs voor hem onvoorstelbare toch-
ten. Met mij woonde hij afschrikwekkende en bloederige feesten bij, waar leden van ho-
gere kasten zich verre van hielden, en hij dwong zich tot het mogelijk maken van gesprek-
ken met rundveeslagers waarbij de darmen der pas geslachte koeien voor ons gezicht
hingen en men vlees opzij moest schuiven om op de veranda plaats voor ons te maken.
Ook mijn eerste assistent ben ik zeer erkentelijk. Zo trachite hij met veel geduld onbegrij-
pelijke gewoonten van de twee blanken aan de verbaasde dorpsgenoten uit te leggen.

Bij het onderzoek ging ik er van uit, dat de problematiek der lage kasten

Meded. Landboawhageschool Wageningen 75-11 {1975) 5



slechts kon worden begrepen in de totale sociale, economische en politieke con-
text. Deze problematiek vereist een onderzock bij alle kasten. Een vrijwel uit-
sluitend contact met alleen leden van lage kasten zou vermoedelijk een vol-
komen scheef beeld van de situatie geven. Om, ondanks het onderzoeksthema,
toch een zo goed mogelijk contact met de hogere kasten te behouden, heb ik het
verblijf in het dorp Irupatur in drie fasen verdeeld.
. De periode van oktober tot december 1966. In deze tijd bewoonden mijn
vrouw en ik een kamer in een huis in de wijk der dominante boeren-kaste en
had ik slechts contact met leden der hogere kasten met wie ik sprak over hun
relatics met de diverse andere kasten en in het bijzonder met de lage kasten. In
deze periode kwam ik nooit in de wijken der lage kasten en sprak ik niet met
hun leden.
2. Na ecen zickte van ongeveer drie weken waarin mijn assistent een aantal on-
derzoeken in het dorp vrijwel zelfstandig verrichtte, bezocht ik in december
1966 voor het eerst de wijken der lage kasten en sprak daar in de tempels met de
mensen, Het werkterrein werd sindsdien steeds meer verlegd naar de lage kasten;
langzamerhand begon ik daar ook gesprekken in de huizen.
3. In februari 1967 veranderde ik van woning en huurde een vrijstaande kleine
boerderij aan de westzijde van het dorp, buiten de wijk der dominante kaste
en in de buurt van de wijken van drie kasten van Onaanraakbaren (zie de dorps-
kaart blz. 000). Het werd nu voor het eerst mogelijk ook interviews met leden
van lage kasten af te nemen in mijn eigen huis, eventueel achter gesloten deuren,
In april 1967 wisselde ik van tolk waardoor contacten met de allerlaagste kaste,
de Cakkiliyar, nog iets gemakkelijker werden.

Door de gevolgde strategie bleek het inderdaad mogelijk zelfs in fase drie zeer
goede contacten te blijven onderhouden met de hogere kasten. Hierbij moeten
we bedenken, dat het ging om een onderzoek van een blanke Europeaan ‘die
niet beter wist’ en met een enigszins onaantastbare status, in een omgeving
waarin (althans voor niet-dorpsgenoten) vooral politiek-economische criteria
werden gehanteerd bij de status-evaluatie. Tot mijn verbazing kon ik na lang-
durige gesprekken in de huizen van leden der allerlaagste kasten, koffie drinken
op de veranda’s van huizen van leiders der dominante boeren-kaste, die, als zij
wat meer ‘traditioneel’ ingesteld waren, mij overigens wel verboden in hun bij-
Zijn een sigaret te roken.

Enige opmerkingen betreffende de wijze waarop gegevens werden verzameld.
In de beginfase van het onderzoek knoopte ik gesprekken aan met de mensen
die min of meer spontaan bij mij kwamen of die ik toevallig ontmoette, maar al
spoedig begon ik meer gericht bepaalde mensen in het onderzoek te betrekken.
Nog in december 1966 kon ik de vervaardiging van een dorpskaart met huis-
nummers en een ongeveer per huisnummer gecrdende census der dorpsbevol-
king afronden. Hoewel ik bij deze census de supervisie had werd zij in feite, na
enige toetsing, uitgevoerd door (1) mijn cerste assistent, (2) het hoofd der lagere
school te Trupatur, (3) een jongere Kanniyala Kavuntan en (4) een jongere
Pallan.

6 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



In cerste instantie was het mijn bedoeling deze census te laten verrichten door onder-
wijzers. Dit streven gaf ik op, toen de¢ hoofdonderwijzer mij overtuigde van de onmogelijk-
heid van mijn opzet; de meeste van zijn leerkrachten behoorden immers tot de lage kasten,
waardoor zij moeilijk gegevens konden verzamelen bij hogere kasten en eveneens grote
problemen te overwinnen hadden bij het verkrijgen van gegevens bij de lage kasten.

Op grond van fouten die aan het licht kwamen, toen ik de censusgegevens
ging gebruiken bij de interviews, koesterde ik reeds snel een zeker wantrouwen
tegen de telling bij de laagste kaste, de Cakkiliyar. In juni en juli 1967 lict ik bij
hen opnieuw de benodigde gegevens verzamelen door een Cakkiliyan die ik
nauwgezet begeleidde.

Bij de census werd geinformeerd naar religie, kaste, moedertaal, migratie,
namen, leeftijd en geslacht van de tot de huishouding (kookeenheid) behorende
personen en hun verwantschapsrelatie, onderwijsniveau, hoofd- en nevenbe-
roep, landbezit (geirrigeerd en droog land), pachtland (geirrigeerd en droog), en
inkomen. Door het tijdsverschil (november/december 1966 en juni/juli 1967) en
de wisseling in de personen die de census unitvoerden zijn de twee tellingen bij de
geografisch relatief beweeglijke Cakkiliyar moeilijk vergelijkbaar. In juni en juli
1967 zag ik mij bij de vergelijking der censusgegevens zelfs gencodzaakt teza-
men met enkele Cakkiliyar te trachten schijnbare verschillen in de samenstelling
der huishoudingen te verklaren. Het kwam voor, dat bij huishoudingen bestaande
uit vijf personen de namen van dezelfde mensen in de census van december 1966
geheel afwijkend waren van die in juni 1967, een verschijnsel dat om mij onbeken-
de redenen juist vooral voorkomt bij de Cakkiliyar kaste. Men dient te bedenken
dat we in Zuid-India niet het achternamen- of familienamen-systeem kennen.

De land- en inkomensopgaven der niet-Scheduled Castes evalueerde ik met
drie bevriende Kavuntar informanten, eventuecl aangevuld met de persoon die
de informatie verschafte. Hetzelfde werd bij de Pallar gedaan tezamen met de
Cinna Pannati, één van hun traditionele leiders. Bij de Paraiyar en Kuravar
namen mijn assistent en ik de gegevens opnieuw door bij alle huishoudingen.

Door de dorpskaart en de census van het dorp Irupatur kon ik na december
1966 veel meer gericht mijn informanten vitkiezen. Naast gesprekken met men-
sen over allerlei voorvallen in het dorp of in de omgeving, over het werkenin de
industrie en in de landbouw, migratie, enz., werden een groot aantal standaard-
interviews afgenomen waarvan het omvangrijkst waren een met ruim vijftig in-
formanten of groepjes informanten doorgesproken onderwerpeniijst betreflende
inter-kaste relaties, meer dan vijftien interviews betreffende respectvormen in
taal en aanroep-terminologie, en de zeer tijdrovende interviews over de ceremo-
nién rond geboorte, het doorboren van de oren, eerste menstruatie, huwelijk en
dood bij de Kavuntar, Valaiyar, Pallar, Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar. De
resultaten van dit laatste onderzoek komen in deze studie (Deel I en II) nauwe-
lijks of niet aan de orde.

De standaardinterviews betreffende inter-kaste relaties betreffen een Iijst met veertien
onderwerpen, nl. huwelijk; het aanraken van gekookt voedsel; het ontvangen van gasten;
huisbedienden ; het accepteren van gekookt voedsel; het accepteren van water; tempel-
bezoek ; het putten van water en het gebruik der waterleiding; het tezamen wonen in een

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 7



straat; het aanraken van het lichaam; het tezamen aanwezig zijn in een café van het dorp;
het tezamen aanwezig zijn in een café van de stad; de bereidheid voor anderen tegen beta-
ling te werken; en de partners bij informele gesprekken, sport en spel. Bij het onderwerp
‘huisbedienden’ ging ik bijvoorbeeld na wit welke kasten men bedienden zou kunnen be-
trekken, wat hun werkzaamheden zouden kunnen zijn, en voor welke kasten men bediende
zou kunnen zijn en welke werkzaamheden men daar zou kunnen verrichten. Getracht
werd een onderscheid te maken tussen (1} hoe was het vroeger, (2) hoe is het nu in het al-
gemeen in het dorp, en (3) hoe handelt en denkt de informant zelf. Bij de beantwoording
der vragen werd de informant steeds herinnerd aan de ongeveer twintig kasten van het
dorp.

Van groter belang dan de interviews waarbij een vaste onderwerpenlijst werd
doorgenomen, achite ik de pogingen tot observatic ¢n case analysis. Zeer veel
tijd besteedde ik aan het beluisteren van gesprekken in de tempels, café’s en
andere ontmoetingsplaatsen, aan wandelingen door de verschillende wijken van
het dorp en door de velden, het bijwonen van ceremonién, het onderhouden van
contacten met informanten van verschillende kasten. Kortom, ik trachtte op de
hoogte te blijven van hetgeen zich in het dorp afspeelde, geen geringe opgave in
cen dorp met tal van gemeenschappen, soms weer verdeeld in facties, die ieder
afzonderlijk een vrij gescheiden leven leiden. Bij de case analysis beperkte ik mij
niet tot de analyse van conflicten, maar trachtte ik ook de situaties waarin men-
sen bijeen waren, vast te leggen en als vitgangspunt voor een analyse te nemen.
Hierbij kunnen we denken aan een aantal mensen die in en bij een tempel een
informeel gesprek met elkaar voeren, een groep vrouwen die rijst verplanten,
een ploeg arbeiders die een waterput uitdiept, kinderen die tezamen op school
eten tijdens de middagpauze, en een bijeenkomst op een boerderij waar de boer,
ziin familic en knechten tezamen een maaltijd nuttigen. De uitgangsvraag bij
dergelijke cases, ondergebracht in één zin, luidde dan: ‘Wie zijn er op welke
wijze bij elkaar, waarom zijn juist zij bij elkaar, en hoe gedragen zij zich tegen-
over elkaar en waarom juist zo’,

Het lag oorspronkelijk in de bedoeling onderzoek te doen in twee dorpen: één
onder de rook der industriesteden (Irupatur) en één waar er nauwelijks sprake
zou zijn van werkgelegenheid buiten de dorpseconomie. Het onderzoek in een
tweede dorp werd achterwege gelaten, omdat ik na ongeveer vijf maanden nog
steeds meende de situatie in Irupatur onvoldoende te kennen en te begrijpen.
Wel trachtte ik door gesprekken in andere dorpen en steden de situatie in Irupa-
tur te vergelijken met die daarbuiten®.

De noodzakelijke werkzaamheden op het bureau van de District Welfare
Officer (b.v. inzake overheidsbeleid en de overheidssteun in en in de omgeving
van Irupatur}, op het bureau van de Superintendent of Police te Coimbatore (de
uitvoering van de Untouchability Offences Act, 1935, en de analyse van aan-
klachten onder deze wet en onder de Penal Code), en bij vijf katoenindustrieén
te Peelamedu, Coimbatore, Singanallur en Kilakkupalayam (werknemerslijsten
met vermelding van kaste en het wervingsbeleid) werden verricht door mijn
vrouw. Zij onderhield in het algemeen de onmisbare contacten naar buiten.

8 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



Een moeilijk te overwinnen probleem bij het onderzoek vormde mijn min of
meer egalitaire denken. Een persoon opgevoed in een egalitaire ideologie krijgt
bij een gesprek met leden van hogere kasten over de behandeling van lage kasten
als Pallar of Cakkiliyar de neiging heel zacht te gaan spreken of zelfs het gesprek
te beéindigen als blijkt dat leden van deze lage kasten bij het interview aanwezig
zijn. Het kostte mij moeite in zo'n geval het gesprek voort te zetten en te beluis-
teren of er wellicht enig verschil bestond tussen de mededelingen van hogeren en
di¢ van lageren. In de beginperiode vond ik het ook moeilijk om te spreken met
een informant die weigerde naast mij te zitien.

In november 1966 trachtte ik achter gesloten deuren een gesprek aan te knopen met een
Vellala Kavuntar Nacuvan (kapper). De man weigerde bij ons op een stoel aan tafel te
komen zitten en nam plaats op de grond. Tk weigerde op die manier een gesprek te voeren
en besloot het gesprek voort te zetten op de veranda buiten mijn kamer. De Nacuvan wei-
gerde opnieuw naast mijn assistent en mij te zitten en hurkte neer voor de veranda. Een
voorbijkomend lid der dominante boeren-kaste knoopte toen een gesprekje aan waardoor
het spreken met de Nacuvan onmogelijk werd.

Vooral na het bovenvermelde voorval trachtte ik mij aan te passen aan de
situatie en ergerde of verwonderde mij verder niet meer.

In het door mij in februari 1967 gehuurde huis was achter een gesloten wand cen laag
gelegen ruimte, waaraan een hoger gelegen woongedeelte grensde. Hier liet ik personen
van lage kaste steeds de vrije keus te hurken in het lager gelegen gedeelte of bij mij aan
tafel te komen zitten in het woongedeelte. Zat een lid van ¢en lage kaste bij mij aan tafel,
dan was hij opnieuw vrij te doen wat hij wilde, als een lid van hogere kaste het huis betrad.
1k zette de gesprekken voort, of de informanten nu op een stoel zaten, stonden of hurkten.

Na enige tijd kon ik mij er toe brengen te trachten niemand tegen zijn/haar
wil ergens toe te dwingen.

Als een vrouw mijn kamer niet wilde betreden dan was het immers mogelijk, dat zij in
een menstruatieperiode was; als een vrouw in mijn kamer slechts wilde staan dan was wel-
licht haar echtgenoot of één van diens ‘brocrs’ eveneens in de kamer; wilde een ‘ketting-
roker’ plotseling geen sigaret roken dan was misschien b.v. een oudere echtgenoot van zijn
zuster aanwezig; wilde een Engels sprekende informant niet, zoals toch was afgesproken,
het huis betreden waar cen feest werd gevierd, dan was zijn vader misschien daar; enz.

Slechts drie kasten in het onderzoeksdorp leverden personen, die weigerden
uitvoerig met mij te spreken, namelijk de boeren-kaste der Kavuntar, de Kuca-
var Pottenbakkers en de Pallar Landarbeiders. Zo was het mij slechts mogelijk
aan het traditionele hoofd der Kavuntar, de Ur Kavuntar, met wie ik overigens
een goede verstandhouding had, korte vragen te siellen, Zodra ik trachite een
wat meer vitgebreid gesprek te beginnen, verklaarde hij het erg druk te hebben
en onmiddellijk aan het werk te moeten. Enige andere Kavuntar en Pallar wei-
gerden met mij te spreken over wat dan ook ; meestal bromden zij dan slechts de
in het Engels vertaalde zin: ‘It is all for their belly’. Het aantal non-responden-
ten was echter zo gering, dat het onderzoek daardoor niet werd bemoeilijkt of
een ‘bias’ verkreeg. Bij navraag bleek steeds dat deze ‘weigeraars’ ook overigens
bij de dorpelingen bekend stonden als moeilijk benaderbaar. Het was steeds een
vitdaging om langs omwegen toch meer te weten te komen over het gedrag en de

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 73-11 (1973) 9



meningen van de mensen waarmee ik geen contact kon krijgen.

Door de relatieve welvaart rond de stad Coimbatore werd het onderzoek niet
noemenswaardig gestoord door voedselproblemen. In dit gebied kenden nog
slechts enkele oude mensen het werkelijke hongervoedsel, namelijk de planten
en wortels van planten die in tijden van uviterste nood tot voedsel konden wor-
den verwerkt, Toch kwam het bij met name de Cakkilivar wel voor dat men zei:
‘Jullie vragen ons nu wel veel, maar geef ons liever iets te eten’.

10 Meded. Landbouwhogeschoo! Wageningen 75-11 (1975)



(A} Tamilnad, (B) Coimbatore, (C)de omgeving van de stad
Coimbatore, en (D) de directe omgeving van lrupatur.

B
ANDHRA PRADESH
D AVANASHI
ROAD
&
d{_?
) o KURLUMBAPALAYAM
|fliegveld RASIPALAYAM, - 5
R o [
. w1\) S0 ﬁ
(=
ICOIMBATORE SULUR TANK g
PEEL AMEDU 3
SULUR Tric,
[ ] no hY roag &
GOIMBATORE A Militair Viiagvetd
RN ¢ k]
B ; A
@2l |indische Ocoasn
LN
3 7'}?? £ af“’ {-w‘: :
ey BF -
o, 7 v
‘{‘% Y ¢ &
“n 7 ;,_ s 2
K 2}
. i3
anavanl-—xe. és SALEM
<
0
3
el EEOS,- B
ot Ny
ErrumLAvA ’
R J ( AVANAS| E'sd \
f Pmm AIKAN - e -
u, PALAYAM fap? FrUpp Moy
Y “Q‘N"‘qup | ANETA ® livie,
e, g P
e g g RUPATUR N
s - PALLADAM
v %JLUR ; wozar
Upp’pr ALLUR KARUR
ALy o' TIRUGHIRAPALL!
OHARAPURAM‘—-
T T
POLLACH -"' ,)'
L]
KERALA ANAMALAI UDUMALPET B“U'N;
TP,
{MALABAR) ke “'?‘%M‘ﬁ'?f Ay

Jr ANAMALA} W/'
‘ N ;4 ::.
bt %ﬁ’/ :

'. f.{

MADURAI

..1

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)

11



2. DE GEOGRAFISCHE CONTEXT

Evenals in het midden van de negentiende eeuw kan ook thans van het
district Coimbatore nog worden gezegd dat: “The inhabitants of this district,
when compared with those of many other parts of India, enjoy great general
comfort’, De basis van deze relatieve welvaart was toen aanmerkelijk smaller
dan nu het geval is en berustte vooral op gewassen als katoen. Vooral deze ka-
toenverbouw vormde het uitgangspunt voor het industrialisatieproces dat reeds
van start ging in 1888 toen de Engelse ondernemer Stanes in Coimbatore een
textielfabriek begon. Thans spreekt men over de agglomeratie Coimbatore-
Peelamedu-Singanallur-Ganapathi-Uppilipalayam als het “Manchester van het
zuiden” waarvan men verwacht dat het binnenkort ook het ‘Detroit van India’
zal zijn?. Het is zeker niet alleen gebleven bij de nog steeds belangrijke katoen-
spinnerijen; er zijn steeds nieuwe takken van industrie opgekomen zoals weve-
rijen, de fabricage van spin- en weefmachines, elektrotechnische industrie en
kunstmestindusirie®, Coimbatore is eveneens belangrijk door de vooral met de
katoenindustrie samenhangende onderzoeksinstituten en hogere opleidingen.

Naast de industrie is de landbouw van groot belang gebleven op de relatief
droge plateaus aan de oostrijde der Westelijke Ghats waar, binnen Tamilnad,
de weersomstandigheden het sterkst variabel zijn. Deze gebieden staan onder
invloed van de zuid-west moesson van eind mei tot in september en van de noord-
oost moesson van oktober tot ongeveer april. De meest zekere regenperiode
is die van oktober en november; de neerslag in de maanden april en mei als
gevolg van onweersbuien kan meevallen in de streek rond Irupatur4. De be-
langrijke marktgewassen komen vooral van de geirrigeerde gronden (zwarte
aarde en rode gronden van niet te geringe kwaliteit) en omvatten onder andere
katoen, suikerriet en oliezaden (b.v. aardnoten).

‘Coimbatore has the highest standard of life in Madras State. Paradoxically it has not
been blessed by nature. Its soils are not fertile, It has the least quantity of rain among all
the districts and no valuable mineral deposit can be found. The development of Coim-
batore district is, therefore, a tribute to the hard working people who inhabit the land’.®

In het bovenstaande citaat uit de census van 1961 wordt zeker onvoldoende
aandacht besteed aan het werk van Engelse industriéle pioniers en aan de struc-
turele factoren die de industriéle ontplooiing mogelijk hebben gemaakt. Wel
meen ik dat het juist is bij de verklaring van de binnen India relatief belangrijke
economische ontplooiing van Coimbatore een bijzondere plaats in te ruimen
voor de economische mentaliteit van voorat de¢ Tamil sprekende Velldla Ka-
vuntar en de Telugu sprekende Kamma- of Kammavar Naiytu (oorspronkelijk
aangetrokken door de bij vitstek voor de katoencultuur geschikte zwarte aarde?).
Beide kasten staan bekend om de grote nadruk die zijin hun denken en hande-
len leggen op politiek-economische factoren en met name op produktiviteit. We
vinden bij hen vele harde werkers, die de gemaakte winsten herinvesteren en
open staan voor vernieuwingen in produktietechnicken. De Vellala Kavuntar zijn

12 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



minder dan de Kammavar Naiytu overgeschakeld op de industriéle sector; de
laatsten vormen thans de ruggegraat van het industri€le leven van Coimbatore.

Het onderzoeksdorp dat ik in deze studie Irupatur noemS$, ligt ongeveer vijf-
tien kilometer ten oosten van de stad Coimbatore, ongeveer acht kilometer ten
costen van Peelamedu en ongeveer vijf kilometer ten noorden van het regionale
marktcentrum Sulur, aan de hoofdweg die de stad Madras via Coimbatore ver-
bindt met de Keralese havens. De hoofdwegen zijn goed, maar de binnenwegen,
die worden onderhouden door de dorpspanchayats, zijn meestal ongeschikt
voor ieder autoverkeer. Zou men bijvoorbeeld met een jeep van Irupatur naar
het iets zuidelijker gelegen en tot het panchayat-gebied behorende Nesavur
willen gaan, dan is dat eigenlijk alleen mogelijk door eerst naar de stad Irugur te
reizen en vandaar via een wat betere binnenweg naar Nesavur te gaan. Qok de
binnenweg van Irupatur naar Adutur via de Acin kulam is voor auto’s onberijd-
baar. In de natte tijd vormen de binnenwegen zelfs voor door waterbuffels ge-
trokken karren en voor fietsers een groot probleem.

In 1966 reikte de stadsbusdienst van Coimbatore met een half-uur-dienst tot
het ongeveer twee kilometer westwaarts van Irupatur gelegen Merkupalayam;
in 1967 werd de lijn met een uur-dienst doorgetrakken tot het oostelijk gelegen

Tasel. 1. Hoofdberoepenverdeling van de mannelijke werkende bevolking van Irupatur
volgens ¢igen census december 1966.*

abs. %
I Landbouwer ; minstens 2 acres geirrigeerde of 5 acres droge grond. 102 16
11 Landbouwer/landarbeider; 4 tot 2 acres geirrigeerde grond of 2 tot
5 acres droge grond. 33 5
III Landarbeider, dagloner 160 24
v Landarbeider, pannaiya]: arbeider in vaste dienst vooral betaald
in natura 63 10
¥ Ambachtslieden 29 4
VI Kappers en wassers 16 2
VII Kooplieden 28 4
VIII Winkeliers en caféhouders 12 2
X Priesters, astrologen en heiligen 10 2
X Dorpsanchayat ambtenaren 2 0
XI Panchéyat Union ambtenaren 5 1
XII Ambtenaren in staatsdienst inclusief tantals en wegwerkers 16 2
XIIn Constructiewerk, ook boorwerk 21 3
Xiv Arbeider in de metaalindustrie 34 5
XV Arbeider in de katoenindustrie 92 14
XVI Arbeider in overige industriegén 9 1
XVII Overige arbeiders zoals vrachtwagenbestuurders, melkmannen en
werkers in de zaak van hun familie (buiten de landbouw) 21 3
XVIIL Kantoorbedienden en katoendeskundigen 4 1
XIX Eigenaar van industriéle onderneming buiten Irupatur 1 0
Totaal 658 99

* . Zie voor een nadere, kastegewijze specificatie Bijlage A en C.
Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975) 13



Kilakkupalayam, waardoor de verbinding tussen Irupatur en de westelijke ste-
den aanmerkelijk verbeterde. Het industriéle Naiytu P.8.G.-concern kocht in de
jaren 1960 tot en met 1967 aan de oostzijde van het dorp grote terreinen voor de
bouw van een nieuwe machinefabriek, waardoor het karakter van het dorp snel
zal veranderen.

Bij een analyse van tabel I blijkt zeker 309, van de mannelijke beroepsbevol-
king een werkkring buiten het dorp te hebben.

De industri€le activiteit binnen het dorp is gering, hoewel er op dat punt opmerkelijke
ontwikkelingen zijn te constateren. In 1967 exploiteerde een lid van de dominante boeren-
kaste der Kavuntar in het dorp een afroominstallatic voor melk. Een zeer lucratief bedrijf
als men bedenkt, dat de afgeroomde melk als ‘volle melk’ voor een iets lagere prijs dan de
codperatieve melkfabriek berekende werd verkocht aan allerlei café’s en fabriekscantines.

E¢én Kavuntar boer had een kleine rijstpetlerij bij het dorp laten bouwen en inrichten en
de inbedrijfstelling daarvan wachtte op de overheidsvergunning, hetgeen eveneens het ge-
val was met de twee door een andere Kavuntar boer en door een Uppiliva Naykkar ka-
toenkoopman ingerichte weverijen met ieder ongeveer tien clektrische weefgetouwen.

Tabel 2 geeft een overzicht van de grondbezitsverhoudingen in Irupatur vol-
gens mijn census van 1966,

TaBEL 2. De grondbezitsverhoudingen in Irupatur volgens mijn census van 1966.%

Aantal acres Aantal bedrijven

1-

5 121

5-10 50
10-15 12

15-20
20-25
25-30
30-35
3540
40-45
45-50
50-55
55-60
60-65

Totaal

lNOQON'—'Oth

it

97 met in totaal 1207} acres.

*: Zie voor een nadere, kastegewijze specificatie Bijlage E.

14

Bij de grotere bedrijven is het land juridisch verdeeld over familieleden, vooral zoons,
Aangerzien deze bedrijven toch nog een cenheid vormen wat betreft de bedrijfsvoering, is
met deze juridische situatie geen rekening gehouden. Eén boer in het dorp bezit 56 acres
land en leden van zijn gezin hebben tezamen ook nog 84 acres in eigendom. Dit landbezit
is echter problematisch aangezien het grootste deel wordt opgeéist door schuldeisers; veel
land is dus ‘in court’. Deze 64} acre is opgenomen in de categorie *60-65 acre’. Het land-
bezit van tijdelijk in het dorp verblijvenden is niet in de tabel opgenomen, te meer omdat
dit bezit zich meestal ver buiten Irupatur bevindt.

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



De landbouw wordt hier bedreven op betrekkelijk kleine bedrijven waarvan
de boeren eigenaar zijn. Slechts ongeveer 70 acres land (38 geirrigeerd en 34
droog) wordt gepacht door ruim viifentwintig boeren en/of arbeiders. Een bij-
zondere groep vormen de drieéntachtig Pallar die in 1966 van de overheid 43
acres en in 1967 32 acres land ‘hadden gepacht’ in de Acan kulam, het irrigatie-
meer ten zuid-oosten van het dorp. De maximale hoeveelheid die de Pallar langs
de oevers van het meer kunnen bebouwen, is ongeveer 50 acres. Grootgrond-
bezit, al of nict met absenteisme gepaard, is en was in en rond Irupatur geheel
onbekend. De grondversnippering is hier groot en ik krijg de indruk, dat deze
zelfs reeds in de negentiende eeuw aanzienlijk was. De wat belangrijker bedrij-
ven zijn geen restanten van grotere boerderijen, maar hebben hun omvang vrij-
wel steeds bereikt door grondaankopen ten tijde van hun huidige eigenaars. Wat
in deze streek vooral telt, is de hoeveelheid geirrigeerd land die men bezit, im-
mers slechts daardoor kan men marktgewassen als katoen, suikerriet, tomaten,
milakay (chilly) of rijst verbouwen. De vroeger zo belangrijke teelt van tabak is
na de Tweede Wereldoorlog uit deze streek geheel verdwenen en door de volgens
de boeren te lage prijzen die de overheid betaalt, is ook rijst niet bijzoader in
trek.

Bij Irupatur is ongeveer 2 van de grond droog (pitficai) en 1 geirrigeerd vanuit
waterputten (tottam). Werkelijk nat land, bevloeid vanuit rivieren, kanalen of
meren (naficai), kennen we hier niet. De functie van het kleine meer in het dorp
(de Vannpir kuttai) en het na 1942 in het kader van de Grow More Food cam-
pagne gerestaureerde grote meer van 392 acres aan de zuid-oost zijde (de Acan
kulam)” is in de eerste plaats het optrekken van het grondwaterpeil in de om-
liggende landerijen, waardoor de irrigaticputten daar meecr water bevatten. De
verbouw van suikerriet en katoen vinden we hoofdzakelijk aan de zuid-oost
zijde van het dorp in de richting van het laatstgenoemde meer. Hier vinden we
ook de chemisch en fysisch goede zwarte aarde. Ten westen van het dorp (ten
zuiden van de hoofdweg Coimbatore — Avanashi}, dus aan de zijde vande dor-
pen Merkupalayam en Maniakaranur wordt irrigatie weinig toegepast, aange-
zien het water uit de putten daar te zout is. Aan de westelijke dorpsgrens won-
nen de leden van de Uppara of Uppiliya Naykkar gemeenschap in vroeger tijden
keukenzout uit bij de oppervlakte gelegen grondlagen. Ten noorden van de
hoofdweg is het grondwater op veel plaatsen wel van goede kwaliteit, maar is de
hoeveelheid onvoldoende voor irrigatie op grote schaal.

Vanaf de hoofdweg gezien, ligt [rupatur in een dorre en vrij kale viakte. Dit
laatste ook omdat de droge gronden gedurende grote perioden van het jaar niet
beplant zijn en de plantdichtheid daar overigens erg gering is.

De gewassen verbouwd op de nict-bevloeide velden vragen slechts in enkele periodes
van het landbouwjaar veel werk. Bij de hevige onweersbuien en het irizetten van de N.O.-
moesson in september-oktober begint het planten van de droge gewassen als ¢6lam (een
sorgum soort}, tinai (een gierst soort), cimai en varaku (gierst soorten), en peulvruchten
als katalai (Bengali gram), uluntu (Black gram), paccaippayiru (Green gram}, kollu (Horse
gram), tuvarai (Red gram) en avarai (bonen). Tijdens de groei kan er wat uiigedund en

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 15



gewicd worden en 130 tot 140 dagen na het zaaien volgt dan de oogst in januari en februari.
Als er in april-mei voldoende regen valt, ploegt men het ‘droge’ land en wacht men op de
neerslag in september-oktober. Bij de ‘droge’ gewassen zien we dus vooral twee periodes,
waarin er een beroep op de arbeidsmarkt wordt gedaan.

Geheel anders staat het met de ‘natte’ gewassen, die gedurende het gehele landbouwjaar
een behoorlijke vraag naar arbeidskrachten veroorzaken,

Bij de rijst wordt in februari of zelfs al in januari een zaaibed aangelegd. Als de velden
zijn klaar gemaakt (nat ploegen, egaliseren, enz.} volgt ongeveer 30 dagen na het zaaien
het verplanten van de bibit. Dan volgen de werkzaamheden verbonden met irrigatie, het
toevoegen van kunstmest, het bespuiten met insecticiden, en 30 dagen na het verplanten
het eerste wieden. Dit gaat zo door en 100 tot 160 dagen na het zaaien volgt in vooral mei
en juni de oogst. In augustus of september kan dan weer met rijst of katoen worden be-
gonnen,

Ook katoen is een arbeidsintensief gewas door het ploegen, het maken van dijkjes en
gleuven, irrigatie, wieden, het volgooien van de gleuven waarin geplant werd, besproeicn
met insecticiden, toevoeging van kunstmest, enz. Werd er geplant in augustus-september,
dan valt de oogst in januari-februari. In maart-april worden dan de planten van de velden
verwijderd, een zeer ruwe arbeid.

De suikerrietstokjes kan men in bijvoorbeeld juli planten. Eerst egt men het land bij-
zonder fijn en plant dan de stokjes tussen kleine dijkjes. In de volgende dagen volgt irriga-
tie, het bemesten met ammoniumsulfaat, het bespuiten met insecticiden, het wieden, het
dichtgooien van de gleuven waarin geplant werd en het weer brengen van aarde bij de stam
van de plant. Ongeveer 10 maanden na het planten krijgen we dan in mei-juni de oogst.
Van dezelfde planten kan drie tot vier maal worden geoogst over een periode van onge-
veer drie jaren, steeds na een periode van 10 maanden. Het snijden van suikerriet kost veel
tijd; in 1967 namen 13 tot 14 acres ongeveer drie maanden in beslag, Ook de bereiding van
de ruwe suikerblokjes, vaak op de boerderij gedaan vanwege het grote financigle voordeel,
geeft veel werk,

Voor groenten als tomaten, uien, kattarikkay (brinjal) en milakdy (chilly) ziln geen
plant- en oogstperiodes aan te geven; het zijn alle ‘natte’ gewassen dic het gehele jaar veel
arbeid vergen.

Een werkelijk tekort aan arbeidskrachten vinden we vooral in de Tamil-
maanden Avani en Purattaci (respectievelijk half augustus tot half september en
half september tot half oktober), als naast het werk op de bevleeide velden ook
het ploegen, zaaien en wieden op de ‘droge’ velden plaatsvindt. Dit wil niet
zeggen dat er in vele andere maanden een overschot aan arbeidskrachten zou
zijn. Ondanks de installatie van elektrische waterpompen op de irrigatieputten
sinds 1930-1935 is de behoefte aan arbeiders in de landbouw niet afgenomen.
Ja, door de intensivering van de landbouw - arbeidsintensieve gewassen en uit-
breiding van het geirrigeerde areaal - en het vele werk in verband met het slaan
en onderhouden der hier noodzakelijkerwijze zeer diepe putten lijkt de agrari-
sche werkgelegenheid zelfs toegenomen. In het algemeen klagen de boeren over
een ickort aan arbeiders door de zuigkracht van de industrie, waardoor het
meeilijk is vaste knechten te krijgen vit de boeren-kasten en de lonen omhoog
worden gedreven. Voor mannen lag het dagloon in 1967 tussen Rs. 2,50 en 3,50,
voor vrouwen was dit Rs. 1,25 tot 2,008, Zie voor een vergelijking van de lonen
der dagloners in Irupatur met die in of aanbevolen voor Tamilnad tabel 3. In
het algemeen hangt de hoogte van het loon af van het seizoen en het aantal uren
dat men per dag werkt (beginnen op het ‘normale’ tijdstip 10.00 u., of om
7.00 u.). Bjj contractarbeid kunnen de lonen hoger worden dan normaal. In 1967

16 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975)



werd het verplanten van rijst als contractarbeid uitgegeven voor Rs. 30,00 tot
35,00 per acre en de tien uur per dag werkende vrouwen verdienden dan tot
Rs. 3,00 per dag. Voor het opruimen van de katoenplanten betaalden de boeren
in 1967 ongeveer Rs. 16,00 per acre. Drie tot vier mannen kunnen een acre in
een dag afwerken, waardoor zij kunnen komen tot een loon van Rs. 4,00 tot 5,00
per persoon per dag, een bedrag dat ook gehaald kan worden bij bemesting
op contractbasis.

TABEL 3. Vergelijking van de landarbeiders- (dagloners) lonen in Rs. en per dag in Irupatur
met die in Tamilnad.
Werkdagen van acht nur voor mannen en van zZeven uir vooT vrouwen.

Werkzaamheden Trupatur Tamilnad Aanbevelingen in mei
1967 okt. 1967** 1969 voor Tamilnad**+

1. Ploegen, c.q. zeer zware
arbeid door volwassen 3,50 2,42 3,00
mannen
2.a. Werk voor volwassen
mannen tijdens hoog- 3,00 2,21 3,00
seizoen (landegalisering
enz.)
b. Werk van volwassen vrou-
wen tijdens hoogseizoen 1,75 1,49 1,80
(zaaien, verplanten, enz.)
3.a. Werk van volwassen

mannen buiten 2,50 2,08 2,50
hoogseizoen

b. Werk voor volwassen
vrouwen buiten 1,25 1,45 1,75
hoogseizoen

*  Lonen vastgesteld door eigen onderzoek. Ook in augustus 1970 waren de lonen der dag-
loners nog als in 1967. Informatie Tiru N_K. Subramaniam.

** Eigen interpretatic van de gegevens van de Director of Statistics, Madras, Zic SONACHALAM,
1970: 130,

*** Figen interpretatie van de ‘Recommendations of One Man Commission on Agricultural
Labour’ van mei 1969, Zic SONACHALAM, 1970: 190,

De jaarinkomens van volwassen dagloners in de landbouw lagen in 1967
tussen de Rs. 600,00 en de Rs. 950,00, waardoor zij nog steeds aanzienlijk min-
der verdienden dan volwassen fabricksarbeiders in vaste dienst, wier jaarinko-
men tezelfdertijd wel tot Rs. 2000,00 kon oplopen. Dagloners in de industrie vet-
dienden ongeveer evenveel als die in de landbouw (vrouwen ongeveer Rs. 1,50
per dag en mannen ongeveer Rs. 3,00 tot 3,50 per dag) en ook wegwerkers
kwamen niet veel hoger. Dat sommigen dit werk verkozen boven arbeid in de
landbouw lag vooral aan de grotere zekerheid van het werk en aan de betere
vooruitzichten.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 17



De volwassen pannaiyals, de ‘vaste’ arbeiders die vooral in natura worden
betaald, verdienden één calakai (= 30 vallam = 120 liter) van cen graansoort?
en Rs. 15,00 tot 20,00 per maand. De waardc van een calakai van een graan was
in 1967 ongeveer Rs. 60,00 {ongeveer Rs. 2,00 voor één vailam). Belangrijk is
dat de pannaiyals van hun landheren renteloze voorschotten kunnen krijgen tot
een bedrag van ongeveer Rs. 500,00. Verder krijgen deze arbeiders, zoals ik zelf
ook kon constateren, vaak nog twee maal per jaar 10 vallam van een graan (te-
zamen dus 80 liter) en twee nieuwe dhotis (omslagrokken) tijdens het Dipavali
feest. De boer verstrekt hun een maaltijd als er *snachts wordt gewerkt en zij
mogen, als zij dat willen, zo nu en dan cok wel wat etensresten uit het huis van
de boer meenemen. Het precieze inkomen van de pannaiyal hangt vooral af van
het werk, dat hij verricht en het loon is minder naarmate hij jonger is, een li-
chaamsgebrek heeft of, in verband met regels betreffende het inter-kaste gedrag,
bepaalde werkzaamheden in en bij de boerderij niet mag verrichten.

Bij jongere pannaiyals constateerde ik de volgende minimum en maximum beloningen
per maand.
5 tot 10 jaar: min. 2 maaltijden per dag; max. 5 vallam (20 liter) per maand en 2 maal-
tijden per dag.
10 tot 15 jaar: min. 2 vallam per maand en 2 maaltijden per dag;
max. 10 vallam per maand en 2 maaltijden per dag.
15 tot 20 jaar: min. 7 vallam per maand en 2 maaltijden per dag;
max. 16 vallam per maand en 2 maaltijden per dag.
20 tot 25 jaar: min. 20 vallam; max. 30 vallam en een geldbedrag per maand.
De kosten per maaltijd waren in 1967 ongeveer Rs, 0,25 voor jongens jonger dan twaalf
jaar, en ongeveer Rs. 0,75 voor jongens ouder dan twaalf jaar.

Een kleine categorie pannaiyals prefereert geheel in geld te worden betaald.
In 1967 ontvingen de volwassenen 30 maal Rs. 2,00 + Rs. 10,00 tot 15,00 = Rs,
70,00 tot 75,00 per maand, of Rs. 840,00 tot 900,00 per jaar.

Bij een vergelijking tussen de beloning van dagloners en pannaivals dienen
we te bedenken, dat van deze laatsten wordt verwacht dat zij dag en nacht ter
beschikking staan en op de boerderij slapen. Het is duidelijk, dat bij toename
van het geirrigeerde areaal de behoefte aan dergelijke vaste arbeiders op de gro-
tere bedrijven beslist niet afneemt. De waarde van het loon der pannaiyils is
vooral afhankelijk van de prijzen der granen. Toen de prijs van een vallam raki,
cdlam of tinai in 1966 nog Rs. 2,50 bedroeg, kwam het jaarloon van volwassen
pannaiyals boven de Rs. 1000,00. In 1967 was de prijs van een vallam riki enz.
na het aan de macht komen van de Dravida Munnetra Kazhagam regering van
Anadurai echter nog slechts ongeveer Rs. 2,00 waardoor het jaarinkomen daal-
de tot ongeveer Rs. 850,00. Bij beide bedragen is geen rekening gehouden met
verdere voordeeltjes in natura die het pannaiyalschap met zich brengt en de
werkzekerheid, die ermee verbonden is.

Men zou kunnen menen dat de pannaiyals aan hun boeren gebonden zijn door
de renteloze voorschotten. Deze gebondenheid moet men zich thans niet te
groot voorstellen. De pannaiyals in Trupatur en omgeving kunnen vrij gemakke-
lijk van werkgever wisselen waarbij de volgende boer de oude schuld over-
neemt!®. Besluit een pannaiyal om dagloner te worden, of wordt hij ontslagen,

18 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975}



dan moet zijn boer maar zien dat hij het geleende geld beetje bij beetje terug-
krijgt. De betrekkelijke schaarste aan landarbeiders door de aanwezigheid van
alternatieve werkgelegenheid (althans in 1967 en de direct voorafgaande periode)
geeft de arbeiders een zekere macht. Het is ook deze arbeidsschaarste, die de
boeren er toe dwingt om althans te trachten arbeiders door voorschotten aan
zich te binden. De boeren kunnen slechts in overleg met de betrokken arbeiders
een gedeelte van het geldloon ter aflossing inhouden; zij kunnen daarbij niet te
eigenmachtig en streng optreden. Wordt de druk van de boeren op bepaalde ar-
beiders toch te groot, dan is migratie steeds een mogelijke uitweg voor de laat-
sten. Bij gesprekken met zowel Kavuntar boeren als met landarbeiders van de
Valaiyar en Cakkiliyar, kasten die relatief veel pannaiyals voortbrengen, bleck
steeds weer dat schulden noch een reden waren voor het worden van pannaiyal,
noch een doorslaggevende reden om pannaiyal te blijven. Tot slot moet ik hier
opmerken dat het aantal volwassen pannaiyils betrekkelijk gering is: het aantal
pannaiyals ouder dan twintig jaar bedroeg in 1967 ruim 47 %/ van het totaal. Ge-
heel in tegenstelling tot elders gedane constateringen'! is het hier juist zo, dat
velen slechts tot hun huwelijk pannaiyals willen zijn, maar daarna ’snachts bij
vrouw en kinderen thuis willen verblijven. Ik ben mij er van bewust, dat deze
situatie in vroeger tijden geheel anders kan zijn geweest. Vermoedelijk kon er
door het ontbreken van alternatieve werkgelegenheid en van mogelijkheden tot
migratie nog in de negentiende eeuw worden gesproken van onvrijwillige dienst-
baarheid aan de klasse der boeren, thans echter zou een dergelijke aanduiding
voor de gebieden rond de industriéle centra van het district Coimbatore beslist
onjuist zijn.

Het is bijzonder moeilijk na te gaan in hoeverre er sprake is van een vermin-
dering van het aantal pannaiyals. Er is 2an hen zeker wel behoefte op de grotere
bedrijven met geirrigeerd land. Toch meen ik dat hun aantal afneemt. Enerzijds
bestaan er van de zijde der arbeiders grote bezwaren tegen deze arbeidsrelatie,
waar zij wel buiten kunnen door de vrij constante behoefte aan dagloners en de
vrij goede betaling van dagarbeid, en door de aanwezigheid van alternatieve
werkgelegenheid. Anderzijds is het voor de boeren door de inflatie steeds minder
aantrekkelijk in natura te betalen. Ik ben geneigd de om politieke redenen sterk
verlaagde graanprijzen van 1967 te zien als een betrekkelijk tijdelijk verschijnsel,
hoewel deze prijsverlaging standhield tot zeker augustus 1970 (mijn laatste in-
formatie uit Irupatur) en wellicht ook nog daarna. Voor vele boeren is betaling
in natura ook bezwaarlijk omdat zij zich vooral toeleggen op de verbouw van
suikerriet, katoen en groenten.

Ook de betaling in natura van diensten en goederen aan anderen dan pannai-
yals neemt af. We vinden dit nog slechts bij een aantal van die boeren, die over
voldoende graan beschikken voor de betaling van de kapper, de wasser en de
grofsmid-timmerman. De kapper ontvangt dan per jaar tien tot twaalf vallam
graan voor een gezin dat meer dan één man omvat, de wasser krijgt per jaar vier
vallam per hooefd en de grofsmid-timmerman vraagt tien valiam per ploeg per
jaar, waarbij hij dan ook op zich neemt de overige traditionele landbouwgereed-
schappen te leveren en te onderhouden, We kennen hier geen betaling in natura

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 {1975) 19



van de pottenbakker of mandenmaker. Wel ontvangen de Pantaram en Tottiya
Naykkar priesters een niet onbelangrijk deel van hun inkomen in natura. In het
algemeen kunnen we opmerken, dat de bij ceremoni&n aanwezige priesters, kap-
pers, wassers, goudsmeden, trommelaars of begeleiders veelal een gedeelte van
hun loon in natura ontvangen. Dat de betaling in graan en de vaste relatie voor-
al met de kappers vermindert, komt mede doordat steeds meer mensen zich in
de steden laten scheren en knippen.

Vragen wij ons nu af in hoeverre het dorp Irupatur kan worden opgevat als
een eenheid. Allereerst noem ik in de economische, politieke en sociale sfeer en
op het gebied van de ‘Little Tradition’ van deze streek kenmerken waarvan ik
aanneem, dat zij reeds lang gelden. Daarna komen kort enige veranderingen ter
sprake.

Met ‘Little Tradition’ bedoel ik de specifieke structurele en culturele configuratie op
lokaal niveau, die enerzijds een variant is van de overkoepelende, grote gebieden of zelfs de
gehele Hindoelstische wereld omvattende, civilisatie, zonder dewelke zij ook moeilijk ver-
klaarbaar is. Anderzijds bezit deze Little Tradition elementen die afkomstig zijn uit een
geheel andere cultuur dan die, welke de Great Tradition in hoogste vorm vertegenwoor-
digt, en bevat zij clementen, die het leven in cen semi-autarkische en politiek semi-auto-
nome geografische eenheid met zich brengt. Voor de culturele zijde der Hindoe Great
Tradition geeft McKim MarriorT (1955: 191) de volgende omschrijving: “...the literate
religious tradition, embodied in or derived from Sanskrit works which have a universal
spread in all parts of India.”

In de economische sfeer was en is het dorp slechts zeer gedeeltelijk een een-
heid. Het dorp heeft buiten de woonkern geen eigen territorium. De landerijen
van boeren uit Irupatur lopen geleidelijk over in die van boeren uit andere dor-
pen. De enige manier om te weten te komen, tot welk dorp de op hun bedrijven
buiten de nederzettingen wonende boeren moeten worden gerekend, is, deze
mensen te vragen waartoe zij zich rekenen. Het grote irrigatiemeer ten zuid-
oosten van Irupatur behoort niet duidelijker tot dit dorp dan tot Nesavur of
Adutur. Het enige dat dit irrigaticbekken wat meer aan Irupatur bindt, is, dat
de twee vroegere Brahmaanse eigenaars van dit land in Irupatur woonden en
dat de ‘toevallig’ in dit dorp aanwezige Pallar gemeenschap bepaalde cultivatie-
rechten heeft op drooggevallen stukken land in het meer. De landarbeiders die
men in dienst heeft, betrekt men zeker niet alleen uit het eigen dorp. Vrijwel
iedere ploeg arbeiders bestaat uit mensen afkomstig uit verschillende dorpen.
De hogere kasten van Irupatur kunnen in het dorp zelf terecht voor de belang-
rijkste ambachtslieden en dienstenverlenende groepen. Maar dorpelingen schro-
men toch niet gebruik te maken van de diensten van mensen uit andere dorpen;
ook leden van hogere kasten maken bijvoorbeeld wel gebruik van wassers uit
andere dorpen. En dan spreek ik nog niet van de lage kasten, die voor allerlei
dienstenverlening ziin aangewezen op andere dorpen en steden, Omgekeerd is
het bepaald niet zo, dat de ambachislieden en dienstenverleners slechts werken
voor klanten uit Trupatur. Dit laatste is nog sterker het geval bij in Trupatur
woonachtige specialisten die in omliggende dorpen niet aanwezig zijn. De
Pantaram priesters doen bijvoorbeeld ook dienst in de tempels te Maniakaranur

20 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975)



en de Tottiya Naykkar priester heeft zijn Perumal tempels ook in de dorpen
Vellanaipatti en Seraiampalayam, De Paraiyar trommelaars en kompu-blazers
van Irupatur verrichten hun functies voor bepaalde kasten in twaalf dorpen,
waarbij zij assistentie vragen aan kastegenoten uit Kilakkupalayam en/of Rasi-
palayam, als zij het werk niet aankunnen.

Ook in vroeger tijJden moet er een belangrijke goederenstroom wit en naar het
dorp zijn geweest. Marktgewassen als tabak, katoen of bepaalde groenten en
peulvruchten worden hier reeds lang verbouwd en verkocht op nabijgelegen
markten die, voor een deel der produkten zelf ook weer onderdeel vormden van
een uitgebreid marktneiwerk. Ook de zoutwinning - in handen van de Uppiliya
Naykkar die bij hun werk wellicht ook de Ottar (Steenhouwers enz.) nict kon-
den missen — Koppelde de dorpseconomie aan de buitenwereld.

Op politiek gebied was en is het dorp duidelijker als eenheid te herkennen. Het
dorp heeft steeds een bestuur gekend, dat zich uitsluitend bemoeide met Iru-
patur en waarin de inwoners van andere dorpen geen rol speelden. Deze Ur
kiittam heeft steeds bestaan uit de volwassen mannelijke leden der Kavuntar
kasten, maar zij oefende zeker ook gezag uit over de andere in Irepatur aan-
wezige kastegroepen. Het traditionele leiderschap en de strijd hicrover tussen
verschillende clans was steeds ook een kwestie, die slechts de Kavuntar van
Irupatur aanging. De rechtspraak door de Ur kiittam en door ad hoc panchayats
van Kavuntar landheren betroffen steeds zaken binnen het dorp. Wee het lid
van een lagere kaste uit een ander dorp, dat wordt berecht. Hem wordt onmid-
dellijk ten laste gelegd dat hij zich als gast niet goed heeft gedragen. Zulk een
‘vreemdeling’ kan zich vrijwel niet verdedigen, omdat cr in het dorp niemand
voor zijn rechten opkomt. Ook bij de berechting van mensen uit andere dorpen
door Kkaste-panchayats krijgen we de indruk, dat zij enigszins als vogelvrije
vreemdelingen worden beschouwd, al zijn het dan ook kastegenoten. Het ge-
voel van eenheid binnen het dorp blijkt ook bij die gevallen, waarin de dorpe-
lingen trachten de interne vuile was — en dat kan zelfs een moord zijn — zelf te
regelen zonder inschakeling van machten buiten het dorp. De neiging om binnen
het dorp tot een regeling te komen is echter niet bij alle kasten even sterk. Fac-
tiestrijd binnen de dominante boeren-kaste of andere in het dorp aanwezige
groepen had en heeft nooit vertakkingen naar andere dorpen.

Bij de sociale structuur denken we in de eerste plaats aan het binnen een dorp
voorkomen van verschillende kaste- of tribale groepen. De vraag doet zich
daarbij voor of zij de eenheid van het dorp slechts verzwakken, doordat zij ieder
apart gemeenschappen vormen, of dat zij door hun tezamen voorkomen in de
nederzetting bijdragen tot de eenheid van het dorp. Dit laatste zou vooral het
geval zijn als deze groepen binnen het dorp geheel complementair waren en
tezamen een zelfgenoegzame eenheid zouden vormen. Een oppervlakkige ver-
kenning maakt duidelijk, dat de dominante boeren-kaste zich in Irupatur al of
niet bewust heeft omringd met groepen, waardoor zij zich verzekerd weet van de
aanwezigheid van de noodzakelijke specialisten en arbeiders. Het is juist een
meer nauwkeurige observatie die ertoe leidt, dat we het complementaire karak-
ter der aanwezige groepen op bepaalde punten in twijfel trekken. Bij deze be-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975} 21



spreking van de geografische context laat ik het echter bij een eerste indruk en
daarin is het erkennen van dit elkaar aanvullende karakter op dorpsniveau al-
thans voor Irupatur onvermijdelijk. Het is begrijpelijk dat door de differentiéle
groei of afname van de verschillende groepen er kasten zijn die voor hun be-
staan aangewezen raakten op een ruimer territorium dan het dorp en dat ande-
ren moesten gedogen, dat ‘broeders’ van buiten het dorp ter assistentie snelden.
Ondanks het complementaire karakter op lokaal niveau geeft de verdeling in
kastegroepen het dorp een sterk gesegmenteerd karakter en betekent ook de
binding van deze segmenten met verwante scgmenten in andere dorpen en
steden, dat het dorp slechis één van de vele ‘communities’ is waartoe zijn in-
woners behoren, Voor hen die niet door grondbezit, een vaste klantenkring, of
het bezit van een goed huis aan het dorp gebonden zijn, biedt de aanwezigheid
van kastegenoten en familie in andere dorpen de mogelijkheid tot tijdelijke of
permanente migratie die vooral bij de arme kasten aanzienlijk lijkt.

We vinden in deze streken geen dorpsexogamic; men houdt zich slechts aan de
exogamie der afstammingsgroepen en acht bepaalde huweljjksrelaties preferen-
tieel. Deze afstammingsgroepen zijn, evenals de groepen van naaste verwanten
en aanverwanten, gemeenschappen waarmee men zich op bepaalde momenten
identificeert en die geheel los staan van het dorp. De clans van in ieder geval een
aantal kasten in Irupatur bezitten tempels of andere heiligdommen en soms
eigen priesters in andere dorpen.

Als belangrijke eenheid vindt men het dorp in de sociale sfeer vooral weer
terug, als men zich afvraagt, wat de territoriale eenheid is waarbinnen het ge-
drag statusrelevant is en waarbinnen de sociale controle effectief is voor de
handhaving der normen. Deze eenheid is in ieder geval het dorp en het hangt af
van de economische en sociale contacten van een individu of huishouding welk
ruimer territorium eveneens geldt als eenheid waarbinnen het gedrag status-
relevant is en wordt gecontroleerd. Op de vraag in hoeverre er binnen het dorp
een ‘fund of common knowledge’ (BAILEY, 1971: 4) bestond en bestaat betref-
fende alle leden van de dorpsgemeenschap, wordt nader ingegaan in paragraaf
5.6.4.

Ik kan geen uitspraak doen over eventuele eigenaardigheden in de ‘Little
Tradition’ van Irupatur, omdat ik geen vergelijkende studie heb gemaakt in het
culturele vlak. Tk vermoed dat Irupatur in dit opzicht vergelijkbaar is met die
dorpen aan zijn oost- en zuidzijde, die eveneens Centalai Vellila Kavuntar als
dominante boeren-kaste bezitten. Dit is eveneens het geval aan de westzijde met
bijvoorbeeld het dorp Merkupalayam, maar het schijnt, dat er tussen Irupatur
en dit dorp een zekere traditionele scheidslijn loopt die zich bijvoorbeeld mani-
festeert in het niet zenden van delegaties naar elkaars tempelfeesten (zie ook
4.6.1., de slotopmerkingen bij het Mariyamman feest). Bij deze tempelfeesten
blijkt trouwens hoe relevant het dorp als eenheid is. Enerzijds vormt het feest
rond de belangrijkste godheid in deze dorpen, de godin van de koepokken,
Mariyamman, voor het dorp waar het wordt gehouden een gebeurtenis waarin
vrijwel alle kasten van het dorp een omschreven rol spelen. Evenals bij bepaalde
andere feesten wordt, of beter werd, hier de integratie der verschillende kasten

22 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 {1975)



en de eenheid van het dorp benadrukt. Bepaalde dorpen zenden op bepaalde
dagen van het Mariyamman feest delegaties naar de tempel van het dorp waar
het feest wordt gevierd en zij worden daar in een bepaalde volgorde ontvangen.
Deze delegaties bestaan uit een afvaardiging van de dominante kaste-groepen in
de verschillende dorpen met hun eigen trommelaars en verdere begeleiders, dus
met mensen van die andere kasten, die aan de dominante groepen steeds rituele
diensten verlenen. Zo'n delegatic vertegenwoordigt dus de kern van de kasten
van een dorp. Dit betekent niet dat bij alle religieuze feesten de relevantie van
het dorp blijkt. Bezie ik de Vetacami tempel aan de Acan kulam bij Irupatur met
zijn Pallar priesters uit dit dorp, dan moet ik constateren dat zowel de inwoners
van Irupatur als die vit Nesavur, Adutur en zelfs van andere dorpen zeer ge-
interesseerd zijn in deze tempel en zijn jaarlijkse feesten. Een nieuwe tempel was
in 1967 in aanbouw, gefinancierd met geld van Kavuntar uit Irupatur en Nesavur.
Er zijn tal van tempels in de dorpen bij Irupatur voor wier feesten in een wijde
omgeving wordt gecollecteerd.

Bezien wij thans enige veranderingen. Voor zover het dorp vroeger een belang-
rijke gemeenschap was in de reeks van gemeenschappen waartoe men door ge-
boorte of huwelijk behcorde, wordt deze eenheid reeds enige tijd aangetast door
de toenemende incorporatie van het dorp in overkoepelende politicke en econo-
mische structuren, die haar invloed op veel gebieden doet gevoelen. Centraal
staat hierbij de vooral sinds de Engelse tijd en nog meer sinds de Onalhankelijk-
heid krachtiger wordende staatsorganisatie. Deze houdt zich steeds intensiever
bezig met het economische, politieke, sociale en culturele leven van de onder
haar ressorterende bevolking. Reeds vroegere heersers begrepen dat de sleutel
tot deze machtsvergroting lag in een verbetering van de communicatiesystemen,
maar het waren in deze streken de Engelsen, die over de middelen en kennis be-
schikten om de nodige wegen, spoorwegen en vliegvelden aan te leggen en de
telefoon- en radioverbindingen tot stand te brengen, waardoor de mensen op een
veel directer wijze dan vroeger konden worden bereikt.

De economische verbondenheid van het dorp Irupatur met een zeer ruime
omgeving is niet alleen toegenomen doordat vele inwoners buiten de dorps-
economie werken, maar ook omdat de dorpseconomie zelf sterker verbonden is
met de nationale en internationale economische structuur. Verbeterde commu-
nicatie en marktincorporatie brengen nieuwe behoeften en vergroten de moge-
lifkheden om oude en nieuwe behoeften buiten het eigen dorp te bevredigen, zij
het niet voor allen in dezelfde mate. De traditioneel in de dorpen aanwezige
groepen van dienstenverleners als wassers en kappers, of van ambachtslieden
als grofsmeden, goudsmeden, pottenbakkers en mandenmakers geraken hier-
door in moeilijkheden. Ik krijg de indruk, dat de economische positie van deze
groepen in Irupatur nog relatief goed is in vergelijking met de situatie van be-
roepsgenoten in vele andere dorpen, en wel doordat een aantal van hen een
zeker aanpassingsvermogen toont en zijn activiteiten uitbreidt tot omliggende
dorpen en steden. Zo werken de drie goudsmeden in werkplaatsen in naburige
steden, bezitten twee wassers een klantenkring in Peelamedu, heeft één van de

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 23



kappers een zaakje aan de hoofdweg in Merkupalayam, en werken ook de twee
pottenbakkers, de twee belangrijkste mandenmakers en vele metselaars/steen-
houwers voor klanten in een wijde kring van dorpen en steden. Hun inkomens
maken echter duidelijk, dat slechts enkelen van hen wat beter af zijn dan de land-
arbeiders (Rs. 750 tot 950 per jaar) en dat slechts zeer weinigen het inkomen
bereiken van een meer geschoolde industrie-arbeider in vaste dienst (Rs. 1800 tot
1500 per jaar). Bij een verder opdringen van industriéle produkten en een gro-
tere discrepantie tot voorzieningen in de steden zal de positie van velen van hen
verder verslechteren en zullen nog meer leden van deze kasten moeten uvitzien
naar andere beroepen. Ik wijs er hier op, dat de Cakkiliyar van Irupatur en om-
geving geen leer meer looien en bewerken; nog slechts één van hen repareert
leren schoeisel.

De landbouw wordt hier thans beheerst door marktgewassen, gestimuleerd
door projecten van staatswege, waarvoor bijvoorbeeld kunstmest en insecticiden
nodig zijn die van elders moeten komen. Hiervoor is weer nodig van buiten af-
komstig kapitaal en moeten voor de afzet der produkten veel intensieve con-
tacten met allerlei marktcentra worden onderhouden. De belangrijkste gevolgen
van deze reeds tientallen jaren geleden begonnen ‘openlegging’ van het dorp zijn
een toenemende oriéntatie van de grotere boeren en van hen die buiten de dorps-
economie werken op groepen en geografische eenheden die het dorp verre te
boven gaan. De markteconomie en de sterke stijging van de levensstandaard
(het levenspeil waarnaar men streeft) maakt ook, dat steeds meer ‘singlestranded’
of ‘single-interest’ relaties ontstaan en de ‘multistranded’ of ‘multiplex’ relaties
in betekenis afnemen. De ‘nation-orientedness’ wint het bij steeds meer mensen
van de ‘community-orientedness’'2, met dien verstande dat dit voor elite groe-
pen sterker het geval is dan voor de meer arme en afhankelijke groepen in de
dorpen. Een nitvloeisel hiervan op lokaal niveau is een nog sterkere nadruk op
economische en politieke factoren, een daardoor sterker endogaam karakter
van de elite groepen en vervreemding van de armere secties der eigen kasten en
van de vanouds van hen afhankelijke andere kasten. In Irupatur zien we bij-
voorbeeld dat de grotere boeren buiten het dorp bij hun landerijen gaan wo-
nen'?, hetgeen zij in eerste instantie trachten te rationaliseren door te wijzen op
de werkzaamheden in verband met irrigatie. Zeker zo belangrijk lijkt mij echter,
dat zij los willen staan van armere, in het dorp wonende familieleden en kaste-
genoten, en dat zij minder last willen hebben van wat in het Engels vertaald
‘bad language’ werd genoemd als gevolg van het door hen minder nauwgezet
nakomen van verplichtingen tegenover familie en kaste. Er is bij de rijkeren van
Irupatur een duidelijke tendens om steeds minder deel te nemen aan dorps-
festiviteiten. In de café’s komen zij vrijwel niet, en hun vrouwen mogen niet aan
feesten declnemen waar ook armere kasteleden bij aanwezig zijn. Daar waar hun
aanwezigheid door kaste- enjof familieverplichtingen vereist is, vertonen zij
slechts eventjes hun gezicht zonder deel te nemen aan gemeenschappelijke maal-
tijden.

Niet dat de rijkeren zouden opvallen door hun ‘conspicuous leisure’ en ‘conspicuous
consumption’. Geen sprake van. Vrijwel alle winst wordt gestoken in verbetering van de

24 Meded. Landbouwhageschool Wageningen 75-11 (1975)



bedrijven. De levenswijze der Kavuntar is bepaald sober te noemen. Treffend is dat vooral
de rijkste en oudste boeren *snachts op een simpel ‘cot’ bij hun runderen slapen. De klei-
nere boeren, vaak tevens arbeiders, trachten meestal door een zeer sober leven geld over
te houden om een graantje mee te pikken van de in 1966/1967 reeds stormachtige ontwik-
kelingen op het gebied van verbeterde plantenrassen, kunstmest, insecticiden enz. Zo zien
we dat enkele kleine boeren bij voorbeeld tezamen een irrigatieput bij hun landerijen
trachten te slaan. De risico’s van duizenden rupies, die grote en kleine boeren durven te
nemen als het gaat om het slaan van putten, kwamen mij steeds voor als zeer groot. Zon-
der proefboringen gaat men de zeer diepe putten in de rotsachtige bodem uithouwen met
alle gevaar slechts te stoten op onbruikbaar zout water. Bijna aandoenlijk zijn de verre
nachtelijke tochten die worden ondernomen voor het transport van op de zwarte markt
gekochte explosieven (voor de putten), kunstmest, insecticiden en veredelde zaden als de
community development de vraag naar deze produkten weer eens niet aan kan.

Wat betreft de politieke structuur is Irupatur thans tezamen met nog twee
andere dorpen opgenomen in één dorpspanchayat. Desondanks regelt het dorp
nog heel wat eigen zaken en vinden we de belangrijkheid van het dorp zo nu en
dan ook terug in de werking van de nieuwe structuur,

De afzonderlijke eenheid der dorpen kan men bijvoorbeeld aflezen aan de uitslagen van
de directe verkiezing van de ‘panchiyat president’ in juli 1970. De zittende voorzitter uit
Irupatur (in de tabel aangeduid met I) stond toen opnieuw kandidaat en ‘natuurlijk® kwam
er cen tegenkandidaat, eveneens een Vellala Kavuntan, wit Nesavur (aangeduid met N,
De stemuitslag voor de dorpen was als volgt'+.

TaBeL 4. Stemuitslag van de panchayat president verkiezingen 1970,

I: kandidaat uit Irupatur; N: kandidaat uit Nesavar,

Dorpen I N
Irupatur 998 49
Nesavur 25 794
Maniakaranur 406 134
Totaal 1429 977

Ik krijg de indruk, dat men thans veelvuldiger een beroep doet op de over-
heidsorganen die voor rust en orde moeten zorgen dan vroeger. Dit zou er dan
op wijzen, dat men minder het gevoel heeft binnen het dorp te moeten komen
tot een oplossing van conflicten en dat het vertrouwen in de eigen leiders min-
der groot is.

Het is niet mogelijk te stellen, dat alle veranderingen in de sociale structuur
leiden tot de ondermijning van de relevantie van het dorp. Tot deze veranderin-
gen behoort immers ook de verzwakking van allerlei structuren waardoor men
vroeger deel uitmaakte van andere entiteiten dan het dorp!®. We kunnen hicrbij
denken aan het in deze streek vrijwel geheel verdwijnen van overkoepelende
kaste-organisaties en aan een ernstige verzwakking der clan-organisaties en
clan-loyaliteit bij vele kasten. Is het dorp door deze wijzigingen belangrijker
geworden als leef- en identificatie-eenheid? 1k meen van niet. Het individuali-
seringsproces, de toenemende ‘nation-orientedness’, en de desintegratie van het

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 25



lokale kastensysteem (let wel, niet zo zeer van de kasten) doen afbreuk aan de
betekenis van het dorp, om nog maar te zwijgen van de toename der ‘single-
stranded’ relaties naar buiten, en de opbouw van ‘multistranded’ patronage-
relaties met personen en groepen buiten het dorp, waardoor vooral de lokale
elite het verlies aan steun in het dorp probeert te compenseren en haar bestaan
zeker tracht te stellen, Feesten die oorspronkelijk het gehele dorp betreffen en
waarin de saamhorigheid der verschillende kasten tot uiting moet komen, zijn
steeds moeilijker te organiseren; ze verdwijnen of worden tot feesten van bepaal-
de kasten, waaraan de anderen niet op georganiseerde wijze deelnemen. In deze
studie zullen we voorbeelden daarvan tegenkomen. Het dorp blijft echter be-
langrijk als territorium waarbinnen het gedrag statusrelevant is.

Vooral B. S. Coun (1971: 147) benadrukt, dat het dorp in de Engelse tijd belangrijker is
geworden als eenheid en dat ook thans bijvoorbeeld door afschaffing van groot grondbezit
de relevantie van het dorp eerder wordt versterkt dan ondergraven. Op deze stelling is
zeker kritiek mogelijk, omdat CouN voorbij gaat aan de institutionele incorporatie en
markt-incorporatie van het platteland vanuit administratieve en industriéle centra!®, aan
de verzorgingsstaat die zich in meerdere of mindere mate tracht te bekommeren om wel-
vaart en welzijn van de mensen tot in de ‘verste uithoeken’, en aan de staat die rust en
orde tot op lokaal niveau tracht te handhaven. Traditionele, dorp en huishouding over-
koepelende structuren verdwenen en verdwijnen inderdaad, maar daardoor ontstaat geen
leemte waardoor het dorp als eenheid belangrijker wordt. Integendeel.

Tk krijg de indruk dat allerlei specifieke trekken van de eigen culturele ‘Lirtle
Tradition® verdwijnen door het secularisatieproces en door de incorporatie van
het dorp in een meer nationale cultuur (een Indiase met specifieke Tamil trek-
ken?), waar allerlei Westerse invloeden op hebben ingewerkt. Hoewel het onder-
werp in deze studie weinig ter sprake zal komen, heb ik kunnen constateren, dat
door de grote vereenvoudiging van ceremonién en rituelen de culturele verschil-
len tussen de kasten binnen het dorp vermoedelijk veel minder groot zijn dan
voorheen en hetzelfde kunnen we ook constateren bij eetgewoonten en kleding.
Nieuwe onderscheidingen ontstaan, maar nu op klassebasis.

Vergelijken we tot slot de ontwikkelingen die zich sinds de eeuwwisseling voor-
deden in Irupatur met die, beschreven door Davib WASHBROOK (1973 : passim)
voor de ‘droge’ en de ‘natte’ landbouwgebieden van de voormalige ‘Madras
Presidency’, dan constateren we grote verschillen tussen Irepatur en Wash-
brook’s model voor het ‘droge’ gebied'”. De ‘afwijking’ die Irupatur en om-
geving te zien geeft, is z0 groot, dat vergelijking met het model voor de “natte’
gebieden zelfs meer voor de hand ligt.

Voor de ‘droge’ gebieden beschrijft WASHBROOK, hoe de grote meerderheid van de kleine
boeren na 1880 door toenemende verschuldiging onderworpen raakte aan een kieine rura-
le elite van politiek-economisch stceds belangrijker wordende grotere boeren, die hun
macht ook in de stedelijke sfeer steeds verder uitbreidden. Door de specifieke wijze van
overheidsingrijpen verkregen de tot deze kleine elite behorende erfelijke dorpshoofden
(dorps-munsiffs) en accountants (karnams) vergaande bevoegdheden op het gebied van
bestuur, rechtspraak en belastingheffing, Een dergelijke kleine rurale elite ontstond nict in
de ‘natte’ gebieden. De autonomie van de dorpsgemeenschappen werd hier snel onder-

26 Meded. Landboawhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



graven door de vele contacten tussen stad en platteland en de trekarbeid op grote schaal in
verband met de verplanting en oogst van rijst. Monopolisering van afzet en krediet in
handen van weinigen was er onmogelijk. Washbrook meent, dat er in de delta-gebieden na
1900 zOveel mensen betrokken waren bij het leven in de regionale stedelijke centra, dat de
rurale samenteving daar beter kon worden gekarakteriseerd als ‘stedelijk achterland” dan
als een collectie van aparte dorpen (blz. 5135). Door het ontbreken van een sterke elite
leidde decentralisatie hier vaak tot chaos op het gebied van bestuur, de handhaving van
rust en orde en de inning van belastingen (blz. 515 en 516). De nauwe betrokkenheid bij
het stedelijke leven betekende, dat het platteland reeds vroeg geheel open lag voor de in-
vloed van politieke en religieuze bewegingen en leiders.

In de dorpen ten oosten van de stad Coimbatore ontstond er bij de belang-
rijke markt- en industrigle centra geen kleine rurale elite die de relaties met de
stedelijke wereld monopoliseerde. Door de vele mogelijkheden tot afzet van
produkten, het verkrijgen van krediet en werkgelegenheid buiten het dorp
waren en zijn de machtsconcentraties op lokaal terrein niet alleen gering, maar
ook vrij weinig constant wat betreft de families die deze macht bezaten en be-
zitten. Wel zien we in Irupatur, dat de Centalai Velldla Kavuntar als kaste land
verkregen hebben ten koste van andere kasten, maar koop, verkoop en grond-
verdeling bij erfenissen maakten, dat er binnen de dominante kaste steeds een
zekere spreiding van het landbezit optrad, waarbij de belangrijkheid van lineages
en kleinere familie-eenheden niet constant bleef. De vele contacten met de ste-
den maakten en maken, dat het politieke leven niet wordt beheerst door een
kleine elite. Ock aan het begin van deze eeuw vonden we hier geen lokale lei-
ders, die met behulp van onder hun bescherming staande ‘gangs’ hun wil op-
legden aan de bevolking en vijanden bestookten en plunderden. Het politieke
leiderschap was en is verdeeld over verschillende families en zelfs over verschil-
lende kasten.

Tot na de Onafhankelijkheid was het munsiff-schap in handen van een Brah-
maanse familie die het leiderschap in het dorp moest delen met de voormannen
van de verschillende Kavuntar lineages en met de karnam, eveneens een Brah-
maan, zij het van een geheel andere en minder welgestelde familie. De huidige wei-
nig belangrijke Kavuntar munsiff (woonachtig te Maniakaranur) heeft naast zich
(a)de gekozen voorzitter van de dorpspanchayat, (b) de traditionele Ur Kavuntar,
evencens Centatai Vellala Kavuntar (woonachtig te Irupatur), maar behorende
tot andere afstammingsgroepen, en (¢) de nog steeds Brahmaanse karnam. Rijk-
dom en macht waren en zijn in Irupatur en omliggende dorpen zo verdeeld, dat
de basis ontbreekt voor hechte met elkaar wedijverende facties, die de kaste-
grenzen doorkruoisen en als zuilen in de kastensamenleving staan. Evenals bij
WASHBROOK's model voor de ‘natte’ gebieden lag het platteland rond de regio-
nale centra van het mid-westen van Coimbatore reeds vroeg open voor de in-
vloed van politicke bewegingen en leiders (zo bood de Pallar wijk van Irupatur
tijdens de woelingen voorafgaande aan de Onafhankelijkheid volgens mijn zegs-
lieden herhaaldelijk een schuilplaats aan communistische leiders), en schakelde
men reeds snel de politic en rechtbanken van deze centra in bij de oplossing
van geschillen.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1973) 27



3. KASTE

Overstelpend veel is reeds geschreven over de kasten en het kastensysteem van
India. Steeds blijkt het weer mogelijk te zijn vanuit nieuwe gezichtspunten te
komen tot nieuwe interpretatics en tot nog onvoldoende belichte facetten van de
aanwezige kasten en de wijze waarop deze tezamen een min of meer geordend
geheel vormen. De sociologen-antropologen-indologen die zich met het kaste-
verschijnsel bezighouden, behoren tot verschillende ‘scholen’ die meestal vrij
onverzoenlijk tegenover elkaar staan. Dit leidt er toe, dat vrijwel iedere opmer-
king betreffende kasten en kastensysteem door tegenstanders ‘onder vuur’ wordt
genomen, zonder dat bij dergelijke polemieken veel blijkt van mogelijkheden om
tot overeenstemming te komen. Voor zover ik in het navolgende streef naar een
standpunt dat een brug tracht te slaan, vrees ik, dat mijn poging slechts zal lei-
den tot cen nieuwe (kleine) ‘kaste’ van denkbeelden.

In de eerste drie paragrafen van 3.1. zal ik aandacht besteden aan het Indiase
kaste-verschijnsel, in 3.1.4. wordt nader ingegaan op de problematiek der On-
aanraakbaren. Tot slot bezic ik in paragraaf 3.2. kasten en kastensysteem van
het dorp Irupatur en omgeving.

3.1. KASTEN EN KASTENSYSTEEM

3.1.1. Kasten

De onderzoeker van een Indiaas dorp wordt meestal geconfronteerd met een
verscheidenheid van bevolkingsgroepen. Vele van deze groepen komen hem
door hun eigen culturele identiteit, hoge interne interactiedichtheid, het eigen
woongebied of de homogene beroepsstructuur voor als vrij gesloten gemeen-
schappen. Wil hij op de hoogte blijven van hetgeen er in het dorp voorvalt, dan
zal hij zijn contactpersonen moeten kiezen uit vrijwel alle aanwezige bevolkings-
groepen en daarbij dan weer rekening moeten houden met factieverdelingen;
eigenlijk verkeert hij reeds in moeilijkheden als hij zijn aandacht gedurende
enkele dagen richt op een bepaalde wijk of straat.

Deze bevolkingsgroepen met een min of meer sterk eigen karakter noemen
we kasten. We maken een onderscheid in hoofdkasten die een eigen naam be-
zitten, of waarin groepen zijn onder te brengen die verschillende namen voor
zich zell gebruiken, maar die toch duidelijk traceerbare overeenkomsten bezit-
ten. De endogame onderafdelingen van deze hoofdkasten noemen we kasten of
jatis (Ta:catis), en de lokaal aanwezige groepen van de laatste kaste-groepen®.
Vaak is het evenwel nodig meer dan drie gradaties te onderscheiden.

Z0 zijn de in Zuid India numeriek belangrijke Pallar in Coimbatore vooral vertegen-
woordigd in de vorm van de Pannati of Devendra kiittam, die weer zijn onderverdeeld in
onder andere de endogame Pantiya-, Kataiva-, en Cdliya Pannati met hun lokale repre-
sentanten. De Pallar vormen een hoofdcategorie die in het verleden en ook thans geen

28 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



organisatorische band had en heeft. Schrijvers als BERNARD S. ConrN (1971 126) spreken
hier van “the ‘jat’ level”. Die Pannati van Coimbatore bezaten ook in vroeger tijden een
overkoepelende organisatie en we staan bij hent voor het probleem of deze eenheid ecn
‘jati’ moet worden genoemd. D¢ Pallar spreken hierbij inderdaad vaak van ‘kulam’ of
‘kittam’, synoniemen van ‘jati’, en gebruiken de termen ‘vamicam’ of ‘pirivu’ voor endo-
game secties als de Pantiya Pannéti. Ter vermijding van de term sub-kaste zal ik toch vrij-
wel steeds de kleinste endogame eenheid ‘kaste’ noemen?,

Vooral op Great Tradition niveau en in bepaalde gevallen ook op Little

Tradition niveau is het mogelijk de hoofdkasten onder te brengen in nog veel
ruimere eenheden, ‘varnas’ genaamd. Hierdoor ontstaat een vier- of vijfdeling
(als men de Onaanraakbaren of Avarnas als vijffde categorie beschouwt), die
voor Zuid India minder belangrijk is®. Een aantal onderzoekers benadrukt voor
gebieden van Tamilnad een driedeling in Brahmanen, Niet-Brahmanen en On-
aanraakbaren®.
_ De jiti, haar secties, maar vooral de lokale kaste-groep vormen wat F. G.
BaiLey (1966/1971: 302 en 303, noot 5) noemt ‘moral communities’, wij-groe-
pen die staan tegenover ‘de anderen’. Zij vormen zeker niet de enige ‘communi-
ties’ waarvan de bevolking deel uitmaakt, maar behoren veeleer tot een serie
overlappende en interpenetrerende ‘communities within communities’s, waar-
van ik noem de huishouding, de groep van naaste verwanten, de afstammings-
groep, de factie en het dorp. Welke ‘community’ op een gegeven moment het be-
langrijkst is, hangt af van de context van het handelen, waarbij de mogelijkheid
van conflicterende loyaliteiten aanwezig is. In het algemeen kunnen we met
Davip G. MANDELBAUM (1968: b.v. 34 en 42) stellen, dat binnen de kaste de
huishouding, kindred en afstammingsgroep belangrijk zijn, binnen het dorp de
kaste waartoe men behoort, en binnen een regio (op marktniveau) het dorp
waar men woont. Bij de overgang naar een meer kapitalistisch-industrieel maat-
schappiitype vinden er verschuivingen plaats met betrekking tot de belangrijk-
heid der verschillende ‘communities’, en worden vooral klasse (voorlopig nog
kaste-gebonden?) en staat belangrijker.

De ontstaanswijze en herkomst van de bevolkingsgroepen of kasten, die we
in een bepaalde streek of in een dorp aantreffen, kan heel verschillend zijn. Bij
de factoren die de lokale kastensamenstelling hebben beinvloed, kunnen we
denken aan de tribale heterogeniteit van de regio’s binnen het Indische sub-
continent, migratie, beroepsdifferentiatie en splitsing door conflicten over re-
ligieuze- en/of statusaangelegenheden. Een omschrijving van het begrip kaste
moet de gemeenschappelijk trekken weergeven van deze groepen met zeer ver-
scheiden achtergrond. Ik ben geneigd de volgende kenmerken te benadrukken,
Een kaste (jati, of althans de kleinste endogame eenheid) is een endogame groep
en daardoor, omdat zij de maximale grenzen van het huwelijksnetwerk stelt, de
meest vitgebreide verwantschapsgroep®. Men behoort ertoe door geboorie. Als
groep maakt zij deel vit van een hiérarchie, d.w.z. de groepen die wij kasten
noemen, zijn verdeeld over een aantal rangniveaus. Deze groepen bezitten in
mindere of meerdere mate een eigen culturele identiteit. Ze worden meestal ge-

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 29



associeerd met een bepaald beroep of bepaalde beroepen die de leden van deze
groepen in mindere of meerdere mate ook uitoefenden of uitoefenen. De mate
van interne interactie-dichtheid, organisatie en solidariteit, en de mate waarin de
kasten een cultureel eigen karakter bezitten, variéren naar plaats, tijd en groep.

3.1.2. Het kastensysteem

Bij de visies op het kastensysteem staan twee stromingen thans helaas zo on-
verzoenlijk tegenover elkaar, dat de door Louis DUMONT (1960: 82) gevreesde
totale ineenstorting van communicatie-mogelijkheden pas weer ongedaan lijkt
te kunnen worden als één van deze stromingen verdwijnt. De verschillen in
uitgangspunten blijken vaak zo fundamenteel te zijn, dat er nauwelijks meer
sprake is van een wederzijdse bevruchting bij de ontwikkeling van kennis en
theorie. Het wederzijdse onbegrip ontstaat niet in de eerste plaats door verschil-
lende interpretaties van gegevens betreffende het kastensysteem, maar stoelt op
verschillen in opvatting van aard en doel der sociologie. Op het gevaar af schiet-
schijf te worden van beide strijdende partijen, wil ik trachten in enkele zinnen
enige verschillen in vitgangspunten te schetsen.

De groep waarvan de kern gevormd wordt door L. DuMonT, D. Pocock en
E. R. LeacH wenst de specifieke band tussen structuur en cultuur (basis-ideeén
en waarden) in hun overwegingen betreffende het kastensysteem te betrekken’
en vanuit deze holistische visie®, waarin het principe van rein — onrein centraal
staat binnen het gehele systeem®, erkennen zij slechts het nut van de vergelijking
van totale maatschappij-systemen. Zij spreken van een ongewenste en onvrucht-
bare classificerende aanpak!® als een onderdeel van het sociale leven (b.v. be-
paalde kenmerken van het stratificatiesysteem) uit de totale context wordt ge-
licht en wordt vergeleken met een onderdeel uit een geheel ander systeem van
ideeén, waarden en relatiepatronen. In het Indiase kastensysteem menen zij het,
ook vanuit comparatief gezichtspunt belangrijke kenmerk van de ‘zuivere’
hiérarchie te herkennen dat in principe los staat van macht!!, hetwelk het duide-
lijkst te herkennen js bij de twee polen van de kastenhiérarchie, de Brahmanen
en de Onaanraakbaren. De fundamentele oppositie bij de kastenhiérarchie is die
tussen rein en onrein, en niet die tussen hen die domineren en de gedomineer-
den?Z,

Bij de tegenpartij, waarin bijvoorbeeld F. G. BAILEY en G. D. BERREMAN een
belangrijke rol spelen en waar ik mijzelf ook toe reken, vinden we weinig sym-
pathie voor de gezichtspunten van DUMONT c.s.13, waarin de sociologie wordt
gereduceerd tot een sociologie van waarden!* en waarin ‘Indische sociologie’
staat voor een analyse van de waarden van het Hindoeisme!®. Als comparatieve
sociologen trachten zij niet het ‘unicke’ van Hindoe-India te doorgronden, maar
vragen zij zich af wat de samenlevingsvormen in India gemeenschappelijk
hebben met andere samenlevingsvormen'®, Hierbij wensen zij verschijnselen zo
te definiéren, dat vergelijking (0ok binnen India} mogelijk is. Zij wensen het
systeem op te vatten als een relatie-structuur van speciale aard en niet als een
systeem van ideeén en waarden. Kaste-structuren kunnen voorkomen in zeer
verschillende culturen en gebieden!”; het is voor deze culturen en gebieden

30 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



mogelijk de begeleidende verschijnselen van het structuur-principe kaste op
sociaal, cultureel en psychologisch gebied te vergelijken'®. Een definitie van
kastensysteem in religieuze termen verduistert de politieke en economische
functies van het systeem.

In mijn denken over het Indiase kastensysteem ben ik geneigd de economische
en politiecke componenten van het systeem centraal te stelten, waarbij ik de be-
geleidende ideclogie van dharma en karma (resp. plicht en lot) beschouw als
noodzakelijk voor de handhaving van de status quo.

BaiLey (1963: 121) stelt dat een maatschappij een kastensysteem heeft, als zij
verdeeld is in groepen die (a) exclusief (niemand behoort tegelijkertijd tot meer
dan één groep), (b) nitputtend (iedereen hoort tot deze groepen) en (c) hiér-
archisch geordend zijn. Deze groepen noemt hij kasten, als ze (d) gesloten zijn
(lidmaatschap uitsluitend door geboorte), als (e} de relaties tussen deze groepen
georganiseerd zijn door summatie van rollen'?, en (f) als deze groepen samen-
werken en niet met elkaar wedijveren. BAILEY (1963: 118) presenteert deze ken-
merken als ‘spelregels’ en niet als ‘de wijze waarop het spel werkelijk wordt ge-
speeld’. Liever zou ik spreken van de kenmerken van het ideaal-type van het
kastensysteern, of, zoals BATLEY (1961: 12 en 13) het in een eerdere publikatie
omschreef, van een abstract model van de ‘organische’ kastenmaatschappij die
als tegenpool heeft de ‘segmentaire’ stam-maatschappij. We zullen dergelijke
bewoordingen moeten kiezen, omdat de laatste twee kenmerken (rol-summatie
en non-competitie) en ook het kenmerk van de higrarchie, een situatie schilde-
ren die vaak ver van de realiteit staat.

Bij het punt der status- of rol-summatie beperk ik mij hier tot een korte be-
spreking van de problematiek rond de twee polen van de kastenhiérarchie, waar
dit criterium de grootste moeilijkheden oplevert2®. BaiLEY (1963: 115 en 120)
meent dat de finale status en het bijbehorende rol-patroon bij Brahmanen en
Onaanraakbaren als het ware gedicteerd worden door de rituele status?!. Als
dit betekent dat we bij hen de ‘zuivere hiérarchie’ zouden kunnen constateren
die los staat van macht of het ontbreken van macht, dan heb ik tegen een derge-
lijke conclusie grote bezwaren. Waar Brahmanen niet tevens de dominante
kaste vormen, respecteert men hen toch tot op zekere hoogte. Qok van de do-
minante kaste ontvangen zij dan formeel het respect waarop zij recht hebben als
leden der hoge priesterkasten. Dit betekent geenszins, dat zij niet onderworpen
zouden zijn aan de macht der seculiere politick-economische elite en dat zij vrij
zouden zijn in hun handelwijze. De politick-economische elite respecteert bijna
vanzelfsprekend de groep die gezien wordt als de ontwerpers en mede-hand-
havers van de ideologie van ongelijkheid. Het respect dat de politiek-economi-
sche elite aan de Brahmanen betoont, acht ik vergelijkbaar met het respect dat
o.a. landheren in andere gebieden van de wereld betonen aan geestelijke leiders
die een ideologie verkondigen, waarin het ‘eert hen die boven u gesteld zijn’ een
belangrijke plaats inneemt.

Vooruitlopend op paragraaf 3.1.4.1, kan ten aanzien van de andere pool, de
Onaanraakbaren, reeds hier worden gewezen op de functionele relatie, die er in
Zuid India (en vermoedelijk in vele andere Indiase regio’s) bestond tussen vor-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 31



men van onvrije landarbeid en kaste, waarbij de onvrijen werden gerecruteerd uit
bepaalde landarbeiders-kasten. Men kan zich afvragen of de zeer sterke achter-
stelling van deze lage kasten niet de latente en soms zelfs manifeste functie had
en heeft om de rurale ¢lite te voorzien van een permanente en volkomen onder-
geschikte landarbeiderspool. Vanuit dit gezichtspunt is een belangrijke latente,
en gemakkelijk manifest te maken functie van de lage rituele status het beves-
tigen van de lage politick-economische status,

Zoals ter sprake zal komen in paragraaf 3.1.4.2., is het moeilijk om voor de
lage kasten te spreken van het ontbreken van iedere mogelijkheid tot stijging
in de kastenhi€rarchie: te vaak is men geneigd uit de stijging van een lage kaste
te concluderen, dat zij voorheen niet behoorde tot de categorie der Onaanraak-
baren. Ik meen dat men hier wel degelijk in termen van macht moet denken en
stel, dat, hoe lager de positie is di¢ een kaste inneemt in de kastenhiérarchie, des
te meer macht ze nodig heeft om haar kastepositie te wijzigen. Voor de aller-
laagste kasten is het daarom wel bijzonder moeilijk alle barriéres voor verticale
mobiliteit op te ruimen.

De gedachte dat de kastemaatschappij codperatief of non-competitief van
aard zou zijn, is nauw verbonden met de opvattingen betreffende de per kaste
optredende rolsummatie, immers juist in het geval van status-discrepanties zou-
den de in een lokale context aanwezige kasten met elkaar wedijverende groepen
vormen. M. N. SrINIvAS (1968: 197) bestrijdt het idee dat siechts vanuit de
dominante kaste (de kaste die het belangrijkste deel! der relevante hulpbronnen
beheerst, die numeriek belangrijk is, en die ook wat betreft haar mentaliteit een
heersers-groep is) wedijver bestaat over de diensten der lagere kasten en dat er
verder slechts competitie bestaat tussen secties van eenzelfde kaste. Volgens
hem vormt wedijver tussen kasten over dezelfde hulpbronnen een essentieel
element van het kastensysteem. Hij zegt (1968: 198): ‘Again, it is a commonplace
of observation that the caste system, in any given area, is not a clear-cut hier-
archy with the position of each caste defined precisely, but that vagueness
characterizes the position of many castes. This is the position today, and there
is no reason to think that the situation was radically different in pre-British
India. This lack of clarity is not accidental but an essential feature of the sys-
tem, inasmuch as it makes for the mobility of individual castes’. Hoewel ik
erken, dat wedijver tussen kasten over dezelfde hulpbronnen in vele gevallen
aanwezig was en is, meen ik toch dat het zin heeft het non-competitieve element
te handhaven als kenmerk van het ideaal-type betreffende het Indiase kasten-
systeem. Het is aan de onderzoeker om vast te stellen in hoeverre de realiteit
overeenkomt met en afwijkt van het model van het ‘organische’ kastensysteem.

Niet alleen de kenmerken van rol-summatie en non-competitie leveren pro-
blemen op bij een confrontatie met de realiteit; heizelfde is het geval voor het
nauw met deze twee kenmerken verbonden punt der higrarchische ordening der
kasten. McKiM MARRIOTT (1960) onderzocht de mate waarin de verschiliende
kasten en tribale kasten zijn verdeeld over verschillende rangniveaus. Hij ging

32 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



dus niet uit van een consistente structuur van gestratificeerde interactie tussen de
kasten en hun leden, maar trachtte juist na te gaan, in hoeverre hiervan sprake
is in diverse regio’s van het Indische sub-continent. Daarbij kwam hij tot de
conclusie, dat we vijf terriloriaal gebonden hoofdtypes kunnen onderscheiden
die variéren van een unilineaire kastenhiérarchie (Kerala) waarin vrijwel iedere
kaste een eigen en bijna onbetwist rangniveau inneemt, tot het drie-blok type
van het grotendeels Mohammedaanse Bengalen, (1960: 54) ‘where considerable
mobility seems to override even the approximate distinctions of rank among and
within the blocks of ethnic groups’?2.

Nog afgezien van de per regio optredende verschillen in het aantal rang-
niveans, dat bij de lokaal aanwezige kasten kan worden onderscheiden, meen
ik, dat bij een model waarin een dominante kaste het belangrijkste produktie-
middel, te weten land, beheerst, vrij veel ruimte bestaat voor conflicten over
kaste-status®?®, De andere, niet dominante kasten kunnen we ons voorstellen
als gerangschikt in een kring rond deze dominante kaste en daarmee relaties
onderhoudend die variéren naar inhoud en intensiteit. In seculier opzicht is er
dan dus een hiérarchie waarbij de dominante kaste staat boven de andere kas-
ten.

Dit ordenen van de overige kasten kan de dominante kaste doen als groep, waarbij haar
bestuur niet alleen toeziet op de naleving van de kasteregels tussen de dominante kaste en
de verschillende andere kasten, maar eveneens een oogje in het zeil houdt, waar het de na-
leving van de kasteregels betreft die gelden bij het onderlinge verkeer der overige kasten?*.
Veelal zijn het echter ook, of alleen, de individuele boerenhuishoudingen van de dominan-
te kaste die huishoudingen van andere kasten aan zich verbinden, daarmee een ‘multi-
stranded’ relatie onderhouden en ten aanzien van hun clignten enigszins ordenend op-
treden. De dominante kaste beheerst en beheerste het lokale kastensysteem voor een be-
langrijk deel via verticale dyadische ‘contracten’, via patronage-relaties®®. Ik denk hierbij
ook aan systemen als ‘jajmani’, die een oplossing boden voor een economie die vrijwel
zelfvoorzienend was en die gecombineerd werd met een aanzienlijke groepsgewijze be-
roepsspecialisatie. Fen zeer belangrijke functie van dit ‘jajmani® systeem was — het gebruik
van de tegenwoordige tijd is voor dit systeem bijna nict meer mogelijk — dat het de domi-
nante landbeziitende kaste koppelde aan de overige dienstenverlenende kasten en kasten
van handwerkslieden {en kasten van landarbeiders?>®), welke functie vooral op het dya-
dische vlak werk gerealiseerd.

De hiérarchie die de dominante kaste aanbrengt onder de andere groepen is
vaak ruw en gebaseerd op factoren als mate van afhankelijkheid, mate van nut-
tigheid door gespecialiseerde kennis en werkzaamheden, en welstand. De inde-
ling van de ‘meesters’ herkennen we meestal ook enigermate bij de door de
‘dienaren’ gehanteerde hi€rarchie, maar er blijft hier veel ruimie voor onder-
ling gekrakeel, hetgeen de dominante kaste vanuit politick-economisch gezichts-
punt niet onwelkom zal zijn. Het is duidelijk dat de onenigheid over de hiérar-
chische indeling der groepen nog sterk toeneemt, als een krachtige dominante
kaste ontbreckt en de hoofdlijnen betreffende de indeling met de daarbij aan-
sluitende gedragspatronen niet langer van bovenaf worden gedicteerd. Direct
verbonden met de onenigheid, zoals die in het interactionele vlak in mindere of
meerdere mate, zowel nu als vroeger kan optreden ten aanzien van de hiérar-
chische plaatsing van een belangrijk aantal kasten, zijn de verschillen in de ver-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1973) 33



klaringen die men geeft voor de gedragspatronen in het inter-kaste verkeer, Nu
eens worden daarbij seculiere factoren als landbezit en welstand genoemd, dan
weer neemt men zijn toevliucht tot nitspraken betreffende de rituele reinheid/on-
reinheid van beroepen en verdere gedragspatronen, waarbij men Great Tradi-
tion elementen interpreteert, of refereert agan mythes over de oorsprong van de
eigen en andere kasten. Het arsenaal van verklaringsmogelijkheden is ruim ge-
noeg om de flexibiliteit die nodig is in verband met machtsverschuivingen, toe
te laten.

Neemt men geen genoegen met hel noemen van een als ideaal-type opgevat
kastensysteem, maar wenst men daarentegen bij een omschrijving rekening te
houden met zowel de realiteit van de traditionele regionale verschillen binnen
het Indische sub-continent, als met veranderingen die daarin optreden, dan is
slechts een uiterste vage aanduiding mogelijk. Het kastensysteem is dan een
systeem met, variérend naar plaats en tijd, sociale, economische, politieke en
religieuze aspecten, dat de betrekkingen tracht te regelen tussen min of meer
hiérarchisch geordende endogame groepen, die exclusief {men behoort slechts
tot één groep), uitputtend (iedereen behoort tot een dergelijke groep) en geslo-
ten (men kan uitstuitend door geboorte tot een dergelijke groep behoren) zijn,
die ieder apart, of gerangschikt in blokken, een eigen culturele identiteit bezit-
ten en die veelal worden geassocieerd met één of enkele beroepen of die zelfs
beroepsmonopolies bezitten. Wat het systeem nu precies regelt en hoe het dit
doet, varieert naar plaats en tijd. In veel gevallen is als kernfunctie van het sys-
teem aan te wijzen het structureren van de betrekkingen tussen de lokale do-
minante kaste die het produkiiemiddel land grotendeels beheerst, en de overige
kasten, Er kunnen echter periodes en gebieden zijn waarin de verschillende kas-
ten min of meer als los zand in een territoriale context aanwezig waren/zijn.
Een situatie waarin alle kasten van een dorp, van een aantal dorpen of van een
stad een geintegreerd harmonieus geheel vormen, waarbij de relaties tussen alle
kasten in alle opzichten keurig zijn geregeld, is een ideaaltype dat nergens en
nooit realiteit geweest kan zijn in de Indische kookpot met zijn opkomende en
afbrokkelende staten, volksverhuizingen en ideologische strijd. Tk geloof dat we
zelfs in betrekkelijk stabiele situaties naast ecn zekere mate van integratie tevens
een niet onbelangrijke desintegratie zullen aantreffen, dat er binnen een bepaal-
de regio in mindere of meerdere mate steeds sprake was en is van harmonie en
conflict. Zelfs een statisch aandoende ideologie kan en mag deze werkelijkheid
niet verdoezelen. Per regio of dorp zal de onderzoeker moeten nagaan, welke
velden van rolgedrag kasterelevant zijn en hoe het kastensysteem op die gebie-
den de relaties tussen de verschillende endogame groepen, min of meer gebrek-
kig, ordent. Hij zal moeten uitzoeken in hoeverre er in de betrekkingen tussen
de kasten en tribale groepen in het algemeen en in de betrekkingen tussen be-
paalde endogame groepen in het bijzonder, sprake is van asymmetrie en symme-
trie, en in hoeverre er sprake is van isclatie (geen relaties).

34 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



3.1.3. Functies van het kastensysteem

Het lijkt mij onjuist om met Joan P. MENCHER (1974: passim) te zeggen dat
&én van de belangrijkste doelen van het kastensysteem is te voorkomen dat de
positie van de regerende kiasse wordt bedreigd vanuit de lagere klassen®”. Maar
ik geef toe, dat het Indiase kastensysteem latente, en soms zelfs manifeste
functies bezit, waarvan men zich rekenschap moet geven als men de macht van
de politiek-economische elites wil begrijpen en, belangrijk in het kader van deze
studie, als men de situatie waarin de allerlaagsten verkeren, geheel wil overzien.

Het kastensysteem met zijn min of meer hiérarchische ordening van tamelijk
geisoleerde kasten bezit voor politiek-economische elite groepen de eufunctie
dat de formatie van bedreigende coalities sterk wordt bemoeilijkt. We zien ook
in de praktijk dat de groep, die de belangrijkste hulpbronnen beheerst, gebruik
tracht te maken van de verdeling in kasten om haar eigen machtspositie te hand-
haven?®. Er moet hier op gewezen worden, dat het concept van dharma of
plicht de kaste-ongelijkheid ideologisch onderbouwt, waardoor het in zekere
zin kan worden gezien als onderdrukkingsinstrument??. 1k wil niet zeggen dat
het kastensysteem en de daarbij horende ideologie in min of meer stabiele
situaties door de bevolking worden ervaren als een onderdrukkingsmechanisme,
Is dit voor bepaalde kasten wel het geval, dan is volgens mij3® een zeer belang-
rijke functie van het kastensysteem niet of zwak aanwezig, nl. het minimaliseren
van afgunst-gevoelens®!, of, zo men wil, het minimaliseren van gevoelens van
relatieve deprivatie. Als onderzoekers als M. N. SRINTvAS tot de conclusie ko-
men, dat er tussen kasten zowel nu als vroeger een aanzienlijke competitie be-
staat over hulpbronnen van dezelfde aard, dan betekent dit mijns inziens dat het
kastensysteem als mechanisme ter stabilisering en continuering van de verdeling
van rechten en plichten vaak gebrekkig werkt. Het betekent niet, dat het ver-
minderen van gevoelens van afgunst door een ideologisch onderbouwde bevrie-
zing van posities geen belangrijke functie van het kastensysteem zou zijn. Het
verwijt dat tegen een dergelijke zienswijze wordt gemaakt, is, dat zij zeer weinig
ruimte laat voor de analyse van conflict of verandering®?.

Genoemd verwijt zou terecht zijn als men het harmonie-model van het non-competitie-
ve kastensysteem waarin een ieder zijn plaats kent, zou opvatten als zijnde de realiteit van
de kastenmaatschappij. Mijn geloof in de gedeeltelijke bruikbaarheid van het harmonie-
model komt echter voort uit een centrale vraag die thuis hoort bij een conflict-model, te
weten: op welke wijze slagen politiek-economische elites er (min of meer) in hun bevoor-
rechte posities te handhaven en te continueren. Het uitsluitend hanteren van een conflict-
model is evenzeer verwerpelijk ais het uitsluitend hanteren van een harmonie-model®?. Ik
ben mij er van bewust dat mijn opstelling in deze ideologisch bepaald is: ik ben geneigd te

zoeken naar de harmonische zijde van de maatschappelijke realiteit, nadat ik ben uitge-
gaan van een conflict-opstelling.

Gaat men er vanuit dat het harmonie-model slechts één zijde van de medaille
laat zien en dat zelfs in de meest harmonieus aandoende situatie ‘contrapunten’,
tegensysiemen en -motieven®* aanwezig zijn, dan is het duidelijk dat er steeds
vele bronnen van verandering aanwezig waren en zijn. Wij behoeven hier ‘slechts’
te denken aan de vermoedelijk steeds aanwezige conflicterende waardesystemen
(waarnaast toch zeker een groot aantal waarden en normen ‘universeel’ kunnen

Meded. Landbouwkogeschool Wageningen 75-11 {1975) 35



zijn) en aan machtsverschuivingen die mogelijk zijn als gevolg van oorlogen,
veroveringen, migraties op grote schaal, epidemicén, en hongcrsnodcn als ge-
volg van klimatologische onregelmatigheden.

Het Indiase kastensysteem bezit vaak nog een ander specifick kenmerk waar-
door politiek-economische elites hun macht veilig kunnen stellen. De dominan-
te kasten waarbinnen de elite van belangrijke grondbezitters in vele gevallen is
‘verborgen’ zijn numeriek meestal zeer krachtig. Door een beroep te doen op
familie- en kasteloyaliteit is het de economisch werkelijk dominante groep in
veel gebieden mogelijk de lagere kasten te confronteren met een onoverwinne-
lijke macht. In die gevallen waarin we te maken hebben met politick-economi-
sche elites, die gevat zijn in numeriek zwakke dominante kasten, valt bij de
handhaving van de bevoorrechte positie een grotere nadruk op het tegen elkaar
uitspelen der kasten, het aangaan van patronage-relaties met leden van andere
kasten en het creéren van differentieel beloonde afhankelijken (verschillende
categorieén pachters, landarbeiders, enz.).

Bij de vraag naar de macht van de politiek-economische elite en de onmacht
der lagere klassen is het steeds noodzakelijk eveneens een onderzoek in te stellen
naar de ‘onmacht’ van genoemde elite en de ‘macht’ der lagere klassen®s. In het
voorgaande besprak ik de mogelijkheid om de verdeeldheid der lagere kasten te
zien als een eufunctie van het kastensysteem ten gunste van politiek-economi-
sche elites. Ik moet opmerken dat zich situaties kunnen voordoen, waarin het
omgekeerde het geval is. Modelmatig kunnen we wel aannemen dat de politiek-
economische elite zich volledig bevindt binnen een bepaalde dominante kaste,
maar de werkelijkheid laat herhaaldelijk een beeld zien, waarin de grondbezit-
ters zijn verdeeld over cen aantal kasten. Waar dit laatste het geval is kunnen
lagere kasten gebruik maken van de kaste-verdeeldheid der politiek-economi-
sche elite om zodoende te voorkomen dat zij al te zeer in de verdrukking komen3$
Terzijde en tot slot van deze paragraaf, merk ik in dit verband nog op dat (a) de
factiestrijd die we vaak aantreffen binnen een al of niet over verschillende kas-
ten verdeelde politiek-economische elite door de lagere kasten kan worden be-
nut om zich enigszins te handhaven, en (b) dat in de meer traditionele situaties,
waarin de exploitatie der economische en politiek zwakkeren nog meer ‘expres-
sief” dan ‘instrumenteel’ is (was), de lagere kasten vrijwel nooit geheel rechteloos
zijn (waren)®”?,

3.1.4. De Onaanraakbaren

3.1.4.1. Inleiding

De aanwezigheid van een categorie door geboorte, bepaalde gewoonten en/of
beroep economisch, politiek en sociaal zeer inferieur geachte mensen, waarmee
‘men’ zo weinig mogelijk contact wil hebben (‘Without the Pale’®®), is in pre-
industriégle maatschappijen een veelvuldig optredend verschijnsel. Nu eens gaat
het daarbij om mensen die in gestratificeerde maatschappijen met onvoldoende
arbeidsreserve moeten zorgen voor de door elite groepen gewenste produktie®®
dan weer betreft het mensen die de door een ieder op ideologische gronden ver-

36 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



achte beroepen voor hun rekening nemen, of althans met die beroepen worden
geassocicerd*’. In het eerste geval is het zeker mogelijk, dat bedoelde laag ge-
waardeerde groepen tevens belast zijn met de uitoefening van onrein geachte be-
roepen; in het tweede geval is het mogelijk dat het punt van de geringe arbeids-
reserve helemaal niet relevant is. De specifieke wijze waarop economische, ideo-
logische en andere factoren als herkomst de maatschappelijke structuur bepa-
len, maakt begrijpelijk dat in de maatschappijen waar sprake was of is van groe-
pen met cen permanente, erfelijk zeer lage economische, politicke en sociale
status er grote verschillen bestaan ten aanzien van de numerieke sterkte en de
verdere situatie der Outcastes.

Ook de situatie binnen de Indische cultuurkring is zeker uniek te noemen, Er
is hier immers geen sprake van een dualistisch systeem, waarin er naast een zeer
grote categorie van een slechts in standen en/fof klassen verdeelde bevolking
tevens Pariahs aanwezig zijn. In de Indische cultuurkring hebben we te maken
met een ‘multiple system’*! met vele hoge, midden en lage kasten, waarin de
bepaling van de categorie Outcastes bijzondere problemen geeft door de vaak
onduidelijke begrenzing van deze zelf ook weer uit verschillende kasten bestaan-
de laagste categorie. Deze zeer achtergestelde lage kasten vormen bijna 159%; van
de totale bevolking van India. Zij leveren en leverden in tal van streken een
aanzienlijk percentage van het landarbeidersbestand: volgens de census van
1961 behoort 339 van de landarbeiders in India tot de Scheduled Castes*?, de
officieel door de overheid geregistreerde kasten van Qnaanraakbaren.

Duarma KuMar (1965: 190)*3 stelt, dat een bijzondere trek van de Indische
maatschappij was, dat agrarische onvrije arbeid (‘agrestic servitude’) er func-
tioneel verbonden was met kaste, waarbij slechts leden van bepaalde kasten — de
‘Agricultural Labour Castes’ — tot de staat van ‘horige’ of ‘slaaf” konden wor-
den gebracht. Bezien we dan de kasten waaruit deze onvrije arbeiders voort-
kwamen, dan blijken dat de belangrijkste kasten van Onaanraakbaren te zijn
zoals, voor de Tamil gebieden, de Pallar en Paraiyar**. De corzaak van onvrije
landarbeid kon bijvoorbeeld liggen in de aanwezigheid van ongebruikt land,
waardoor er nog enigszins sprake was van open hulpbronnen*®, of, in de aan-
wezigheid van Brahmanen als belangrijke bezittende kaste; doordat de Brah-
manen zelf geen land bewerken — zij zouden door te ploegen kleine dieren do-
den — waren en zijn zij voor de bedrijfsvoering geheel op de arbeid van anderen
aangewezen*®. Onvrijheid was ook een belangrijk middel om de landarbeiders
vast te houden in de gebieden met irrigatielandbouw*’. In sitvaties met een ge-
ringe spreiding van de werkzaambeden over het landbouw-jaar en met een ge-
ringe alternatieve werkgelegenheid mogen we tenslotte verwachten, dat niet al-
leen de landeigenaars, maar ook de arbeiders de voorkeur gaven aan een vaste
relatie®.

‘Onvrijheid’ hield niet antomatisch de meest ellendige toestand in die men zich denken
kan. Deze ‘onvrijheid’ betekende voor landloze arbeiders in situaties waarin alternatieve
werkgelegenheid buiten de landbouw ontbrak, een brok bestaanszekerheid en bescher-
ming. Het is zeer goed mogelijk dat de onvrije arbeiders binnen hun kasten een hogere
sociaal-economische positie bezaten dan de niet-gebonden landarbeiders*®,

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 37



Men kan zich afvragen of niet het stigma van onvrije landarbeid heeft geleid
tot de status van onrein of zeer onrein van de groepen die als geheel dienstbaar
waren of waaruit de slaven, horigen en andere onvrijen werden gerecruteerd.
De sterke achterstelling van de lage kasten op politiek, economisch en sociaal
gebied zou voor een niet onbelangrijk deel kunnen worden gezien in het licht
van het in stand houden van een landarbeiders-‘pool’ ten behoeve van de boe-
ren-kasten, die in de semi-autonome en semi-autarkische lokale gemeenschap-
pen de belangrijkste produktiemiddelen beheersten.

Generalisatie voor het grote en in bepaalde opzichten weinig homogene sub-continent
is steeds een hachelijke aangelegenheid. Er zijn immers binnen de Indische regio gebieden
waar de categorie der zeer onreine kasten slechts een relatief gering percentage van de be-
volking vormt en waar een groot deel van de landarbeiders wordt geleverd door semi-
tribale groepen (zie bijvoorbeeld de Dubla van Gujarat in BREMAN 1970). Het is wellicht
mogelijk te zeggen, dat er binnen de Indische cultuurkring gebieden zijn waar de Onaan-
raakbaren traditioneel vrijwel alleen de zeer onreine beroepen voor hun rekening nemen
of namen en waar de landarbeiders vooral behoren tot bepaalde tribale kasten. De positie
van deze lage tribale kasten lijkt echter weinig verschillend van die van tal van ‘pure Un-
touchables’>?, hogere kasten van Onaanraakbaren. Ik acht het niet uitgesloten, dat ook bij
deze lage tribale kasten het seculiere gegeven der onvrijheid veel heeft bijgedragen tot een
in ritueel-sociaal opzicht lage status. Ik laat hier de vraag onbesproken wat dan wel de
essentiéle verschillen zijn tussen de Onaanraakbaren en dergelijke iribale kasten, en waar-
om we de laatsten ‘tribaal’ noemen.

Door een historische analyse, voor zover mogelijk voor een streek of dorp,
zouden we wellicht ook een verband kunnen aantonen tussen de vroegere vor-
men van onvrijheid en de vroegere en huidige positie-verschillen binnen de cate-
gorie der lage kasten. Een dergelijke studie heb ik niet ondernomen. Qok verder
zal ik geen of weinig licht kannen laten schijnen op het eventuele verband tussen
de lage ritueel-sociale positie van wat we kasten van Onaanraakbaren plegen te
noemen alsmede van bepaalde tribale kasten en het gegeven dat uit vele van deze
kasten onvrije landarbeiders werden gerecruteerd.

EpmunD Leacr (1967: 10) spreekt van twee referentic-kaders op grond waarvan kasten
in hiérarchieén kunnen worden gerangschikt, namelijk volgens de ritucle statuscriteria
(Brahmanen aan de top en Onaanraakbaren aan de basis) en volgens de politiek-economi-
sche statuscriteria van de lokale traditionele orde (landheren aan de top en landloze arbei-
ders aan de basis), waarbij de daaruit resulterende hiérarchieén in grote trekken overeen-
stemmen. In het model waarmee ik bewust of onbewust meestal opereer, zijn de twee re-
ferentie-kaders zeer nauw met elkaar verweven en leiden politiek-economische factoren
tot een ideologie die min of meer voldoet aan de behoeften van de politick-economische
situatie en zorgt voor stabiliteit en continuiteit. Daar waar endogame elites er in slagen
bedreiging van hun positie door andere groepen voor lange tijd uit te schakelen, zullen re-
ligieus getinte ideologieén opgang maken, die deze politick-economische situatie psychisch
en sociaal leefbaar maken, doordat zij het ideaaltype van de elitaire visie op de situatie
verklaren tot ‘juist’ en ‘goed’. In het model van Leach zou het mogelijk zijn, dat achter-
stelling van de lage groepen wordt voortgezet vanuit het rituele referentickader, ook daar
waar de seculiere basis van deze achterstelling minder belangrijk is geworden. In mijn
zienswijze zullen veranderingen aan de seculiere basis na verloop van tijd, al of niet schoks-
gewijs, leiden tot veranderingen in de ideologische verankering van deze achterstelling.
Hierbij sluit ik niet uit dat de achterstelling in tal van interactiesferen lange tijd kan voort-
bestaan, ook al is zij seculier veel minder functioneel en is de ideologische basis sterk ver-

38 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



zwakt. In dat geval ben ik geneigd gedeeltelijk te denken in termen van ‘social-’ of ‘cul-
tural lag’. Ik zeg ‘gedeeltclijk’, omdat de achterstelling vermoedelijk nog steeds functio-
nee] zal zijn voor het statusbehoud en het gevoel van eigenwaarde der traditioneel hogere
groepen. Vooral als de traditioneel lage groepen in de opkomende modern-industriéle
maatschappij vrijwel in hun geheel gaan behoren tot de laagste klassen, kunnen belang-
rijke elementen van de vroegere achterstelling worden gecontinueerd.

3.142. De Onaanraakbaren als aparte categorie van kasten

De mate van culturele en maatschappelijke isolatie is bij de lagere kasten
doorgaans groter dan bij de hogere kasten, met uitzondering van de kasten der
Brahmanen. Twee factoren spelen hierbij een belangrijke rol. Daar is in de
eerste plaats de sterke discriminatie van deze lagere kasten die zich niet slechts
uit in sterk asymmetrische relaties, maar ook in segregatie waarbij de hogere
kasten zo veel mogelijk het contact met de leden van deze lagere kasten trach-
ten te beperken. In zeer veel gevallen is er sprake van een duidelijke territoriale
segregatie, hetgeen niet alleen een scheiding in woonwijken betekent, maar
meestal eveneens een scheiding op het gebied van watervoorziening en recreatie
impliceert. Het stratificatiesysteem dwingt deze lagere kasten tot het leiden van
een eigen maatschappelijk leven. Aangezien de rivaliteit tussen de lagere kasten
vaak groot is, zien we dat zij meestal ieder apart zeer geisoleerd staan. In de
tweede plaats houdt de isolatie van heel wat lagere kasten verband met een van
de hogere kasten afwijkende herkomst. Zo er ergens sprake is van restanten van
tribale culturen en raciaal van de hogere kasten afwijkende kenmerken®!, dan
kunnen we deze vooral verwachten bi) deze laag geklasscerden. De apartheid,
opgelegd door het stratificatiesysteem, conserveerde als het ware deze eigen
cultuur en inrichting van het maatschappelijke leven, hetgeen soms zelfs leidt tot
gevoclens van eigenwaarde, tot een trots op het eigen karakter van de groep.

Het is niet mogelijk op grond van bepaalde criteria precies te voorspellen wel-
ke kasten in een lokale context zullen behoren tot de Onaanraakbaren. Zou een
onderzoeker veronderstellen dat de categorie der Onaanraakbaren gemakkelijk
is vast te stellen, omdat het bij hen eenvoudig gaat om de Avarnas, de kasten
beneden de Shudras, dan is de kans groot dat hij bedrogen witkomt, doordat de
bevolking helemaal niet denkt in dergelijke categorieén, of doordat de overgang
tussen Shudra en Avarna, tussen onrein en zeer onrein, bijzonder vioeiend is.

De kasten die altijd als zeer onrein worden beschouwd, zijn die, wier leden
zich beroepshalve bezighouden of bezighielden met het opruimen van vuil, vil-
len, leerlooien en leerbewerken. Bij de kasten die verder nogal eens tot de laagste
categorie gerekend worden, vinden we Mandenmakers, Wevers, Trommel-
slagers, Wassers, Vissers en Oliepersers®?, Herhaaldelijk ook zien we, dat lage
kasten in het geheel niet worden geassocieerd met beroepen die op zichzelf grote
onreinheid met zich brengen. Het betreft hier meestal kasten van landloze land-
arbeiders die steeds een lage kastepositie bezitten, hoewel ze niet altijd tot de
zeer onreinen behoren®®. Aangezien attributionele criteria onvoldoende ver-
klaren welke groepen in een bepaald gebied tot de zeer onreinen moeten worden
gerekend, kunnen we ten aanzien van de samenstelling van de categorie lage
kasten slechts opmerken, dat hiertoe groepen behoren dic door hun omgeving

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975} 39



daartoe worden gerekend of waarvan de betreffende onderzoeker meent dat ze,
op grond van de achterstelling waaraan ze zijn onderworpen, hiertoe moeten
worden gerekend>*,

De schrijvers die het bestaan van een aparte, in de realiteit steeds duidelijk
herkenbare categorie lage kasten benadrukken, gaan impliciet of expliciet uit
van het volgende model. Vanuit de kasten der Brahmanen is het mogelijk de
lokaal aanwezige vertegenwoordigers van endogame groepen te verdelen in rein,
licht ontwijdend, onrein en zeer onrein; de patronen van inter-kaste gedrag zijn
afgestemd op een dergelijke indeling. Nemen we ecn kaste beneden de Brahma-
nen, dan verschuiven de reinheidsgrenzen naar beneden, terwijl er boven deze
kaste cen categorie groepen ontstaat, waarvoor de kaste in kwestie ontwijdend
of onrein is. Het bijzondere is nu echter dat de categorie zeer onreine kasten in
alle gevalien dezelfde zou blijven. Deze categorie zeer onreinen zou naar boven
afgegrendeld worden door, in termen van F. G. BaILey (1957/1967; 226), ‘the
barrier of pollution’, waardoor verticale mobiliteit in de kastenhiérarchie (met
uitzondering van de mobiliteit binnen de categorie zeer onreinen) uitgesloten zoun
zijn3*. BAILEY (1963: 115) komt tot de volgende algemene uitspraak: ‘Then the
hypothesis to be tested is that rank is established by a religious attribute of puri-
ty, and not by control over economic resources. ... But this is only partially true:
it works for the Brahman and the Untouchable; it does not work in the middle
ranges of the caste system, where a change in wealth is followed by a change in
rank.” Anders gezegd, in de zeer geladen terminologie van B. R. AMBEDKAR
{1948: 22): rond deze categorie der lage kasten ligt een ‘cordon sanitaire’. De
rituele status van deze zeer onreine kasten zou z6 dominant zijn, dat de seculiere
status bij de bepaling van kastestatus en patronen van inter-kaste gedrag te ver-
waarlozen is.

Het in korte trekken geschetste model is het meest strakke dat gehanteerd
wordt. Kritiek hierop is bijzonder moeilijk juist in verband met de vaak vage
grens tussen onreine en zeer onreine kasten: slaagt een kaste erin haar positie in
de kastenhiérarchie te verbeteren, dan is daardoor volgens dit model bewezen,
dat ze oorspronkelijk niet geheel toi de categorie zeer onreinen kon worden ge-
rekend. Het is mij niet duidelijk wat onderzoekers als BAILEY, SRINIVAs of
MasumMpaAR denken van de statusverbetering van kasten als Shahas, Naths en
Suis van Assam®, de Iruvan of Ezhavas van Kerala®’, en de Mochis van het
Gujerat gebied®® 3°, Mijn bezwaren tegen de opstelling van onderzoekers als
BAILEY en SRINIVAS zijn samen te vatten in twee punten.
L. In de praktijk is een scherpe scheiding tussen de Onaanraakbaren en de lagere

midden kasten, of hoe we de kasten direct boven die laagste categorie ook
willen noemen®®, vaak niet aanwezig. We kunnen ons daarom afvragen of een
dergelijk strak model als hierboven geschetst, wel bijdraagt tot beter inzicht in
de realiteit. Niet alleen is het voor India als geheel ondoenlijk criteria op te stel-
len, waardoor de categorie der lage kasten duidelijk te scheiden is van die der
midden kasten, maar ook in de lokale situatic waarin hoge, midden en lage
kasten aanwezig zijn is het vaak moeilijk in het rein-onrein continuum de lage
kasten te isoleren. Zeker, er ziin vrijwel steeds groepen aanwezig bij wie het geen

40 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



twijfel lijdt, dat ze zeer laag staan in de kastenhiérarchie. Zij vormen de wat men
noemt ‘impure Untouchables’, die men associeert met de beroepen van vuil-
opruimen, het slachten en villen van rundvee, leerlooien, en, wat hun eetge-
woonten betreft, met het eten van rundviees. De moeilijkheid zit veel meer in de
grens tussen de zogenaamde ‘pure Untouchables’ en de kasten daarboven. Het
doet wat geforceerd aan als we bijvoorbeeld over de Natir van Zuid-India lezen
dat zij in het begin van de negentiende eeuw °... appear to have occupied a social
limbo somewhere between the Sudras and the outcaste untouchables’®!. Zij
mochten, evenals de nog lagere kasten, niet in de tempels der hogere kasten
komen of water betrekken uit openbare putten en evenmin als zij mochten de
vrouwen kleding dragen boven het middel. Wat de Natars in de attributionele
sfeer onderscheidde van de ‘echte’ Onaanraakbaren was dat zij geen rundvlees
aten, geen alcoholische dranken nuttigden en hun weduwen verboden te her-
trouwen. In de interactionele sfeer verschilden de Natar, doordat zij de straten
der Brahmanen mochten betreden en iets dichter bij het hoofddorp mochten
wonen®?, De interactionele erkenning door hogere kasten van de waarde van
bovengencemde attributionele kenmerken was dus gering. Volgens het speci-
fieke criterium mij in 1967 genoemd door de Director Harijan Welfare van de
staat Madras — de hogere kasten weigeren water dat afkomstig is uit de water-
putten van kasten van Onaanraakbaren — waren de negentiende eeuwse Natar
onaanraakbaar, hoewel ‘pure Untouchable’, en dat zou eveneens het geval zijn
geweest volgens het door mij in deze studie verdedigde criterium: “Het niet met
eigen materiaal water mogen halen uit de putten der hogere kasten” ¢4.3). Het
is mij echter niet duidelijk hoe een onderzoeker als FIARDGRAVE (1969: 5 en 6),
die zich terdege bewust is van de vlioeiende overgang tussen lagere midden kas-
ten en lage kasten, en wiens studie de mobiliteit der Natir belicht, in zijn inlei-
ding tot het kastensysteem zonder enig commentaar kan instemmen met de op-
merking van F. G. BaILEY betreffende de mobiliteit van kasten, die slechts voor-
behouden zou zijn aan de kasten behorende tot het midden-veld tussen Brah-
manen en Onaanraakbaren.

Onder de groepen die in het algemeen in een lokale situatie de grens tussen de
Onaanraakbaren/Exterior Castes{Avarnas/Outcastes/Harijans, kortom de zeer
onreine iage kasten, en de onreine lagere middenkasten vervagen, treffen we
nogal eens aan: Wassers en Kappers van hogere kasten, Palmwijntappers,
Distilleerders en verkopers van alcoholische dranken, Minstrelen (bepaalde
lage priesterkasten als de Nath van U.P.), Mandenvlechters/Mandenmakers,
Wevers, Vissers, Roeiers, Trommelaars, Fluitspelers en Steenbewerkers. Ver-
scheidene van deze kasten vinden we hier en daar, op al dan niet overtuigende
wijze, ook aangemerkt als behorende tot de categorie der lage kasten®?.

Niet alleen is de overgang tussen de categorie der lage kasten en de overige
kasten in veel gevallen vaag, ook binnen de categorie der Gnaanraakbaren con-
stateren we vaak een geleidelijk toenemende achterstelling door de hogere kas-
ten naarmate we lager in de hiérarchie binnen deze categorie komen. Zoals we
reeds zagen noopte dit verschillende schrijvers er toe, cok op interactionele
gronden onderscheid te maken tussen ‘pure’ en ‘impure Untouchables’ of

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975} 4]



iets vergelijkbaars®. Qok dit verschijnsel maakt het moeilijk om bij de lage
kasten te spreken van geheel apart staande groepen. ‘
De kastestatus der informanten kan van belang zijn voor wat zij beschouwen
als lage kasten. Uit de literatuur krijg ik herhaaldelijk de indruk, dat men de
mensen die men niet in z’n huis wil hebben (tenzij dit in verband met de uitoefe-
ning van hun beroep noodzakelijk is), en waarvan men niet wil dat ze zelf water
halen uit privé (van huishouding of kaste) waterputien, bestempelt als laag en
dat een verdere differentiéring binnen deze lage kasten secundair zou zijn. De
categorie der lage kasten wordt kleiner naarmate men afdaait in de hiérarchie,
In verband met dit verschijnsel stelt Mohinder Singh dat de term ‘onaanraak-
baarheid’ geen precieze betekenis heeft, omdat niet al de “twice born” dezelfde
maatstaf bezitten voor onaanraakbaarheid; er kunnen kasten zijn die aanraak-
baar zijn voor een Rajput en onaanraakbaar voor een Brahmaan®s, Iets derge-
lijks kunnen we waarnemen bij MCK1M MARRIOTT (1955/1960: 113) die, kenne-
lijk rekenende vanuit de hoge kasten, bij de hiérarchische zesdeling voor een
dorp in U.P. in het geheel niet spreekt van midden kasten, maar na de hoge kas-
ten onmiddellijk grijpt naar de term ‘the low castes’. In het vervolg van deze
studie zal blijken, dat in Irupatur voor de dominante kaste der Kavuntar en
andere kasten die hi€rarchisch ongeveer op hetzelfde niveau staan, de lage kas-
ten ongeveer beginnen bij de Ottar, de Steenhouwers/Metselaars, en dat met
name de oudere informanten, van welke kasten dan ook, de vier laagste kasten
vrijwel nooit als apart blok noemen. Niet bevestigd wordt de gedachte dat de
categorte der als laag aangemerkte kasten kieiner wordt naarmate de kaste-
positie der informanten lager is.
II. Het tweede punt waar ik kritisch tegenover sta, betreft de zienswijze van tal
van schrijvers volgens wie mobiliteit van kasten over langere periodes bezien
mogelijk is, maar volgens wie de zogenaamde categorie der Onaanraakbaren het
bijzondere kenmerk bezit volkomen afgegrendeld te zijn. Ik kan mij niet neer-
leggen bij verklaringen die de factor ‘macht’ in deze negeren en die het verschijn-
sel van de geringe mobiliteit der lage kasten eenvoudig afdoen meteen verwijzing
naar hun zeer lage rituele status, naar het stigma der ‘onaanraakbaarheid’.
Allereerst moet ik opmerken dat verticale mobiliteit in het verleden vooral
plaatsvond door de afsplitsing van familiegroepen van de ‘moeder-kasten®®®,
waarbij het vrijwel nooit ging om omvangrijke groepen in een groot gebied. Dit
in tegenstelling tot het meer moderne India met haar goede verbindingen en
communicatiemogelijkheden, waar collectiviteiten, bestaande uit vele jatis, zich
kaste gaan noemen en tezamen trachten te stijgen in de kastenhiérarchie. Een
voorbeeld van deze verticale mobiliteit gebaseerd op fusie vormen de reeds ge-
noemde Natar van Zuid-India. In hoeverre de afsplitsing vanuit de groepen
waartoe men behoorde, mogelijk was, hing vooral af van de mate van sociale
beheersing vanuit de moeder-kaste over de huishoudingen en families. In haar
vergelijking tussen Kerala en Madras wijst JoaAN MENCHER (1966: 158 tot 162 en
164} erop dat de vorming van nieuwe statusgroepen in Kerala met zijn ‘dispersed
settlement pattern’, matrilineaire kasten en hypergamie veel gemakkelijker en
veelvuldiger plaatsvond dan in Madras met zijn vaak relatiel grote ‘nucleated

42 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



settlements’ en hechte kaste-organisaties.

Het is bijzonder moeilijk kasten te noemen die oorspronkelijk zonder meer
behoorden tot de lage kasten en thans tot de middengroepen moeten worden
gerekend®?. Dit kan, zoals ik reeds stelde, een gevolg zijn van de vaagheid der
categorie lage kasten en van de wijze van mobiliteit, die vooral het karakter van
afsplitsing van families/huishoudingen had en gedeeltelijk ook nog heeft, en
waarbij de status der grotere eenheden gelijk bleef. We kunnen echier verwach-
ten dat de mobiliteit vanuit de lage kasten steeds zeer gering is geweest en wel
doordat deze kasten door hun vrijwel steeds zeer zwakke politiek-economische
positie niet in staat waren de hogere kasten tot andere patronen van inter-Kaste
gedrag te dwingen. Ik ben het volkomen eens met de door J. H. HottoN (1946/
1961: 213) aangehaalde Census Superintendant voor Assam in 1931 als deze
stelt: ‘Nobody can be depressed who hits you with a big stick if you attempt to
show your contempt for him’.

Om mobiliteit te bewerkstelligen is het om te beginnen voor een groep nodig
haar gedrag te sanskritiseren®®, d.w.z. zij moet die gedragspatronen wijzigen,
die door de overige kasten laag gewaardeerd worden. We moeten hierbij niet
alleen denken aan b.v. het sanskritiseren van voedselgewoontes, huwelijkspatro-
nen en godenpantheon, maar ook aan het niet langer verlenen van zeer laag ge-
waardeerde diensten aan andere kasten. Hierbij moeten interne en externe weer-
standen worden overwonnen. De betrokken groep moet zo goed gedisciplineerd
zijn, dat al haar leden meedoen aan de noodzakelijke gedragsveranderingen.
Min of meer intern is ook het zich te weer stellen tegen die kastensecties die niet
meedoen: de betrokken groep moet endogaam worden en zich duidelijk los
maken van de cventuele kastegenoten die geen mobiliteit kunnen en/of willen
nastreven. Het externe probleem wordt gevormd door de hogere kasten, aan
wie men geen laaggewaardeerde diensten meer wil verlenen. Men moet politick-
economisch sterk genoeg staan om het verzet van deze kasten tegen de veran-
dering te weerstaan. Slaagt een groep erin al deze hindernissen te nemen, dan
vinden er nog steeds geen belangrijke verschuivingen plaats in de kastenhiérar-
chie. Zoals B. S. CoHN (1955: 73) opmerkt ten aanzien van de Camars in een
dorp in U.P.: ‘As for inspiring greater respect from the higher castes, such
changes of caste behavior receive at best passive recognition, certainly not
approval. The gain to the Camars from these changes has been chiefly a gain in
the vital dimension of self-respect’. Van de Bhars die het fokken van varkens
opgaven, zegt CoHN (1955: 73), dat ze nu in hoger aanzien staan dan de in het-
zelfde gebied wonende Khatiks en Pasis die hun traditionele beroep van var-
kensfokken nog steeds uitoefenen. Ik kan mij voorsteflen dat het voor een kaste
in het algemeen door sanskritisatie van de gedragspatronen mogelijk is om al-
thans in de ogen der hogere kasten een wat hogere positie te verwerven binnen
de categorie der lage kasten, en dat de culturele en sociale afstand tussen een
naar mobiliteit strevende, maar niet al te veel eisende kaste en de hogere kasten
wordt verkleind. Zonder dat nu direct stijging in de kastenhiérarchie optreedt,
waarbij andere kasten worden gepasseerd, kan na enige tijd door sanskritisatie
van de gedragspatronen verhoging van de sociale status van een kaste optreden,

Meded, Landbonwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 43



als we haar positie vergelijken met die, voordat bedoelde sanskritisatie optrad.
Dit dan slechts als niet de hogere kasten tegelijkertijd hun cultuurpatroon door
bijvoorbeeld verwestersing veranderen.

Voor een duidelijke, dat wil zeggen door velen of allen aanvaarde, positie-
verandering in de kastenhiérarchie is sanskritisatie der gedragspatronen onvol-
doende. Yoor een verandering van de gedragspatronen der hogere kasten is het
nodig, dat de naar mobiliteit strevende groep over een grote politick-economische
macht beschikt, een macht die groter moet zijn naarmate de rituele positie van
deze groep lageris. Naarmate de rituele positie lager is, is de weerzin die overwon-
nen moet worden groter en gaat het voor de hoge kasten over belangrijker con-
cessies zoals het laten gebruiken van min of meer openbare waterputten, Zelfs
bij de Boad Distillers, de bekende door F. G. BAILEY (1957/1967: 190) beschre-
ven case van een onreine kaste die haar positie verbeterde, is het, ondanks een
grote macht, nog zo dat de hoge kasten van hen geen water accepteren. Wat zijn
de problemen dan wel niet voor een kaste die haar streven moet starten op een
nog lager niveau. Hierbij moeten we nog bedenken dat de zeer onreine kasten
vrijwel steeds werkzaam zijjn in beroepen die het hen wel bijzonder moeilijk
maken economisch wat meer armslag te krijgen, laat staan om hoge kasten tot
een veranderd gedrag te dwingen. Ik kan het eens zijn met ANDRE BETEILLE
{1972: 419) waar hij stelt: ‘At the bottom of the hierarchy, material deprivation

and ritual impurity reinforce one another’.%.

Veranderingen in de richting van een modern-industrieel maatschappij-type
gaan pepaard met ideologische veranderingen en wijziging van gedragspatro-
nen, die we aanduiden met termen als individualisering, rationalisering en
deritualisering. Deze veranderingen hebben ingrijpende consequenties 0.a. voor
het kastensysteem en zijn latente en manifeste functies. Maar zij betekenen niet
automatisch het verdwijnen van de relatief sterk gediscrimineerde categorie der
lage kasten. Men behoeft hierbij niet slechts te denken in termen van ‘social’ of
‘cultural lag’; zoals reeds gezegd, is sterke achterstelling der lage kasten wellicht
nog steeds functioneel voor het statusbehoud en het gevoel van eigenwaarde der
traditioneel hogere groepen. Belangrijk lijkt mij in dit verband ook de langzame
economische ontwikkeling of wellicht zelfs stagnatie in grote gebieden van India
en voor het land als geheel, en het voortbestaan van een economisch systeem
waarin de produktiemiddelen in hoofdzaak particulier cigendom zijn, Geringe
economische groei en particulier eigendom der hulpbronnen bewerkstelligen,
dat groepsgewijze en individuele verticale mobiliteit van hen die van ouds niet
beschikken over land, geld en kennis slechts gering kan zijn. In een dergelijke
situatie, waarin men tevens verlangt naar verticale mobiliteit, doordat afgunst-
reducerende structuren afbrokkelen, zijn familie- en kasteloyaliteit vaak nog
steeds functioneel en kunnen de lage kasten gemakkelijk worden tot een cate-
gorie waarop de armoede relatief sterk wordt afgewenteld en waartegen de tal-
rijke leden van hogere kasten, wier situatie eveneens weinig rooskleurig is, zich
kunnen afzetten. De onderhavige studie zal enigszins duidelijk moeten maken
welke veranderingen zich voltrekken ten aanzien van de algemene statusproble-

44 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 73-11 (1975)



matiek en in het bijzonder van die der lage kasten, in een dorp waarvan werd
aangenomen, dat de mogelijkheden tot verandering er groot zouden zijn. Bezien
zal onder andere moeten worden of erin de huidige overgangsfase naar een meer
industrieel maatschappij-type nog wel sprake is van een streven naar of een in
feite constateerbaar zijn van kasten-mobiliteit. Dit laatste veronderstelt immers
een grote groepsverbondenheid binnen verschillende kasten en een in het hiérar-
chische denken en handelen der mensen dominant zijn van de kasten-hiérarchie.

3.2, DE KASTEN EN HET KASTENSYSTEEM VAN HET DORP IRUPATUR

Tk zal {en kan) hier niet nader ingaan op de vrij duistere vestigingsgeschiedenis
van de in Irupatur en omgeving aanwezige kasten. Het is voldoende te zeggen
dat migratie een belangrijke rol speelt in de oude en meer recente geschiedenis
van alle in Irupatur aanwezige kasten.

De verschillende immigratiegolven die de kastenopbouw van Coimbatore sterk bepaald
hebben, kunnen we reeds direct aflezen aan de moedertalen die in het district worden ge-
sproken: Tamil 56%;, Telugu 26 %, Kannada 16%, en Malayalam 2 %,. De streek Konku-
nidu, het droge, vrij hoog gelegen middengedeselte van het uiterste zuiden van India, voor-
al de huidige districten Coimbatore en Salem omvattende, was lang een relatief dun be-
volkt gebied?®. Steeds opnieuw werd het veroverd vanuit kustgebieden of vanuit het noor-
den en de staatkundige toestand van het ogenblik bepaalde vanuit welke streken er mi-
granten naar dit gebied stroomden. Een belangrijke basis voor de huidige kastensamen-
stelling werd gelegd, toen vorsten van de uit het oostelijke kustgebied stammende Kola
dynastie (in Konkunadu van 4 900 tot 4+ 1300 n.Chr.) dit middengedeelte trachtten te
koloniseren. De rond 900 binnenkomende Tamil-sprekende Vellilar kunnen we onder-
scheiden in vijf onderafdelingen, die allen de naam Konku dragen: Konku Ve]ldlar (Boe-
ren), Konku Cettivar (Kooplieden), Konku Nacuvar (Kappers), Konku Vannar (Wassers)
en Konku Paraivar (Landarbeiders, Trommelaars)’!, die thans nog bijzonderc relatics
met elkaar onderhouden’?. Een volgende immigratiegolf rond 1200 bracht wellicht de
kaste die we nu kennen als Centalai Vellalar naar deze gebieden’. Rond 1350 kwam
Konkunadu onder het Vijayanagar rijk hetgeen cen grote stroom van Telugu sprekende
immigranten — zowel kasten van landbouwers en landarbeiders als handwerkslieden — wit
het noord-oosten met zich bracht. We kunnen hierbij denken aan de Kammavar Naiytu,
Uppiliyar, Telugu Kucavar, Ottar en Cakkilivar™. De Vijayanagar periode mondde uit
in het Nayakschap van Madura dat Konku beheerste van 1530 tot 1682 en dat de beinvioe-
ding vanuit het zuiden versterkte. Rest dan nog de periode van de Hindoe en Mohamme-
daanse vorsten van Mysore van het midden der zeventiende ceuw tot 1800, waarin vecl
Kannada sprekenden uit het noorden kwamen, waarbij we met name kunnen denken aan
Brahmanen’. In 1799 vielen de gebieden van Tipu Sultan, inclusief Coimbatore int han-
den der Engelsen,

Ik meen dat het eilandkarakter in de verspreiding van verscheidene kasten
verbonden is met vroegere migratie/kolonisatie bewegingen. Zo vinden we in en
bij de steden Sulur en Irugur de Tevar (Maravar?’®) als dominante kaste, en,
meer naar het westen, de Kammavar Naiytu. Zelfs binnen het territorium van de
dorpspanchayat Irupatur zien we grote verschillen: in Kurumbapalayam zijn de
Kannada sprekende Kurumpa Kavuntar dominant, in Nesavur is de Mutaliyar
Wever kaste belangrijk, en in Maniakaranur de Ottar Metselaars/Steenhouwers

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 45



TaBeL 5(a). Inwoners van Irupatur, verdeeld naar kaste volgens een eigen cencus van decem-
ber 1966 en januari 1967, in voigorde van bevelkingsaantal,

Naam van de kaste zoals | Namen dic leden van de eigen kaste | Namen die leden van andere

in deze studie gebruikt gebruiken kasten gebruiken

Autochtonen:

Velfala Kavuntar Centalai Ve]lala Kavuntar Vellala Kavuntar

Cakkiliyar Tottiya Matari; Yokatu Matari Cakkili; Matari

Pantiya Pallar Pantiya Pannati; Devendra kitttam |Pallan

Ottar Poyar; Koriku Oftar Ottan

Kanniyala Kavuntar Kanniyila Kavuntar; Pila Vellala |Kanniyadla Kavuntar; Péla
Kavuntar Vellala Kavuntar

Ainattin Cettiyar Aindttan Cettivar; Konku Cettiyar |Cettiyar

Acari Grofsmid/Timmer-
man

Valaiyar

Paraiyar

Vellala Nacuvar
Vannar

Uppiliya Naykkar
Aciri Goudsmid

Kuravar
Mohammedanen
Pillai

Tottiya Naykkar
Kucavar
Pantaram

Brahmanen
Komutti Cettivar
Véttuva Nacuvar

Coliya Pallar
Allochtonen:
Miippanar
Paraiyar
Christenen
Cérvai

Cétar

Itaiyar
Mutaliyar

Konku Acéri; Kammalar Aciri

Muttu Raja kiattam

Ati Tiravitar; Konku Paraiyar;
Pacai Valayakkérar Paraiyar
Konku Navitar

Konku Vannir; Cankutu Vannir;
Canku Vannar

Uppiliva Naykkar

Pon-vélai Acari; Tanka-vélai
Aciri; Tattan Acari

Kuravar

Tulukkar; Caypu

Cera kula Vellala Pillaimar
Kola Naykkar

Telugn Utaiyar

Koil Pantiram; Kovala cati
Pantiram

Rao Bramanal

Komutti Cettivar

Véttuva Kavuntar Navitar

Coliva Pannati; Devendra kaittam

Natar; Mippanar

Ati Tiravitar; Canku Paraivar
(Natar?) Christian

Cérvai

?

Itaivar; Konar

Mutalivar

Kollu-vélai Acari; Karu-
man Acari

Valaiyan

Paraiyan

Vellala Kavuntar Nacuvan
Konku Vannin

Uppiliva Naykkar

Tatta Aciri; Pantiya Acari;
Pon-vElai Acari; Tanka-
vélai Acari

Kuravan

Caypu; Muslims

Piljai kuttam

Tottiya Naykkar

Kucavar

Pantaram

Ajyar; Parppanar; Pappan
Kaémutti

Véttuvan Kavuntar
Niacuvan

Pajlan Nacuvan

Mappan
Paraiyan
Christians
Cétar
Itaiyar
Mutaliyar

kaste. De Pallar kaste is in Irupatur aanwezig, maar in vele andere dorpen is dat
niet het geval, en hetzelfde geldt voor bijvoorbeeld Tottiya Naykkar en Paraiyar.
In Trupatur vertelt men dat de thans numeriek weinig belangrijke kasten der
Kanniyila Kavuntar, Uppiliya Naykkar en Ottar eertijds, naast lage kasten als

46

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



TABEL 5(b). De inwoners van Irupatur verdeeld naar kaste volgens een eigen census van decem-
ber 1966 en januari 1967, in volgorde van bevolkingsaantal.

Kasten Traditioneel beroep Moeder- | Inwonertal |Aan-
zoals men meent in Irupatur taal tal
Abso- | 24 thnizen
laut
Autochtonen:
Yelldla Kavuntar Bocren Tamil 889 | 41 209
Cakkilivar Leerlooiers en-bewerkers,
Landarbeiders, Trommelaars Telugu 66 | 17 75
Pantiva Pallar Landarbeiders, kl¢ine boeren Tamil R4 15| 73
Ottar Steenhouwers, metselaars Telugu 67 3 19
Kanniyala Kavuntar Bocren Tamil 59 3 15
AinOttin Cettiyar Handelaars Tamil 48 2 10
Acdri Grofsmid/Timmerman | Smeden en timmerlieden Tamil 45 21 10
Valaiyar Dieven, landarbeiders Tamil 45 2 12
Paraiyar Trommelaars, laagste dorps- Tamil 39 2 8
beambten
Velldla Nacuvar Kappers, varkensfokkers, vilders |Tamil 34 2 8
Vannar Wassers Tamil 27 1 6
Uppiliya Naykkar Zoutzieders, boeren Kannada| 25 1 6
thans
Tarmil
Aciri Goudsmid Goudsmeden Tamil 24 1 6
Kuravar Mandenmakers, varkensfokkers [Tamil 21 1 4
Mohammedanen Handelaars, ambtenaren Tarnil 21 1 4
Pillai Boeren, administrateurs Tamil 21 1 4
Tottiyva Naykkar Priesters van Vishnu tempels Telugu 20 1 4
thans
Tamil
Kucavar Pottenbakkers Telugu 17 1 3
Pantaram Priesters Tamil 14 1 3
Brahmanen Pricsters, ambtenaren Kannada| 10 1 1
Komutti Cettiyar Handelaars, winkeliers Telugu 10 I 2
Véttuva Nacuvar Kappers ‘Tamil 5 0 1
Coliya Pallar Kappers Tamil 4 0 1
Allochtonen:
Mippanar Palmwijntappers Tamil 9 0 2
Paraiyar Trommgelaars, laagste dorps- Tamil 7 0 1
beambten
Christenen - Tamil 4 4] 1
Cérvai - Tamil 3 0 1
Cetar Wevers Tamil 1 0 4]
Ttaiyar Vechoeders Tamil 1 0 0
Mutaliyar Wevers Tamil 1 0 1

totaal inwoners 2161 100 490

Pallar, Paraiyar en Cakkiliyar, het kastebeeld van het dorp beheersten. Nu vor-
men de Centalai Vellala Kavuntar qua numerieke sterkte en economisch-poli-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 73-11 (1975)

47



TABEL 6. Enige welstandsgegevens voor de in [rupatur aanwezige kasten®. De kasten zijn
genoteerd in volgorde van bevolkingsaantal. (De twee Paller kasten zijn samengevoegd, even-
ais de twee Nacuvar kasten, De allochtonen zijn niet in de tabel opgenomen).

Kasten Inkomen per Landeigen- Privé elektrici-  |Privé waterlei-
hoofd per jaar | dom in acres | teitsaansluitin- [dingaansluitin-
in Rs. b) gen in de huizen |gen in de huizen ¢}

Velldla Kavuntar 764 10884 56 32

Cakkiliyar 305 0 0 0

Pallar 481 484 17 0

Ottar 425 8 0 0

Kanniyila Kavuntar 698 144 3 2

Ainittan Cettiyar 512 4 3 3

Acari Smid 331 9 0 0

Valaiyar 312 0 0 0

Paraiyar 363 64 L] 0

Nacuvar n 73 0 0

Vannar 314 0 1 )

Uppiliya Niykkar 744 2 2 (4]

Acari Goudsmid 235 0 | 0

Kuravar 292 0 0 0

Mohammedanen 429 0 1 1)

Pillai 756 113 3 2

Toitiya Naykkar 267 3 0 0

Kucavar 424 4% 0 0

Pantaram 171 0 0 0

Brahmanen 575 0 1 1

Kamutti Cottivar 720 0 2 [¢))

Totalen 1207% 90 40(+4)

* De inkomensgegevens en de gegevens betreffende landeigendom zijn gebaseerd op de eigen
census van december 1966/januari 1967, met uitzondering van de gegevens voor de Cakkilivar
die afkomstig zijn uit een tweede census van mei/juni 1967, Een gegeven dat de inkomens be-
invloedde in de periode januvari—juni 1967 is de daling der graanprijzen waardoor het in geld
uitgedrukte inkomen van pannaiyals enigszins daalde. Dit gegeven zal het gemiddelde in-
komen per hoofd slechts weinig beinvlceden.

De gegevens betreffende de elektriciteitsaansluitingen werden versirekt door het bureau van
de Electricity Board te Kilakkupalayam, die betreffende de waterleidingaansluitingen door de
Panchiyat Board te Irupatur.

¥ Getracht is het netto-inkomen te benaderen, waarbij de produktickosten, of in het algemeen
de verwervingskosten, van het totale inkomen werden afgetrokken. De inkomensgegevens
werden steeds doorgelicht door een aantal *deskundigen’ uit het dorp zelf. Er is echter geen
sprake van dat de uiteindelijke resultaten geheel juist zouden zijn: de vermelde gemiddelde in-
komens geven niet meer dan een oppervlakkige indruk. Het minst correct is vermoedelijk het
gegeven voor de Velldla Kavuntar: het vaststelten van het gemiddelde inkomen van deze vele
boeren omvattende groep is wel bijzonder moeilijk en ik heb niet de tijd genomen om tot een
Jjuister beeld te komen.

¢ Tussen haakjes zijn geplaatst de aangevraagde aansloitingen op het waterleidingnet, waar-
voor het in 1967 verschuldigde bedrag van Rs. 150 reeds aan de Dorpspanchiyat was betaald.

48 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 73-11 { 1975)



tieke macht hier een kaste met wat M. N. SRINIVAS noemt ‘decisive domin-
ance’’7), terwijl er, met uitzondering van Pallar en Cakkiliyar, van de vroeger
belangrijke kasten nog maar weinig vertegenwoordigers over zijn.

Tabel 5 (a en b) geeft een lijst van de reeds lange tijd in het dorp Irupatur
woonachtige (= autochtone) kasten en van recentc immigranten (= allochto-
nen). Achter de kasten zijn eveneens het traditionele beroep, de moedertaal, het
inwonertal en het aantal huizen vermeld. Vooruitlopende op Deel IT van deze
studie verstrekt tabel 6 reeds enige gegevens betreffende de economische situatie
der verschillende kasten. In een bij dit eerste deel der studie gevoegde appendix
zijn gegevens opgenomen aangaande de beroepenindeling, welstandsverschillen
binnen de Scheduled Castes, en het landeigendom van inwoners van Irupatur
(Bijlage, A tfm F).

De Kavuntar - en daarbinnen vooral de Centalai Vellila Kavuntar — met44 %
van de totale dorpsbevolking, 91 % van het land dat in handen is van inwoners
van Irupatur, en met ¢en uilgesproken heersersmentaliteit, vormen een belang-
rijke bindende kracht in het kastensysteem van het dorp.

Het heersersgedrag van de Kavuntar is zichtbaar en hoorbaar en met Brenpa Beck
(1972: 11) kan ik zeggen: ‘People say they can recognize a KavuNTar by the swagger in
his walk and by his easy show of anger’. Van alle andere kasten hebben eigenlijk slechts de
Pallar traditioneel een weerwoord op de arrogantie der Kavuntar. Prof. Dr. K. V., ZVELE-
BIL benadrukte het militante, agressieve gedrag der Pallar in een mondelinge toelichting op
enkele ‘pallus’ — dichtwerken, een scort ‘musicals’ waarin Pallar de werkelijke helden zijn
- uit de tweede helft der zeventiende eeuw. Ter illustratic nog het volgende. In Irupatur
kan toch werkelijk alleen een Pallan na de boze Kavuntar uitroep (vrij vertaald) ‘Tk pis in
je bek als je niet opdondert’ terugschreeuwen ‘Tk snij je buik open, haal je darmen eruit en
decoreer me daarmee als ware het een bloemenkrans’.

De andere in het dorp aanwezige kasten kunnen we ons gegroepeerd denken
al naar gelang de intensiteit en de aard van hun band met de dominante Ka-
vuntar en zijn dan te verdelen in drie hoofdcategorieén.

De binding tussen de Kavuntar en de haar omringende kasten kan men niet
slechts geconcretiseerd zien via dyadische relaties. Zeker wat betreft de eerste
hoofdcategorie moeten we eveneens denken aan polyadische relaties tussen de
kasten als zodanig”®. Vooruitlopende op de verdere vitwerking van de interkaste
relaties in deze studie wijs ik er reeds hier op, dat we in Irupatur en omgeving
geen duidelijk systicem kennen, dat de verschillende kasten als beroepsgroepen
aan elkaar koppelt; er is geen duidelijk systeem vergelijkbaar met het ‘jajmani-
systeem’ dat we onder verschillende benamingen in grote delen van India aan-
treffen.

1. In de eerste plaats zijn daar wat we de ‘loopjongens’ van de Kavuntar zouden

kunnen noemen. Hun functies zijn niet beperkt tot het verlenen van diensten
in het kader van hun hoofdberoep. Zij spelen eveneens een rol van betekenis bij
kaste- en familieceremoni&n en de betrekkingen tussen de Kavuptar en deze
kasten zijn dan ook duidelijk ‘mutltiplex’ of ‘multistranded’. Ik doel hier op de
zeer sterk van de Kavuntar afhankelijke Priesters (Pantaram), Wassers (Vannar),
Kappers (Konku Nacuvar), Paraiyar (trommelaars en tantals) en verder de

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 49



Cakkiliyar die het gros der landarbeiders leveren en ook bij tal van ceremonién
van belang zijn. Bij zittingen van de Ur kittam, de vergadering van de volwas-
sen mannelijke Kavuntar van het dorp, wordt verwacht, dat vertegenwoordi-
gers van deze kasten in de buurt zijn.
2.2 In de tweede categorie wil ik de kasten plaaisen waarmee de Kavuntar veel
meer zakelijke ‘single-interest’ of ‘singlestranded’ contacten onderhouden,
maar die door hun beroepen toch sterk gebonden zijn aan de Kavuntar. Het be-
treft hier in de eerste plaats de Aciri Grofsmeden/Timmerlieden, de Kucavar
Pottenbakkers, de Ottar Metselaars, de Kuravar Mandenmakers en de Tottiya
Naykkar. De laatsten zijn als priesters van de Vishnu tempels nogal afhankelijk
van de Kavuntar. Zij oefenen deze priesterfuncties echter uit in een aantal dor-
pen en zijn daardoor minder gebonden dan de kasten der cerste categorie.
2.b Binnen deze categorie noem ik afzonderlijk enige kasten die een nog gerin-
gere binding met de Kavuntar bezitten. Hun afwezigheid zou de Kavuntar
weinig schaden. Dit betreft de Valaiyar, Pallar, Acari Goudsmeden en Uppiliva
Naykkar. De laatsten, oorspronkelijk een kaste van zoutzieders en boeren, wer-
ken vrijwel geheel buiten de dorpseconomie, er ook als zoutwinners zullen zij
in vroeger tijden nauw verbonden zijn geweest met een meer regionale of natio-
nale economie. Zjj leveren nog de priesters van het ook voor de Kavuntar niet
onbelangrijke Karupparaiyan heiligdom (zie 4.5). De Goudsmeden spelen een
rol bij de ‘oor-doorboringsceremonie’ van de Kavuniar en vele andere kasten,
De Valaiyar zijn van belang als landarbeiders en huishoudelijk personeel. De
Pallar tot slot zijn thans nog voor een deel landarbeiders. Zij leveren de pries-
ters van de VEtacami tempel (zie 4.5) die ook voor de Kavuntar belangrijk is.
3. Met de kasten in de derde categorie hebben de Kavuntar weliswaar zckere
contacten, immers zij wonen in Irupatur en vallen dus onder de Kavuntar
dominantie. Als kaste echter hebben de Kavuntar weinig behoefte aan hen. Men
krijgt bij deze kasten het gevoel dat zij er niet bijhoren. Het betreft hier de Brah-
manen, Pillai, Aindttdn Cettivar, Mohammedanen en Komutti Cettiyar. De
Brahmanen oefenen geen priesterfuncties uit. De Ainiittan Cettiyar zijn vooral
winkeliers, katoenkooplieden en fabrieksarbeiders, beroepen die we ook bij de
Kavuntar vinden. De Kdmuttis zijn winkeliers. Eigenlijk zouden we deze derde
categorie moeten uitbreiden met een aantal kasten die in Irupatur niet of niet
permanent vertegenwoordigd zijn, maar die in dit gebied wel een rol spelen,
zoals de Natiar of Miappanar (Palmwijntappers), Konir of Itaiyar (Herders),
Mutaliyar (Wolwevers), Kurumpa Kavuntar (Katoenwevers), de Kannar (Ko-
perslagers) en de in de steden bij belangrijke tempels aanwezige Brahmaanse
priesters.

Aan zestien informanten vroeg ik de negentien belangrijkste endogame groe-
pen higrarchisch te ordenen.

Aan geletterden gaf ik een lijst van kasten met de vraag de kasten te nummeren, waarbij
nevenschikking uitdrukkelijk als mogelijkheid werd genoemd. Na het nummeren besprak
ik de gehele lijst met de betrokken informant(en). Met analfabeten sprak ik de gehele
kastenlijst door teneinde de door hen ervaren hiérarchie te leren kennen. Zo nu en dan

50 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975}



was het mecr ecn groepje kastegenoten, dat antwoord gaf dan een bepaald individu; in
dat geval werd toch de groep beschouwd als één informant.

Geen onderscheid werd gemaakt tussen de steeds twee kasten omvaftende Kavuntar,
Aciri, Nacuvar en Pallar.

Het is duidelijk dat hier slechts sprake kan zijn van een zeer gebrekkige po-
ging om te komen tot een hi€rarchie. Niet alleen is mijn keuze van de informan-
ten niet goed gestratificeerd op grond van kaste, geslacht, leeftijd en beroep,
maar ook doet zich het bezwaar gevoelen, dat veel informanten te weinig con-
tacten onderhouden met leden van verschillende kasten om bekend te zijn met
de fijnere verschillen in kastepositie, Hlustratief is in dit verband de opmerking
van een aantal Cakkiliyar vrouwen, die mij zeiden: ‘“Wat weten wij van hoog en
laag, zelfs een Pallan spreken wij aan met ‘cami’’. De informanten antwoordden
meestal heel welwillend, maar het is de vraag wat de waarde is van hun ant-
woorden. Bij een dergelijke ordening door de informanten zelf gaat de onder-
zoeker uit van een collectieve opinie betreffende de kastenhiérarchie die er niet
behoeft te zijn. Het is ook de vraag of de informanten de verschillende mogelijke
statuscriteria even sterk benadrukten. Zoals bij alle antwoorden op vragen is het
waarschijnlijk, dat nu eens werd vermeld hoe men dacht dat het vroeger was,
dan weer hoe men dacht dat het eigenlijk moest zijjn, soms hoe het in feite is; dit
alles dan weer gedifferentiéerd naar groepsmening en persoonlijke mening. Bij

TaeeL 7. De hiérarchische ordening van de in Trupatur aanwezige autochtone kasten op grond
van de meningen van zestien informanten, (Kavuntar, Aciiri, Nacuvar en Pallar zijn steeds
voorgesteld als ¢én kaste).

Gemiddelde Standaard-

kastepositie deviatic
1, Brahmanen 1,25 0.52
2, Kavuntar 2.50 0.75
3. Pillai 3.00 0.69
4, Ainiittan Cettiyar 4.00 1.04
5. Pantiram 6.00 1.26
6. Uppiliya Naykkar 6.75 1.35
7. Tottiya Naykkar 7.00 1.36
8. Acari 8.25 1.22
9. Kucavar 8.75 1.24
10. Mohammedanen 10.00 377
11. Ottar 11.00 1.26
12, Valaiyar 13.00 1.61
13. Vannar 13.50 1.04
14, Nacuvar 13.50 0.87
15. Komutti Cettiyar 13.75 3.66
16. Pallar 15.00 1.44
17. Kuravar 17.25 0.92
18, Cakkilivar 18.00 0.88
19. Paraiyar 18.25 0.95

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 51



de verdere bespreking zal ik de opmerkingen betreffende de kastenhiérarchie
van vele andere informanten verdisconteren.

De kastenverdeling der zestien informanten was als volgt:

5 Kavuntar

2 Ainattan Cettiyar
1 Pantaram

2 Valaiyar

2 Pallar

1 Kuravan

3 Cakkilivar.

In de in tabel 7 weergegeven hi€rarchie is achter de kasten de gemiddelde
kastepositie vermeld, afgerond op een kwart punt; de volgorde der kasten be-
rust op de scores die niet op deze wijze zijn gecorrigeerd. De mate van consen-
sus over de plaatsing in de higrarchie is unitgedrukt in de standdaarddeviatie
volgens de formule

Nx279?
o =]/2E
n

In het volgende overzicht zijn de kasten met een halve punt of minder score-
verschil naast elkaar geplaatst en zijn er horizontale verdeellijnen getrokken
waar een score-verschil van anderhalve punt of meer optreedt.

Brahmanen
Kavuntar - Pillai
Ainuttan Cettivar

Pantiaram

Uppiliya Naykkar — Tottiva Naykkar
Aciri — Kucavar

Mohammedanen

Ottar

Valaiyar — Nacuvar — Vannar — Komutti Cettiyar
Pallar
Kuravar
Cakkiliyar - Paraiyar

Ter vergelijking geef ik hier afzonderlijk de gemiddelde kastenhiérarchie zoals
deze wordt gezien door uitsluitend de vijf Kavuntar informanten. Achter iedere
kaste vermeld ik de gemiddelde positie-score afgerond op een kwart punt.
Brahmanen (1.0)

Kavuntar (2.5} — Pillai (3.0)
Ainuttan Cettivar (3.75)

Pantaram (6.0) - Uppiliya Naykkar (6.5) - Tottiya Naykkar (7.0)— Acari (7.5)

Kucavar (9.5)

Mohammedanen (10.25)

Ottar (11.25)

Vannar (12.50) - Nacuovar (13.0)

52 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



Valaiyar (14.50) - Komutti Cettiyar (14.50) - Pallar (15.0)

Kuravar (16.75)
Paraiyar (17.75) — Cakkiliyar (18.0)

Bezien wij nu kort de plaatsing van die kasten, waarover een relatief geringe
consensus bestaat, of bij wier evaluatie er een duidelijk verschil in opvatting be-
staat tussen de dominante kaste en de kasten als geheel.

Beginnen we boven aan de lijst dan valt allereerst op dat de mate van consen-
sus over de positie van de Linkerhand kasten der Acari betrekkelijk groot is. Dit
wijst op een bijna vergeten zijn van de indeling in Linker- en Rechterhand kas-
ten. Ja, het heeft mij moeite gekost informanten te vinden die bereid waren nog
eens na te denken over het onderscheid tussen Itankai (Links) en Valankai
(Rechts) kasten, of, zoals de termen in Coimbatore luiden Itatu kai en Valatu
kai (in Matari Telugu respectievelijk Edappuchei en Kudichei)®®. De eerste in-
formant die mij inlichtingen over deze indeling verschafte, een Cakkiliyan,
werd er door een aantal aanwezige vrouwen van verdacht dat hij door de parle-
mentsverkiezingen in de war was en nu sprak in termen van Links (Chinees) en
Rechts (Russisch) communist. Tk acht het waarschijnlijk, dat de dienstenverle-
ning van Paraiyar en Cakkiliyar als trommelaars bijj familie- en kastefestivitei-
ten nog de oude scheidslijn volgen. Dat zou dan betekenen dat het beeld der
Linker- en Rechterhand kasten in deze regio in vroeger tijden ongeveer als
volgt was®! 82,

Linkerhand Rechterhand
(Cakkiliyar trommelen} (Paraiyar trommelen)
Tottiva Naykkar Velldla Kavuntar
Mutaliyar Boeren Pillai
Kurumpa Kavuntar Katoenwevers Ainiittan Cettiyar
Kammavar Naiytu Pantiram
Acari kasten Uppiliva Naykkar
Pallar Mutaliyar Wolwevers
Cakkiliyar Kucavar

Ottar

Nacuvar en Vannar der Vellala Kavuntar

Valaivar

Kuravar

Paraiyar

De Paraiyar trommelen niet voor de Komutti Cettiyar en hun woordvoerder
meende dan ook, dat zij tot de Linkerhand kasten moeten worden gerekend. De
Cakkiliyar zijn de tegenovergestelde mening toegedaan en ook ik reken de
Komutti (in pavolging van THURSTON) aarzelend tot de Rechterhand kasten®3.
De informanten die de indeling nog enigszins bleken te kennen waren het er over
eens, dat de Brahmanen boven de twee categorieén stonden. De Mohammeda-
nen zijn er eveneens niet bij onder te brengen. Het lijkt hier van belang te con-
stateren dat in deze streek, zoals in grote delen van Zuid-India, ook de cate-
gorie der lage kasten werd verdeeld in Rechter- en Linkerhand kasten®:.

Wat betreft de Acari zal er in de volgende hoofdstukken enige malen sprake zijn

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 { 1975) 53



van restanten van de Zuidindiase tweedeling in de huidige inter-kaste gedrags-
patronen. Opvallend is dat de Kavuntar hun onmisbare Smeden en Timmerlie-
den doorgaans wai hoger plaatsen dan de leden van andere kasten dat doen, en
dat zij, in tegenstelling tot de anderen, de thans en ook vroeger veel minder on-
misbare Kucavar Pottenbakkers lager waarderen.

In mindere mate dan dat het geval is voor de Acari, heerst er duidelijkheid
betreffende de plaatsing van Mohammedanen, Komutti Cettivar, Valaiyar en
Pallar in de kastenhi&rarchie van Irupatur.

De problemen rond de Mohammedanen in Irupatur zijn vermoedelijk verge-
lijkbaar met die geconstateerd door SRINIVAS (1955: 22) in ‘zijn’ dorp Rampura
in Mysore, waar hij de Mohammedanen zelfs niet in de poly-hiérarchische orde-
ning van kasten durft op te nemen: ‘..., because their membership in another
religion raises excessive uncertainties as to their hierarchical position.” Qok in
Irupatur is de consensus betreffende de higrarchische plaatsing van de Moham-
medanen relatief gering. Dit is voor mi} geenszins aanleiding hen niet te be-
schouwen als een kaste; de mate van consensus betreffende de plaatsing van een
(Hindoe) kaste als de Komuiti Cettivar is nauwelijks geringer. Ik constateer
slechts dat de Mohammedanen zich relatief sterk isoleren in de inter-kaste rela-
ties buiten de informele niet-huiselijke sfeer, waardoor zij moeilijk plaatsbaar
zijn voor de ‘anderen’. Zij vormen een aparte kaste-groep met nogal afwijkende
gewoonten o.a. op het punt van voedsel, de vrij sterke afzondering der vrouwen
en het nict bijwonen van Hindoe tempelfeesten. Aangezien ik er volstrekt niet
van uitga, dat een kaste een duidelijke hi€rarchische positie zou moeten inne-
men, noopt de bijzondere situatie der Mochammedanen mij niet tot ‘verontrus-
ting’.

Aan de problematiek rond de positie der Komutti Cettiyar heb ik reeds een
aparte publikatie besteed (DEN OUDEN: 1970). Terwijl zij zichzelf, refererend aan
het Brahmaanse model, beschouwen als behorende tot de derde varna en zij alle
dorpelingen buiten de Brahmanen en zichzelf voor Shudras of nog lager houden,
accepteert geen enkele kaste van hen gekookt voedsel of water en beschouwen
velen hen als gelijk aan of lager dan de Cakkiliyar, De economische positie van
deze ‘nation-oriented’®® kaste van handelaars is vanouds vrij hoog en we kun-
nen bij hen daarom spreken van een aanzienlijke discrepantie tussen de ritueel-
sociale positie, zoals deze wordt toegekend door een belangritk deel der lokale
bevolking, en de economische positie. Ik meen dat het model, gegeven door
GIDEON SJOBERG (1960: vooral 134 en 136) betreffende de aanwezigheid van ‘ge-
letterde Outcastes’ in pre-industrigle civilisaties verhelderend werkt bij het ver-
klaren en begrijpen van de positie der Komutti Cettiyar.

Bij ArokiaswaMy (1956: 391) lezen we over de ‘Komutti' of ‘Komatti’ in het Konkunad
van de tweede helft van de achttiende eeuw: ‘In spite of the best efforts of the Sultins of
Mysore, trade scarcely raised its head during the entire half-century from 1750 to 1800
A.D, Money was scarce in circulation. The Komatti moneylender was there to lend money,
but he did so always at exorbitant interest. He played the middleman even between
the sovereign and the subject in the matter of the collection of the land-tax, not without

profit to himself.’ Fen dergelijke opmerking versterkt de indruk, dat de positie van de
Komutti Cettivar in het pre-industriéle Zuid-India vergelijkbaar is met die van bijvoor-

54 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



beeld de Joden in het Middeleeuwse Europa en dat ook hun statusproblematiek overeen-
komsten vertoont, Zie eveneens Max Weber's opmerkingen over ‘pariah capitalism’
{(GERTH and MILLS, 1958: 66).

Als gevolg van het secularisatieproces, dat zijn invioed doet gevoelen op de
relatieve belangrijkheid der verschillende statuscriteria, wordt de economische
positie van de Kdmutti Cettiyar thans belangrijker voor de inter-kaste gedrags-
patronen dan voorheen het geval was, waardoor we kunnen spreken van een
zekere positieverhoging van deze kaste®®,

De Valaiyar of Muttu Raja kittam vormen in geheel Madras een bijzondere
kaste, die wordt geassocieerd met criminele beroepen. De overheid beschouwt
hen ook officieel als ‘Ex-Criminal-" of ‘Denotified Tribe’. In Irupatur zijn zij
vooral werkzaam als landarbeiders. De Kavuntar boeren behandelen hen veel
minder omzichtig dan de Pallar en velen plaatsen hen op het niveau van of zelfs
beneden deze Pallar. Maar met name de Vannar der Kavuntar ontkennen deze
lage positie en zij achten de Valaiyar aan wie zij hun diensten verlenen, hoger
dan zichzelf. Trouwens, vele Kavuntar mogen de Valaiyar dan vrij laag plaatsen
op grond van hun economische positie, in tal van sferen discrimineren zij de
Valaiyar minder dan de Pallar. In het algemeen kunnen we zeggen dat de hogere
kasten bij hun waardering van de Vailayar sterker letten op factoren als de mate
van gespecialiseerde dienstenverlening en onmisbaarheid (beide zijn bij de Va-
laiyar gering), terwijl de midden en lage kasten meer aandacht besteden aan de
ritueel-sociale positie zoals deze blijkt it allerlei interactie-sferen en uit de tra-
ditionele aanspreek-terminologie (zi¢c 6.2.3.). Vergelijken we de kastenhirarchie
op grond van meningen van leden van verschillende kasten met de higrarchie op
grond van meningen van enkele Kavuntar, dan zien we ook dat de Valaiyar in
het laaiste geval een duidelijk lagere positie innemen.

In de volgende hoofdstukken zal ik trachten de positie van de Pallar van vele
kanten te belichten, waarna moet worden bezien in hoeverre hun positie in be-
weging is als gevolg van o.a. de reeds genoemde secularisatie der statuscriteria.
Ik zal hier niet ingaan op de statusproblematiek van deze hoogste kaste binnen
de categorie der Scheduled Castes. Hetzelfde geldt voor de drie andere Scheduled
Castes, de Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar.

Er kleven dus allerlei bezwaren aan de opstelling van een kastenhiérarchie op
grond van een ordening van alle autochtone kasten door een aantal informanten;;
er blilken aanzienlifke kastegewijze en individuele verschillen in opvatting te
bestaan betreffende de precieze rangorde. Ik zal echter niet in navolging van b.v,
Duge (1955/1956: 37) of SrRinivAs (1955: 22 en 23) besluiten om bepaalde kasten
buiten de kastekolom te plaatsen. De higrarchische positie van vele kasten is aan
twijfel onderhevig, zij het bij de één wat meer dan bij de ander, en na het gestelde
in de paragrafen 3.1 en 3.2 is dit begrijpelijk. Bij kasten gaat het om endogame
groepen die min of meer hiérarchisch geordend zijn en wat betreft Irupatur kan
men de mate van consensus en dissensus betreffende deze ordening enigszins af-
lezen aan de gegeven standaarddeviaties. Mijn opmerkingen betreffende de
Linker- en Rechterhand kasten, de Mohammedanen, Komutti Cettiyar en

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1973) 55



Valaiyar geven aan, dat ook in vroeger tijden op bepaalde punten grote ondui-
delijkheid moet hebben bestaan. Ik sluit echter de mogelijkheid niet uit, dat de
individuele verschillen in opvatting toen kleiner, of zelfs veel kleiner waren dan
thans het geval is. Door het langzamerhand verdwijnen van die dorpsfestivitei-
ten, waar de positieverdeling binnen de kastenhifrarchie tot uiting komt en
wordt bevestigd, door de geringere duidelijkheid betreffende de kasten die al
dan niet in aanmerking komen voor de dienstenverlening door de ‘service cas-
tes’, door het in de vergetelheid geraken van verklaringsmythen, en het verdwij-
nen van regionale en lokale kastenpanchiayats die hun leden controleren op het
naleven van de traditionele kasteregels, kortom door het seculariserings- en
individualiseringsproces is de kastenhiérarchie eenvoudiger geworden, minder
multilineair, maar tevens vager. Door deze toenemende vaagheid is het de vraag
of de grotere consensus over de positie van kasten als Acari ook een meer ‘con-
sistent structure of unequal, or stratified interaction™” heeft bewerkstelligd.

Bij de wijze van statusbepaling maken we doorgaans een onderscheid tussen
attributionele en interactionele status-evaluatie®®. Bij attributionele statusbepa-
ling gaat men uit van een onreinheidsschaal waarop de kasten te plaatsen zijn op
grond van attributen als beroep, het al of niet mogen hertrouwen van weduwen
en voedselgewoonten®®. Bij interactionele statusbepaling wordt slechts gelet op
de statusverschillen die blijken bij het inter-kaste gedrag. Gegoten in het Indiase
jargon (volgens het Brahmaanse model naar ik meen) krijgen we dan, zoals de
inwoners van het dorp Kishan Garhi volgens McKim MaRrRrIOTT (1959: 97)
zeggen ..., that caste must be regarded as higher which receives the greater
amount of ritual honoring and purification from others while giving the lesser
amount of these in return.’ Volgens McKiM MARRIOTT zijn de ‘ritwal services’
zeer nauw verbonden met de hi€rarchie op grond van de ‘circulation of food’.
Bij ‘ritual services’ noemt hij (1959: 98) dan priesterschap, kappersfuncties,
bedelen, wassen, vuilopruimen, enz., en uitdrukkelijk niet het verrichten van
landarbeid. Ik meen dat het juister is deze dienstenverlening ruimer te nemen en
spreck daarom liever van ‘status-relevante diensten’. Ook landarbeid, in dienst-
verband en zelfstandig, is nict alleen statusrelevant voor het individu en de huis-
houding, maar drukt eveneens zijn stempel op de seculiere en rituele status van
een kaste als een groot percentage van haar leden als zodanig werkzaam is. Deze
invloed op de groeps-status wordt nog vergroot als de kaste niet duidelijk is ge-
associeerd met andere beroepen dan landarbeid.

Bij de ‘waarom’-vraag bestaat bij de attributionele status-evaluatie de neiging
te verwijzen naar rituele reinheidsconcepten in de Great Tradition Hindoe reli-
gie en de regionale/lokale interpretatie daarvan. Politiek-economische factoren
zouden daarbij hoogstens een rol spelen als blijkt, dat bepaalde groepen door
een lage seculiere positie worden gedwongen tot onrein gedrag, vooral op het
gebied van beroep en voedselgewoonten. De kritiek op de attributionele status-
bepaling is overweldigend; geen enkele kastenhiérarchie van welke regio dan
ook is te begrijpen met vitsluitend de attributionele aanpak. Ik noem hier slechts
€én punt van kritick: hoe de verschillen in ritueel-sociale positie te begrijpen

56 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



voor kasten die zowel vroeger als nu attributioneel vergelijkbaar zijn®°. Bij de
interactionele statusbepaling is de onderzoeker geneigd in de eerste plaats te let-
ten op seculiere factoren als de ongelijke beheersing van de produktiemiddelen,
banden met de regionale en nationale elite, mate van onafhankelijkheid en nu-
mericke sterkte. Rituele reinheidsopvattingen worden in die opvatting gezien
als een vorm van rationalisatie. Hoewel ik sterk geporteerd ben voor de inter-
actionele wijze van statusbepaling, moet ik erkennen dat bepaalde attributen
min of meer statusbeinvloedend zijn; attributionele verschillen tussen status-
groepen scheppen en bevestigen de (gewenste) sociale afstand tussen die groepen.

Ik wil hier kort ingaan op een aantal attributen die de dorpelingen noemen
ter verklaring van bepaalde toegekende kasteposities. Daarbij moet een onder-
scheid worden gemaakt tussen attributen wier statusrelevantie moeiljjk te be-
grijpen is zonder verwijzing naar de Hindoe Great Tradition, en attributen die
daarmee weinig van doen hebben, Bij de eerste categorie gaat het in Frupatur
vooral om het hertrouwen van weduwen, het fokken van varkens, het doden van
schapen en varkens, het beroepsmatig knippen van haar en nagels, het wassen
van kleding en vooral van tijdens de menstruatie gedragen kleding, het eten van
slangen en ratten, het eten van rundvlees, het slachten van rundvee en het op-
ruimen van kadavers. Het hertrouwen van weduwen is toegestaan bij de

1. Bij een Cakkilivar runderslachter in Irupatur. De slagers venten hun waar ook in de Cakkili-
yar en Paraiyar wijken van naburige dorpen.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 57



Kucavar, Ottar, Valaiyar, Pallar, Kuravar en Cakkiliyar. Het is dus een attri-
buut dat niet beperkt is tot de lage kasten, terwijl er verder lage en lage midden
kasten zijn die het attribuut niet bezitten. Hetzelfde geldt voor het houden van
varkens dat in handen is van Ottar, Valaiyar, Nacuvar en Kuravar. Het is ook
een attribuut van de Cakkiliyar, al houden de leden van deze kaste in Irupatur
geen varkens. Paraiyar, Pallar en Vannpéar willen met het fokken van varkens
niets te maken hebben. Het doden en villen van schapen en varkens is hier vrij-
wel een monopolie van de Nacuvar der Vellala Kavuntar, De Valaiyar worden
ernstig verdacht van het eten van ratten en slangen en dit doet hun status geen
goed. Het opruimen van kadavers was tot voor kort in handen van Paraiyar en
Cakkiliyar; thans wordt dit nog slechts gedaan door de Cakkiliyar. Beide kas-
ten eten rundvlees, maar het slachten van rundvee, dood en levend, is nu geheel
in handen van de Cakkiliyar. Zie foto 1.

Het zal na deze korte opmerkingen duidelijk zijn, dat deze lokaal als weinig
prijzenswaardig ervaren attributen geheel verbonden zijn met midden en lage
kasten, hoewel niet met alle tot deze categorieén behorende groepen. Bij de kas-
ten die deze attributen niet bezitten, is het vrijwel nooit zo, dat zij zijn verdwe-
nen door sanskritisatie der gedragspatronen. Slechts de Paraiyar vertonen een
veranderd gedrag wat betreft het niet langer opruimen van kadavers; zij geven
ook niet graag toe rundvlees te eten.

Een aantal in studies meestal uitvoerig besproken attributen kwam hier niet
ter sprake, omdat zij in Irupatur niet of nauwelijks statusrelevant zijn. Zo is het
geheel vegetarisch voedselgebruik vooral verbonden met de Brahmanen en het
respect voor dit attribuut wordt duidelijk getemperd door de betrekkelijk —
vergelijking met grote Kavuntar boeren — lage economische positie en de ai-
hankelijkheid van de hier levende Brahmanen, Vegetarisme hoort niet thuis in
het door de Kavuntar en vele andere kasten gevolgde ‘koninklijke’ model®'.
Het Brahmaanse model wordt in het dorp in dit opzicht slechts gevolgd door de
Komuotti Cettivar. Zij zijn naast de Brahmanen ook de enige kaste die hun do-
den steeds cremeren en steeds het heilige koord der ‘Dwija’kasten dragen. Vuil
opruimen wordt in Irupatur niet beroepsmatig uitgeoefend. Het is verder ook
meer een attribuut van de Madurai Matari (niet aanwezig in Irupatur), dan van
de in Irupatur wonende Tottiya Matari. Trommelen en hoornblazen werden mij
door informanten van hogere kasten nooit genoemd als laag gewaardeerde at-
tributen, ook al zijn het de Paraiyar en Cakkiliyar die ze bezitten. In deze studie
zal wel worden gewezen op het opgeven van deze dienstenverlening of pogingen
daartoe bij de Paraiyar van Irugur en Sulur.

Bij de statusrelevante kaste-atiributen die nauwelijks of geen binding bezitten
met de Hindoe Great Tradition noem ik in de eerste plaats rijkdom, macht,
landbezit en vooral het bezit van geirrigeerd land. Het feit dat één Uppiliya
Naykkar huishouding relatief rijk is, trekt de kastepositie van deze kleine groep
in Irupatur omhoog, hoewel men verder niet zoveel waardering kan opbrengen
voor deze Uppédra. Armoede geeft een lage status, ook al kan dit gecompen-
seerd worden door andere attributen, zoals bij de Pantaram en Tottiya Naykkar
priesters. Naast armoede noem ik het slecht verzorgen van lichaam, huis en erf.

58 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975}



Dit attribuut, in Irupatur vooral toegeschreven aan Valaiyar, Paraiyar en Cak-
kiliyar, staat betrekkelijk los van inkomen en beroep. Het is duidelijk dat letter-
lijke onreinheid (met name het zich niet wassen en het dragen van vuile kleding)
zeer laag wordt gewaardeerd in een dorp waar de brandschone Velldla Kavuntar
dominant zijn en voor de meeste lokaal aanwezige kasten de referentie-groep
vormen.

De betrekkelijk geringe betekenis van het religieus onderbouwde rituele rein-
heidsconcept bij de statusevaluatie van kasten kan samenhangen met de sterke
dominantie van de vanuit het ‘koninklijke’model denkende en handelende Ka-
vuntar en de relatieve onbelangrijkheid van het Brahmaanse model®2. In Irupa-
tur en omgeving is het ‘belief in inherited virtue’®3 zeker een factor die in min-
dere of meerdere mate meespeelt bij de evaluatie van de kastestatus, maar de be-
volking aarzelt zeer sterk dit te vertalen in termen van ‘tittu’®*4, van rituele on-
reinheid. Vraagt de onderzoeker naar de toestanden en handelingen die ‘tittu’
veroorzaken, dan noemt men uitsluitend situaties die tijdelijke onreinheid met
zich brengen — geboorte, dood, menstruatie en het geslagen worden met een
cappal of bezem (‘kol-ati mall-ati’; het slaan met deze ‘vuile’ voorwerpen of
zelfs het daarmee dreigen is een ernstige belediging, immers een dergelijke han-
deling verontreinigt ritueel) — en die los staan van de overtreding van regels be-
treffende het inter-kaste gedrag. Het eten van rundvlees en het doden van een
koe acht men ook ‘tittw’ verwekkend, maar men voegt er dan aan toe, dat dit
niet voor alle kasten geldt. Stelt de onderzocker uiteindelijk de vraag welk ge-
drag bij de inter-kaste relaties ‘tittu” veroorzaakt, dan blijkt uit de reacties dat
deze vraag bij de informanten problemen oproept. Deze problemen zijn te ver-
duidelijken door de term ‘tittu’  te vergelijken met ‘Grkattuppatu’. De laatste
term moet worden opgevat als “datgene wat volgens de regels van het dorp ver-
boden is’ en is dus ruimer dan het begrip ‘tittu’. Als een Cakkiliyar vrouw bij-
voorbeeld een sexuele relatie heeft met een Kavuntan, dan is dat “Grkattuppatu’.
Heeft een Cakkiliyar vrouw echter een relatie met een Paraiyan, dan is dat zeker
ook ‘Grkatiuppatu’, maar in zo erge mate dat het welzijn van de kastegroep er
door in gevaar wordt gebracht. Door een relatie met een Paraiyan wordt een
Cakkilivar vrouw ‘tintd’, onaanraakbaar (‘tintamai’ is onaanraakbaarheid),
voor haar Kastegenoten en dat is precies het kenmerk van een situatiec van
‘tittw’: degene die, of datgene wat ‘tittw’ is, moet men vermijden. ‘Tittu’ moet
worden uitgewist door rituele reiniging, georganiseerd per huishouding of per
kaste. De reinigingsrituelen in verband met geboorte, dood, of het naar de kap-
per zijn geweest waren en zijn, althans in Irupatur, vooral per huishouding ge-
organiseerd, waarbij de sociale controle op de naleving ook in de eerste plaats
berustte en berust bij de huishouding en de lokaal aanwezige familieleden®®.
Zware overtredingen van de regels betreffende inter-kaste gedrag, die vroeger
een op kasteniveau georganiscerd reinigingsritueel en ceremonieel ter verzoe-
ning van respectievelijk de bovennatuurlijke machten en van de gemeenschap
vereisten, behoren vrijwel geheel tot het verleden, zeker wat betreft de hogere
kasten. Zo er op dit punt nog reiniging plaatsvindt, is deze thans bijna uitslui-
tend in handen van de huishouding. Als een Kavuntar vrouw een sexuale relatie

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 59



heeft met een man van lage kaste, dan zullen de Kavuntar deze schande zeker
niet door ‘outcasting’ of uitgebreide rituelen en ceremonién aan de grote klok
hangen en ik vraag mij af of men dat vroeger wel deed. In woorden stelt men
thans meestal — als de onderzoeker er expliciet naar vraagt — dat, wat betreft het
inter-kaste gedrag, alleen ernstige overtreding van de regels betreffende de re-
laties met Cakkiliyar en Paraiyar ‘tittu’ oproepen. Hierbij valt te denken aan
het accepteren van water en gekookt voedsel, een sexuele relatie tussen een
vrouw van een kaste hoger dan deze twee en een Cakkiliyar of Paraiyar man, het
betreden van hun huizen door leden van hogere kasten, of het betreden van
verandah’s, kamers enz. door leden van deze twee kasten. In het laatste geval
zegt men de betreffende verandah’s of vertrekken opnieuw te moeten witten en
de vloeren met verse koemest te moeten behandelen. Zelfs het bad, dat vrijwel
iedereen neemt nadat men zijn haren heeft laten knippen, wordt verklaard door
te wijzen op de noodzaak kriebelende haren te verwijderen®®; slechts de gewoon-
te dit bad te nemen voordat men z'n huis betreedt, wijst nog op het nitwissen
van rituele onreinheid. In het geval van overtreding van regels van inter-kaste
gedrag die niet de Paraiyar en Cakkiliyar betreffen, spreekt men hoogstens van
gedrag dat *slecht’ is (d.w.z. statusverlagend), maar zeker niet over ‘tittu’ die op
kasteniveau door reiniging moet worden uitgewist. Het is bijzonder moeilijk
een helder beeld te krijgen van de, zeker voor de hogere kasten, lang vervlogen
tijd waarin kaste- pattakkarars waakten over de nakoming der kasteregels en de
kasteleden konden dwingen tot rituele reiniging.

Bij de sancties op het niet nakomen der kasteregels wordt in Irupatur nimmer
gedacht aan consequenties in verband met reincarnatie (maru piravi). Zelfs het
hoofd van de Brahmaanse huishouding, de karnam (dorpsaccountant) zei niets
te weten van reincarnatie en verwees mij naar experts in de stad met de in het
Engels vertaalde woorden: “We have to look it up in history’. Leden van andere
kasten kwamen niet veel verder dan de opmerking, dat ze wel eens hadden ge-
hoord dat je na je dood werd herboren en dat Cakkiliyar in hun vorige leven
ernstige zonden hadden begaan. Wel vinden we het geloof dat het niet uitwissen
van ‘tittu’ als gevolg van bijvoorbeeld geboorte, dood, menstruatie, het niet
nakomen van bepaalde voedselverboden en het niet nakomen van de meer
ernstig genomen regels aangaande inter-kaste gedrag, evenals hel niet nakomen
van belangrijke verwantschapsverplichtingen zouden leiden tot onaangename
consequenties nog tijdens het leven, zoals armoede en ziekte. Maar deze ant-
woorden kwamen pas na lang aandringen van mijn kant. In verreweg de meeste
gevallen zegt men dat het niet opheffen van ‘tittu’ geen enkele automatische,
niet rationeel te verklaren consequentie heeft,

Het rituele reinheidsconcept is als expliciete verklaringsgrond bij de status-
evaluatie van groepen door het secularisatie (deritualisatie) proces en het verval
der kaste-organisaties thans vrijwel geheel teruggedrongen tot een laatste bol-
werk, namelijk tot de kasten die rundvlees eten en runderen doden. Gerede-
neerd vanuit de hogere kasten is ten aanzien van de midden en lage kasten veel
van het geloof in rituele onreinheid omgezet in een meer geseculariseerd ‘belief
in inherited virtue’, Ik meen dat de factor rituele reinheid bij de statusevaluatie

60 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



van personen en groepen ook voor vroeger tijden niet mag worden overschat in
situaties waarin het ‘koninklijke’ model der Kavuntar, met zijn grote nadruk op
macht en welstand dominant was.

Tot slot van deze paragraaf wil ik enige aandacht besteden aan de bij de dorps-
bevolking levende opvattingen over de samenstelling van de categorie kasten die
als ‘laag’ moet worden beschouwd.

Onderzoekers die menen dat de Onaanraakbaren een in de lokale realiteit
steeds duidelijk herkenbare eenheid vormen, komen in Irupatur en omgeving
bedrogen uit: de bevolking hanteert geen enkele term die een dergelijke catego-
rie dekt. We zullen in de volgende hoofdstukken constateren, dat ook een nauw-
keurige analyse van inter-kaste relaties niet onmiddeilijk een duidelijk te onder-
scheiden categorie van Onaanraakbaren oplevert. Het is wellicht typisch te noe-
men, dat slechts het hoofd der Brahmaanse huishouding aan de vier kasten van
Pallar, Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar na lang vragen de term ‘totdta catikal®
(kasten van Onaanraakbaren) gaf, een term die men verder in het dorp nooit
gebruikt. Belangrijk is dat deze Brahmaan direct aangaf, dat deze term thans
vooral betrekking had op de Paraiyar en Cakkiliyar®’. Een term die velen (maar
zeker niet allen) kennen, is het door Mahatma Gandhi ingevoerde ‘Harijan’.
Deze nieuwe term wordt gebruikt als synoniem voor ‘lage kasten’, een begrip
waarvan de inhoud niet zozeer per kaste als wel per individu bleck te verschillen.
Ik vond geen enkele inwoner die deze term precies liet samenvallen met de vier
laagste kasten®®. Ook de hypothese dat de onderscheiden categorie der lage kasten
kleiner zon worden naarmate informanten behoorden tot cen lagere kaste, blijft
onbevestigd. De Kavuntar informant die voor de categorie ‘lage kasten’ de
grootste lijst gaf kwam tot: Cakkiliyar, Paraiyar, Kuravar, Pallar, Vannar,
Nacuvar, Valaiyar, Ottar, Kucavar en Acari. Dit wijkt niet sterk af van de lijst
gegeven door een Kuravan, die in vergelijking hiermee slechts de Acari achter-
wege liet. Informanten van de laagste vier kasten meenden, dat naast de Schedu-
led Castes (een buiten de kring van ambtenaren in de dorpen nog vrijwel onbe-
kende term) tenminste ook de Valaiyar tot de *lage kasten’ moest worden ge-
rekend.

Bij een dergelijke onduidelijkheid betreffende een hoofdindeling der kasten
kan een onderzoeker zich genoodzaakt voelen tot het doorhakken van enkele
knopen. Als ook ik daartoe schoorvoetend overga, dan blijf ik mijn informanten
toch op de voet volgen. Voorunitlopend op de resultaten van de analyse van het
inter-kaste-gedrag stel ik reeds hier, dat ik het in grote lijnen eens kan zijn met
de oudere en in het gehele dorp als wijze man erkende President Kavuntar (ge-
kozen voorzitter der dorpspanchiyat) dat gaande van hoog naar laag de Ottar
een belangrijke cesnur vormen. Hij noemde kasten als Ottar, Valaiyvar, Nacuvar
en Vannar ‘Harijan like’, waarbij hij de Mohammedanen en Komutti Cetttiyar
buiten beschouwing liet als nauwelijks te evalueren. Een dergelijke, zij het min-
der belangrijke, lijn trok hij ook tussen de Pantiram en Naykkar/Aciri, en in
de omgeving van de Pallar. De Brahmanen noemde hij geheel apart.

In alle volgende tabellen en bij het in volgorde noemen van kasten zal de hiér-
archische ordening der kasten worden aangehouden zoals deze ontstond op

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 61



grond van de meningen van zestien informanten (tabel 7), met dit verschil dat
de Cakkiliyar steeds onderaan de lijst worden geplaatst.

Zoals naar voren zal komen in de nabeschouwing van de sociale positie der
Scheduled Castes (hoofdstuk 7) meen ik bij een indeling in hoge, midden en lage
kasten uiteindelijk te moeten besluniten tot in totaal negen min of meer duidelijke
rangniveaus, namelijk vier bij de hoge kasten, twee bij de midden kasten en drie
bij de lage kasten. De zeer moeilijk plaatsbare Mohammedanen en Komutti
Cettiyar zijn hierbij opgenomen in het laagste niveau van de hoge kasten. De
hiérarchische indeling van de kasten van Irupatur is dan als volgt:

Hoog: 1. Brahmanen

2. Kavuntar, Pi]lai, Ainfittan Cettiyvar

3. Pantaram, Uppiliya Naykkar, Tottiya Naykkar, Acari

4, Kucavar, Mohammedanen, Komutti Cettiyar
Midden: 5. Ottar

6. Valaiyar, Vannar, Nacuvar

7. Pallar

8. Kuravar

9. Paraivar, Cakkiliyar

Laag:

62 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975}



4, DE SOCTALE POSITIE DER SCHEDULED CASTES (I)

Teneinde inzicht te verkrijgen in de positic en eventuele positieverandering
der vier in het dorp Irupatur aanwezige Scheduled Castes (Pallar, Kuravar,
Paraiyar en Cakkiliyar) en hun leden, besteed ik in de drie volgende hoofdstuk-
ken aandacht aan de normen en gedragspatronen samenhangende met de socia-
le status van groepen en personen, Het gaat hierbij zowel om de relaties tussen
de leden van de verschillende Scheduled Castes onderling als tussen hen en leden
van andere kasten. De regels van het samenleven der mensen en de werkelijke
gedragspatronen kunnen we bestuderen aan de hand van vele onderwerpen. De
volgorde van deze onderwerpen is steeds enigszins willekeurig. In hoofdstuk 4
tracht ik allereerst de publieke sfeer van het dorp te behandelen, welke sectie
wordt afgesloten met de dienstverlening van een aantal kasten op grond van hun
traditionele beroep. Daarna volgen in hoofdstuk 5 onderwerpen die meer ge-
centreerd zijn rond personen en de huizen waarin zij leven. Dit gedeelte begin ik
met een bespreking van het accepteren van voedsel en water. Tot slot besteed ik
in hoofdstuk 6 aandacht aan de gedragsetiquetie, waarbij de etiquette zoals die
blijkt uit het inter-kaste taalgebruik een bijzondere plaats inneemt.

4.1. DE TERRITORIALE SEGREGATIE

De oude kern van het dorp Irupatur is gesitveerd aan de zuidzijde van het
dorp, rond de Mariyamman tempel. Zie de dorpskaart op blz. 66 en 67. Ten
noorden van deze tempel ligt de Kanniyala tottam (wijk), die ongeveer loopt
tot de grote centrale waterleidingput. Aan de westzijde van deze oude, thans wat
uitgedunde wijk der Kanniyala Kavuntar bevinden zich vanouds de huizen van
de Brahmanen, Ainiittan Cettiyar, Kdmutti Cettiyir, Mohammedanen en Acari
Goudsmeden. In de gemengde wijk ten noordwesten van de Mariyamman tem-
pel zijn grote open ruimten ontstaan door migratie uit het dorp. Niet alleen het
grote huis van de huishouding van de vroegere Brahmaanse munsiff ten noord-
westen van de lagere school is enige jaren geleden afgebroken, maar ook de
Kannidr (Koperbewerkers), die de ruimte tussen de huizen van de Brahmaanse
karnam, Mohammedanen en Komutti Cettiyar, en het nu wat apart gelegen
wijkje der Tottiya Naykkar, Vannar, Nicuvar en Kuravar vulden, zijn reeds
enige tientallen jaren geleden uit Irupatur vertrokken. De wijk der Uppiliya
Naykkar die ten westen van de lagere school doorliep tot aan de wijk der Cak-
kiliyar, is wel bijzonder letterlijk verdwenen: niet alleen vinden we hier nog
slechts drie huizen van deze kaste, maar ook de grond waarop de vroegere hui-
zen stonden, is door afgraving in verband met de winning van keukenzout ver-
dwenen, waardoor de in deze ruimte overgebleven oudere gebouwen nu op een
soort terpjes staan. Aanzienlijk kleiner dan eertijds zijn de wijken van de Ottar,
ten zuiden van de Mariyamman tempel, en van de Paraiyar, ten noordwesten

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 63



2. DeParaiyarcéri. Sinds ongeveer 1925 migreerden heel wat Paraiyar naar de plantagegebieden
in de Nilgiris en naar de industriecentra. Hun wijk is daardoor kleiner dan voorheen en ligt wat
meer apart door de ruimte die ontstond tussen de céri en de Kavuntar wijk.

van de oude nederzetting aan de hoofdweg. Het aantal Ottar is absoluut en rela-
tief sterk afgenomen, bovendien is een aantal van hun uit de vroegere dichtbe-
volkte wijk met zijn kleine huizen en kalkbranderijen getrokken. Zij wonen
thans ten noordoosten van het oude dorp bij onder andere de Pantaram en de
Kucavar. Fen aantal huizen in de oude Ottar wijk wordt nu bewoond door
Valaiyar; de sociaal-economische positie van de in de oude wijk wonende Ottar
is vergelijkbaar met die der Valaiyar. De Ottar aan de oostzijde van het dorp
wijken in hun woonsituaties en gewoonten weinig af van de hen daar omringende
Kavuntar uit de omgeving. De Paraiyar wijk strekte zich op het eind van de
negentiende eeuw uit tot de wijk der Vellila Kavuntar; nog steeds vormt een
zware, doorlopende muur van de hoofdweg tot aan de noordwestelijke vitvals-
weg de duidelijke grens met de Vellala Kavuntar wijk. Ook in de richting van de
Kuravar huizen moeten veel huizen van Paraiyar gestaan hebben. Zie foto 2.
De wijk der Centalai Vellala Kavuntar is, zoals blijkt uit vergelijking van de door
mij opgestelde kaart met de zeer onnauwkeurige officiéle Settlement kaart van
1912 (zie blz. 68), aanzienlijk uitgedijd in noordoostelijke richting. Het rom-
melige noordwestelijke deel van het dorp bezit nu tal van huizen van de Vellla
Kavuntar en ook de oost- en zuidrand van de Pallar wijk wordt langzamerhand
omringd met huizen en boerderijen van Vellala Kavuntar, De twee wijken van
Pallar en Cakkiliyar zijn qua omvang en vorm ongeveer gelijk gebleven in deze
SeUW.

64 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975}



De territoriale segregatie bij de hogere kasten is iets verminderd, doordat
opengevallen ruimten in het dorp zijn opgevuld en doordat de Vellila Kavuntar
aan de noord-west en noord-oost zijde huizen gebouwd hebben bij de woningen
van leden van andere kasten. De Vellala Kavuntar beschouwen de wijk rond de
centrale waterleidingput, langs de hoofdweg en langs de Vannir Kuttai nog
sterk als de wijk waar zij heer en meester zijn. In 1966 werden de bewoners van
de weg bij de Komutti Cettiyar, de Goudsmeden, de karnam, de Mohamme-
danen enz. maandenlang *snachts en ’smorgens vroeg geterroriseerd door een
vrijwel permanent dronken Kanniyila Kavuntan die de mensen bedreigde en
velen verhinderde *smorgens naar de velden ie gaan voor het doen van hun be-
hoefte. Van de zijde der Acari Goudsmeden en Mohammedanen benaderde men
mij met het verzoek mijn vermeende invloed als blanke (desnoods bij de politie}
te laten gelden om dit te doen eindigen. Tk weigerde echter mij met deze kwestie
in te laten en vroeg enkele Vellala Kavuntar, waarom zij aan deze toestand geen
einde maakten. Zij wensten zich echter niet te bemoeien met hetgeen zich af-
speelde buiten hun eigen wijk: ‘Als hij zich in onze straten vertoont dan slaan
we hem in elkaar, maar bij ons durft hij niet te komen.’

De territoriale segregatie is op de afgedrukte dorpskaart moeilijk af te lezen,
omdat het onmogelijk was de ingangen van de huizen, de blinde muren, om-
muurde binnenhoven en cactushagen aan te geven, die een scherpe scheiding
teweeg kunnen brengen tussen overigens dicht bij elkaar staande huizen. De
paden in de wijken der hogere kasten worden aan weerszijden vaak begrensd
door muren en iedereen die het zich financieel kan veroorloven, schept zich een
zo groot mogelijke privacy door zijn hof t¢ ommuren, Hoewel de Kuravar in de
dorpen van Coimbatore in het algemeen dicht bij de huizen van leden van hogere
kasten blijken te wonen?, is er althans in Trupatur toch een duidelijke scheiding
tussen hun huizen en de omgeving. Het in 1967 gebouwde Kavuntar huis heeft
aan de zijde der Kuravar een blinde muur die tot aan de weg loopt; de Kuravar
huisjes worden aan de zuidzijde begrensd door een dichte cactushaag, waardoor
ook de Vannar nauwelijks directe buren van de Kuravar zijn.

Het is moeilijk te zeggen of de territoriale segregatie bij de Cakkiliyar en
Paraiyar nu is vergroot of verkleind. Er is een aanzienlijke ruimte ontstaan tus-
sen de Cakkiliyar cgri en de kern van het dorp, doordat de wijk der Uppiliya
Naykkar nagenoeg verdwenen is; ook bij de Paraiyar is de afstand tussen hun
wijk en het hoofddorp toegenomen, doordat vele Paraiyar huizen verdwenen
zijn. Aan de andere kant is er een groot aantal huizen van leden van hogere
kasten gebouwd aan de westzijde van het dorp, dicht bij die van Cakkiliyar en
Paraiyar.

Evenals vroeger zijn de dichtbevolkte Cakkiliyar en de ruimere Pallar ceris
met hun eigen wegenstelsels en tempels als het ware aparte dorpjes waar men
zich buiten Irnpatur waant. Zie foto’s 3 en 4. Zelfs de kleine Paraiyar wijk heeft
nog een enigszins eigen karakter, waardoor zij als aparte eenheid opvalt. Van de
Scheduled Castes bezitten de Kuravar het minst opvallende wijkje, aangezien

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 65



IRUPATUR

maart 1967

«—-naar Coimbatore

SCHEDULED CASTES:

Pantiya Pallar

Kuravar

% Kofiku Paraiyar

DOMINANTE KASTE:

* Centalai Velldla Kavuntar
# Kanniy3la Kavuntar
OVERIGE KASTEN:

1 Brahmanen

2 pijlai

3 Aintttan Cettivar

4 Pantaram

5 Uppiliya Naykkar
6 Tottiya N3ykkar
7Ac3ri Goudsmid

8AcaEri Grofsmid

9 Kucavar
10Mohamedanen{Caypu}
110ftar
12 valaiyar
13 vannar
14 Vell3la Nacuvar
15 vBttuva Nacuvar
16 KB&mutti Cettiyar
17C3liya Pallar (Nacuvar)
ALLOCHTONEN:
18cCafiku Paraiyar
19C8rvai
20MTppanir
21 Huizen van de antropoloog

en zijn assistenten

Pillaiyar T.

&

Niliyamma

R

g

Pici‘gle{va rar T,
1

——



@ O

s
;Ej%% C
= —=Naar Avanashi
’ Y3 ‘ st [, !
' E,' E:B D B B E mgst Mzrn/rammag

.ﬂ-1 N

-------

z

] Tempel

v Heiligdom

o Waterput

5 Publieke aanstuiting
" waterleiding

@ Begraafplaats

¢+ Vuurplaats pottenbakkers
--_.Karreweg

....... Voetpad

w  Winkel(kruidenier)

¢ Café

v.u_u.qin KUTTA




Officiéle kaart van het dorp Irupatur uit vermoedelijk 1912. De plattegrond staat in werkelijk-
heid op twee tamelijk verweerde katoenen lappen. Verschillen in de vormen van de omtrek van
het dorp tussen de door mij getekende kaart en de kaart van 1912 zijn een gevolg van een ver-
schil in de schaal waarop op de oude kaart de westelijke en oostelijke helft zijn getekend: de
schaal van het oostelijke deel (Vannar kuttai en Pajlar wijk) is aanzienlijk kleiner dan die van
het westelijke deel (aangegeven in de linker benedenhoek) en de oostelijke helft is dus uitge-
rekt.

68 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



3. Een kijkje in een relatief slecht gedeelte van de Cakkiliyar céri. 17 van de 75 Cakkiliyar huizen
bezitten nog ‘rieten’ daken; bij de Pajlar betreft dit 4 van de 74 huizen cn bij de Kuravar 2}
van de 4. Bij de andere kasten is dit type huis geheel verdwenen. Typisch voor de Cakkiliyar
wijk (zeker niet alleen in Irupatur) zijn de slecht onderhouden muren, cen gegeven dat niet ge-
heel is te verklaren vanuit de inkomenssituatie (zie tabel 6, en De¢l II: Economische positie).

TABEL 8. De antwoorden van elf Kavuntar, Piilai en Ainfttin Cettiyar informanten op de
vraag van welke kasten men geen huishouding als buur kan dulden, in 9.

Kasten Vroeger niet Nu niet
Uppiliya Naykkar 9 9
Tottiya Naykkar 18 9
Acari 18 9
Kucavar 27 18
Mohammedaan 35 18
Ottar 45 27
Valaiyar 73 73
Yannar 64 55
Nacuvar 64 55
Komutti Cettiyar 36 18
Pallar 100 91
Kuravar 100 91
Paraiyar 100 100
Cakkiliyar 100 100

hun kleine huisjes wat verscholen liggen achter een muurtje bij de huizen van de
Kavuntar, Vannar en Valaiyar.
Vrijwel alle leden van hoge kasten zijn er tegen om leden van Scheduled Castes

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975) 69



4, Het huis van een Pallar industrie-arbeider van wie de vrouw handel in vruchten drijft. Tk noem-
de dit huis steeds ‘het radio-huis’, omdat van hier uit meestal op volle sterkte filmimuziek over
de wijk schalde (de waarde van de radio was ongeveer Rs, 500,-). In 1967 bezaten de Pajlar &
radio’s; de Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar bezaten er geen.

als buur te hebben; hetzelfde bezwaar, doch in mindere mate, bestaat ten aan-
zien van Vanndr, Nacuvar en Valaiyar. Zie tabel 8. Als antwoord op de vraag,
waarom men geen Valaiyar als buur wil hebben, memoreren leden van hogere
kasten het traditionele beroep van deze kaste, namelijk diefstal. Zij wijzen er-
op dat de Valaiyar vuil zouden zijn en gedragspatronen en eetgewoonten zou-
den bezitten die onaanvaardbaar zijn: ‘Ze eten zelfs slangen’. Een boze Valai-
van sleepte op een dag zijn vrouw bij haar haren over de grond naar huis. Vol-
gens de hogere kasten illustreerde dit door mij aanschouwde voorval nu pre-
cies de bezwaren die zij tegen de Valaiyar hebben. Ik moet hierbij dan wel
opmerken dat mijn Aciri buren bij hun vele ruzies niet voor de Valaiyar
onderdoen. Over het wangedrag van sommige Kavuntar sprak ik reeds. Echter,
wat leden van hogere kasten binnen hun eigen groepen beschouwen als wan-
gedrag van enkelen, achten zij voor de Valaiyar normaal.

De bezwaren tegen Nacuvar en Vannar hangen samen met de traditionele
beroepen van de leden van deze kasten. De Nacuvar knippen het haar van hun
klanten en slachten geiten en schapen, waarbij zij een meester zijn in het villen
van de dieren. Ook houden zij varkens. De Vannar bedekken de omgeving van
hun huizen met wasgoed en dat geeft een rommelig aanzien. Bovendien treft
men bij de Vannir de diep verachte ezels aan.

De bezwaren tegen leden van Scheduled Castes als buren liggen toch anders
dan het geval is ten aanzien van de lagere midden kasten. Het valt leden van

70 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



hogere kasten niet gemakkelijk aan te geven, waarom zij geen Pallar als buren
wensen en Zij zijn blij, dat de veelvuldige prostitutie door Pallar vrouwen als be-
zwaar kan worden aangevoerd. Bij Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar merkt men
op dat ze vuil zijn en stinken, waarbij voor Paraiyar en Cakkiliyar dan ook nog
genoemd wordt, dat zij rundvlees eten, terwijl de Cakkilivar zelfs runderen
slachten en kadavervlees gten. De voortdurende stank van de slachterijen, de in
de céri rondlopende, met bloed besmeurde Cakkiliyar slagers, de lugubere ver-
delingen van kadavervlees, de slecht onderhouden huizen en het feit dat zeer
velen zich niet of nauwelijks wassen, maakt het ook voor armere leden van ho-
gere kasten wel bijzonder moeilijk hen in de buurt te hebben. Ik moet toegeven
zo nu en dan grote moeite te hebben gehad om met de belangrijkste slager in de
Cakkili céri een gesprek te hebben en ik bewonder mijn Mutaliyar tolk die toch
bereid was mij te volgen, als tenminste het binnenhof van het huis van deze in-
vloedrijke Cakkilivan niet was volgehangen met darmen. Zeker, Cakkiliyar
pannaiyals verblijven *snachts vaak op de boerderijen buiten het dorp, zij het
zonder hun gezinnen. Zij wonen en slapen dan echter niet in de gebouwen waar
de boer en eventueel diens familie zich bevinden. Wat betreft hun gedrag hebben
zij zich overigens te richten naar de door hun meesters opgelegde gedragscode.

Op de vraag aan Pallar, Paraiyar en Cakkiliyar of zij in de wijk der Vellala
Kavuntar zouden willen wonen, is het antwoord vrijwel unaniem ‘nee’. Deze
vraag is volkomen theoretisch aangezien, zoals de ondervraagden zelf ook op-
merken, de Vellala Kavuntar hen in hun wijk zouden weigeren. Men zegt niet
in de wijken van de hogere kasten te willen wonen, omdat men daar niet zich-
zelf kan zijn. Liever woont men bij ‘gelijken’.

Over het algemeen ireffen we leden van lage kasten slechts in de wijken van
hogere kasten aan, als zij er werkelijk iets te doen hebben. Ik moet hierbij uit-
zonderingen maken voor de Mariyamman tempel en de teashops, die daarbij in
de buurt liggen en voor een enkele Pallar melkman, die vrij veel contact heeft
met Kavuntar en die we dan ook herhaaldelijk bij de hoofdweg kunnen aan-
treflen in gesprek met Kavuntar. Vooral de oude traditionele leider der Paraiyar
maakt graag een praatje met leden van hogere kasten ¢n op eerbiedige afstand
neemt hij ook wel deel aan gesprekken van Kavuntar onderling. Zijn werk als
tantal geeft hem voldoende vrije tijd om het nienws te vergaren over de dagelijk-
se gebeurtenissen in het dorp, waarvan hij zo graag op de hoogte wil blijven.
Paraiyar en Kuravar moeten wel contacten zoeken met leden van hogere kasten
en dus naar de wijken der hogere kasten gaan, omdat hun eigen gemeenschappen
zeer klein zijn. Leden van hogere kasten kennen de wijken van Pallar en Cakki-
liyar over het algemeen slecht of helemaal niet. De huizen van de Paraiyar heb-
ben de meesten alleen van enige afstand gezien en men is nooit binnen de om-
muring van de Kuravar huizen geweest. Dit alles in tegenstelling tot de wijken
der niet-Scheduled Castes, waar men goed de weg weet.

In februari 1967 trachtte ik een hnis te huren in het zuidwestelijke deel van de Paljar wijk.
Jonge Kavuntar waarmee mijn vrouw en ik veel contact hadden, waarschuwden dat zij
ons in de Pallar wijk helaas niet zouden kunnen bezoeken, maar dat mijn vrouw en ik bij
hen steeds van harte welkom waren. Eén van deze Kavuntar vertelde dat hij in zijn leven

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 71



slechts eenmaal in de Pallar wijk was geweest, namelijk toen een voor hem bestemd post-
stuk was bezorgd bij een Pallar onderwijzer-naamgenoot. ‘Ik heb in de Pallan wijk niets te
zocken en dus kom ik er niet. Wij spreken alleen met Pallan, als er icts te bespreken valt,
Zij spreken ook niet vrijuit tegen ons, ze zijn erg op zichzelf. De Pallan gaven ons, D.M.K.
Kavuntar, zelfs tijdens de verkiezingscampagne niet de kans een huis aan huis actie in hun
c&ri te voeren. “Trachten jullie nu maar stemmen bij Kavuntar en Cakkili te winnen, wij
zullen onszelf wel redden”, zeiden ze. Als ik nu naar jullie huis in de Pallan wijk zou gaan,
dan moet ik daar wel praten met Pallan, die buiten zijn of in jullie huis. Tk moet dan bij
Jullie op voet van gelijkheid met Pallan zitten, spreken en roken. Ikzelf vind dat allemaal
nog niet zo erg, maar anderen zullen er ongetwijfeld iets van zeggen als ik het doe. Ver-
schillende Pallan zullen dan ook gaan beweren dat ik hun vriend ben.” (Met de D.M.K.
wordt de partij Dravida Munnetra Kazhagam bedoeld). Hogere kasten gebruiken voor
het benoemen van lagere kasten onrespectvolle enkelvoudsvormen, ook als er van een
meervoud sprake is (Pallan in plaats van Pallar).

De lezer merke op dat deze Kavuntar zich bij hun verzet tegen onze verhuizing naar de
Pallar wijk geheel lieten leiden door prestige-overwegingen; er was geen sprake van ratio-
nalisaties in termen van rituele of lichamelifke onreinheid (zie ook paragraaf 5.2).

Een enkele keer vinden we een Kavuntar industrie-arbeider in gesprek met
Pallar collega’s in het winkeltje dat aan het pad langs de ceri ligt. De Ur Ka-
vuntar ziet niet in waarom hij niet in de Pallar wijk zou komen; we kunnen
hem er mopperend horen en zien rondlopen, vragen stellend over bijvoor-
beeld de tempel-os van de Pallar Vetacami tempel. Zijn vrouw trekt 'smorgens
vroeg de wijk in, installeert er zich op een veranda en verkoopt haar karnemelk
aan Pallar vrouwen.

In vergelijking met de Cakkiliyar cgri treffen we in de Pallar wijk veel minder
Kavuntar aan die op zoek zijn naar werkkrachten. Er zijn veel meer Cakkiliyar
dagloners, die los werk verrichten dan Pallar. Als men Pallar nodig heeft, dan
laat men dit trouwens meestal door een Pallan regelen, hetgeen bij de Cakkiliyar
moeilijk blijkt te zijn. De oude gewoonte van de Kavuntar boeren is naar de
rand van de Cakkilivar wijk te gaan en daar bij de Pattatalacci en Cakkili
Kanniyammar tempels met de Cakkilivar te spreken en velen doen dat ook nu
nog zo. De Brahmaanse karnam is nog nooit in de c8ri geweest. In tegenstelling
tot ongeveer tien jaar geleden komen we nu ook Kavuntar tegen bij de Perumal
tempel, in het hart van de wijk, of zelfs in de nauwe straatjes, op zoek naar
werkkrachten of ter opsporing van vooruitbetaalde maar niet op hun werk ver-
schenen arbeiders. Wat minder belangrijke Kavuntar worden ook wel naar de
céri geroepen ter beslechting van onderlinge twisten en zij komen dan zelfs wel
op de erven der huizen.

Dat enkele Kavuntar, behorende tot de Dravida Munnetra Kazhagam tijdens
de verkiezingscampagnes door de straten van de Cakkiliyar wijk trokken, vrien-
delijk pratend met de mensen, wordt zowel door de betrokken Kavuntar als door
de Cakkiliyar abnormaal gevonden. Dat de voorzitter van de plaatselijke afde-
ling van de D.M.K., een in kaste-aangelegenheden conservatieve Kavuntar boer,
hieraan ook meedeed, vonden de Cakkiliyar lachwekkend. Vooral door deze
man was het hun enige maanden tevoren verboden het nieuwe Pattatalacci
draagbeeld tijdens een processie door de straten van de hoge kasten te vocren.
‘Maar’, merkten de Cakkiliyar op, ‘als we hem dat nu tijdens de verkiezings-

72 Meded. Landbonwhogeschool Wageningen 75-11 {1975)



campagne vragen dan zal hij er bij ons op aandringen het beeld toch vooral drie
maal door de Kavuntar straten te voeren,” Elders zien we iets dergelijks. In de
stad Irugur merkten de Cakkiliyar ten aanzien van de daar dominante kaste op:
‘De Tevar zijn in de verkiezingstijd zo door het dolle heen, dat ze in staat zijn
met ons te eten in onze huizen. Maar na de verkiezingen is dat allemaal weer
voorbij.” De belangrijkste boeren van de Congress partij in Irupatur hebben
zich bij de verkiezingen in 1967 niet verder gewaagd dan de Perumal tempel.

Toch hebben deze bezoeken bij de Cakkiliyar wel opzien gebaard: ‘Bij vorige
verkiezingen kwamen er nooit Kavuntar om ons te vragen op bepaalde partijen
te stemmmen. Alleen enkele Panniti kwamen dan om reclame te maken voor de
communistische partij. Een politieke meeting zoals de D.M.K. en andere coali-
tiepartijen nu bij onze Kanniyammar tempel hiclden, is helemaal uniek.’

Het is de laatste jaren meer en meer gewoonte geworden, dat ook leden van
hogere kasten naar de rand van de Cakkiliyar wijk komen om er te kijken naar
de festiviteiten rond het Pattatalacci tempelfeest. Vanouds kwamen slechts
enkele Pallar naar dit feest en zij worden nog steeds op hun tocht naar de Cak-
kiliyar ceri vergezeld door Cakkiliyar trommelaars. De Kavuntar van Irupatur
vierden in 1967 reeds een tiental jaren geen eigen tempelfeesten meer en dit ver-
klaart wellicht voor een deel hun belangstelling voor het Pattatalacci feest. Toch
zie ik hierin ook wel een verminderde isolatie van de ceri: de leden van hogere
kasten hebben minder schroom om ¢r te komen.

De culturele verschillen en de statusverschillen tussen Kavuntar en Pallar
zijn kleiner dan die tussen Kavuntar en Cakkiliyar. Kavantar zien er daarom
minder tegenop om naar de Pallar wijk te gaan om daar ruzies te beslechten of
aanwezig te zijn bij bepaalde ceremonién als zij daartoe uitdrukkelijk worden
uitgenodigd®. Om ruzie tussen een Pallan en zijn vrouw te beslechten, ging een
belangrijke Kavuntan naar het huis van de ouders van de vrouw, waar hij de
echtgenote vitnodigde koffie voor haar man te maken. Daarna bracht hij het
paar naar hun woning in het centrum van de wijk en vroeg de vrouw daar op-
nicuw koffic voor haar man te maken. De Kavuntan vertelde mij dat hij even-
tuele conflicten tussen Cakkiliyar bij zich thuis trachtie te regelen en dat hij,
evenals de andere Periya Kavuntar daarvoor echt niet naar de Cakkiliyar wijk
zou gaan. In hetzelfde licht moeten we de opmerking zien van de President-
Kavuntar, dat hij wel een Pallar huwelijk wilde ‘voorzitten’, gezeten op een
stoel op het erf van het Pallar huis, maar dat hij dit slechts voor een Cakkiliyar
huwelijk wilde doen, als dit in een Cakkiliyar tempel zou worden gesloten. Tot
nu toe hebben de Cakkiliyar dit nog nooit durven vragen. Dat een Kavuntan te-
zamen met mij een schatting maakte van de waarde van de verschillende Cak-
kilivar hoizen werd duidelijk meer bijzonder gevonden dan het feit, dat hij met
mij hetzelfde deed in de PaJlar wijk {Zie Bijlage F).

Verscheidene vrouwen van hogere kasten bezoeken regelmatig séances van
een Cakkiliyar vrouw, die zich gedurende drie nachten per week in een al of niet
geveinsde irance danst, waardoor zij de toekomst zou kunnen zien. De vrouwen
van hogere kasten zitten tijdens zo’n séance in het overdekte binnenhof van een
Cakkilivar huis. De Cakkiliyar, met wie ik over deze kwestie sprak, merkten op

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975} 73



dat dit vrouwen zijn van Kavuntar landarbeiders en bepaald geen vrouwen van
belangrijke Kavuntar boeren. De Kavuntar keuren het in het algemeen af, dat
vrouwen van hun kaste naar deze bijeenkomsten gaan. Een Kavuntar vrouw,
die enkele van deze séances bijwoonde, vertelde dat de vrouwen van hogere
kasten apart op een cot (een inheems bed) zitten. Men raakt de voeten van de
Cakkiliyar vrouw nict aan. Wel accepteert men van haar heilige as, echter geen
heilig water. De Kavuntar vrouw vond, dat zif er verkeerd aan gedaan had naar
deze bijeenkomsten te gaan: ‘Het geeft tittu en het verlaagt ons aanzien.” An-
deren ontkennen dat het betreden van de Cakkiliyar céri ‘tittu’, rituele onrein-
heid, met zich meebrengt en zij wijzen er op dat dit alleen het geval zou zijn bij
het betreden van de veranda’s en kamers van de huizen der Cakkiliyar.

Hoewel ik niet bij machte was hiervoor bewijzen in handen te krijgen, heb ik
de stellige overtuiging dat enkele Kavuntar mannen aanwezig waren bij de séan-
ce van een Cakkiliyar genezer/geestuitdrijver, die juist vodr mijn vertrek in een
Cakkiliyar huis plaatsvond. Nu waren dit volgens mij wel leden van de Kavuntar
familie die onder andere door hun sexuele relaties met Cakkiliyar vrouwen toch
al geen al te beste naam hebben bij zowel Kavuntar als Cakkiliyar. Ik kan mij
voorstellen, dat ook vroeger wel leden van hogere kasten aanwezig waren bij het
optreden van Cakkiliyar zieners of geestenuitdrijvers. We behoeven hierbij niet
direct aan verandering te denken. Ock de Cakkiliyar schoenmaker, wiens boven-
natuurlijke gaven thans door velen worden betwijfeld, verkocht zijn amuletten
voorheen bepaald niet alleen aan Cakkiliyar en men kwam ook wel naar de céri
om hem over ziekten te raadplegen. Deze kwesties vallen buiten de ‘normale’ orde
en vinden *snachts, enigszins heimelijk plaats.

Leden van hogere kasten handelen hun zaken met de mandenmakers af buiten
de ommuring van de Kuravar huizen. De Paraiyar roept men van verre als men
hen nodig heeft, of men stuurt een Nacuvan om hen te verwittigen van bijvoor-
beeld een sterfgeval waardoor trommelaars nodig zijn.

Status-ongelijkheid (Pallar — Paraiyar/Cakkilivar), status-onzekerheid (Pallar
— Kuravar; Kuravar — Cakkiliyar; Paraiyar — Kuravar; Paralyar — Cakkiliyar)
en twisten maken, dat leden van de Scheduled Castes weinig bij elkaar komen.
De Cakkilivar mogen zich dan de ‘kulam pillai’, de kaste-kinderen van de Pallar
noemen, in de Pallar wijk vinden we hen zelden of nooit: ze zijn er ook miet wel-
kom. Desondanks staat vooral het Pallar lid van de panchéyat van Irupatur bij
de Cakkiliyar goed bekend en ik heb wel gezien, dat een Cakkiliyan op het erf
van zijn huis wat water te drinken kreeg, waarbij een Pallar vrouw het water in
de handen van de Cakkiliyan goot. Dezelfde Pallan trof ik ook aan in de Cakki-
liyar céri, waar hij overleg pleegde met een Cakkiliyar industrie-arbeider, die
eveneens lid van de panchayat is. De Pallan vertelde mij dat zijn kastegenoten
hem een beetje ridiculiseren voor zijn sporadische contacten met de Cakkiliyar.

De contacten tussen Cakkiliyar en Paraiyar blijven beperkt tot de vaders van
de kinderen in staatsinternaten; zij gaan wel eens bij elkaar op informatie uit.

Het voordeel van een onderzoek bij de Scheduled Castes is, dat men tijdens de
gesprekken in de verschillende wijken der Onaanraakbaren niet gestoord wordt
door leden van hogere kasten of leden van andere Scheduled Castes.

74 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 { 1975}



In enkele gevallen kiopt er in Irupatur iets niet met de territoriale segregatie
van de Scheduled Castes. Dat een Kuravan buiten het eigen wijkje, overigens
sterk geisoleerd van de omringende huizen, in het meer westelijke deel van het
dorp zjn hutje heeft, tast geen enkele regel aan, maar bij het Paraiyar onder-
wijzersgezin aan de hoofdweg, met als buren Kavuntar en Ainittan Cettiyar
ligt dat wel enigszins anders. Hoewel het voor hogere kasten verwerpelijk is
Paraiyar als buren te hebben, moeten zij na enige aarzeling toegeven aan de
noordzijde van de hoofdweg een Paraiyan in hun midden te hebben. Kavuntar
wijzen erop, dat zij de kaste van dit gezin niet kenden, toen deze het huis huurde
van de Kavuntar heilige. Hierbij moet worden aangetekend dat de onderwijzer
ook in 1957 en 1958 in Irupatur werkte en in 1965 met zijn gezin reeds enige
maanden in het dorp woonde. Informeert men dan niet naar de kaste als iemand
een huis tracht te huren? Als iemand uit Irugur afkomstig is, dan zijn toch enke-
le vragen voldoende om te weten tot welke groep hij behoort? Is het in Coim-
batore al niet een ‘waarschuwing’ als iemand onderwijzer is en niet spontaan
zijn kaste zegt? In het huis waar mijn vrouw en ik tot februari 1967 woonden,
heb ik een enigszins vergelijkbare kwestie meegemaakt, toen een onderwijzeres
en haar twee kinderen hier een kamer huurden. Haar echtgenoot, korporaal bij
de Indiase luchtmacht in Bangalore, vertelde mij dat zij Christenen waren en
dat hun oorspronkelijke kaste Natar was. Mijn wantrouwen betreffende de kaste
werd nog versterkt, doordat de man aan Kavuntar als oorspronkelijke kaste
Pillai opgaf en dat is nu juist de kastenaam, die Paraiyar gebruiken, als zij hun
werkelijke kaste willen verbergen. De familie van de man was ongeveer dertig
jaar geleden van Kodumudi naar de stad Karur verhuisd (beide plaatsen liggen
in het district Coimbatore). Navraag van mijn tolk bij Natar en Paraiyar in deze
stad leverde geen resultaat op. Als dit gezin inderdaad zou behoren tot de
Paraiyar kaste, dan hebben we hier toch wel te maken met een poging tot ‘pass-
ing’ via verandering van religie, het enige malen verwisselen van woonplaats en
het gebruikmaken van onderwijsfaciliteiten van zending en staat, waardoor de
betrokkenen een tamelijk zeifstandige economische positie konden opbouwen.
Van werkelijke ‘passing’ is nog geen sprake, immers daartoe zou het gezin moeten
worden opgenomen in de dorpsgemeenschap en moet de huidige sociale isola-
tie, die deze mensen als vreemdelingen ondervinden, worden opgeheven®. Noch
met de huiseigenaar, een in kaste-aangelegenheden vrij conservatieve Kavuntar
boer, noch met andere mensen in Irupatur heb ik deze kwestie kunnen bespre-
ken, want door een expliciet aan de orde stellen van de kastestatus zou ik het
betreffende gezin in moeilijkheden hebben gebracht. Nu gingen zij gewoon door
voor leden van een hogere kaste en behoefden zij zich geen beperkingen op te
leggen in hun - tamelijk oppervlakkige — contacten met de Kavuntar, in tegen-
stelling tot het Paraiyar onderwijzersgezin aan de overzijde van de weg. De ge-
hele situatie en mijn rol daarin doet denken aan de woorden van Bronislaw
Malinowski (1926/1951: 80) bij de bespreking van één van zijn beroemde ‘wet-
en-werkelijkheid’ cases: ‘Ifthe affairis carried on sub rosa with a certain amount
of decorum, and if no one in particular stirs up trouble — ‘public opinion’ will
gossip, but not demand any harsh punishment.’

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 75



Bij onderwijzers of andere functionarissen van lage kaste die uit een andere
plaats komen, dic niet al te zeer te koop lopen met hun kaste, die zich distan-
tiéren van kastegenoten in het dorp en die geen aanstoot geven, zijn de leden van
hogere kasten bereid bepaalde dingen door de vingers te zien. De Kavuntar
boer, nu buurman van de Paraiyar onderwijzer, vertelde dat Paraiyar onderwij-
zers niet in de céri van hun kastegenoten willen wonen en dat men ze op de één
of andere wijze aan een huis moet helpen om te voorkomen, dat ze onmiddellijk
weer vertrekken. Zolang deze onderwijzers niet alle geldende regels met voeten
treden, vindt hij het ook niet erg, dat ze bij leden van hogere kasten wonen.

Met name drie factoren bepalen de variant op de kasteregels die we in het
geval van het Paraiyar gezin aan de noordzijde van de hoofdweg constateren:
het zijn onderwijzers, het zijn vreemdelingen, en ze behoren tot één of andere
zeer lage kaste, welke precies doet niet zoveel terzake. Er waren in het dorp
zeker wel scherpslijpers die wachtten op een mogelijkheid om de onderwijzer
uit hun wijk weg te werken, maar het gezin zag steeds kans tussen de klippen
door te zeilen en liet het niet tot een conflict komen. Als voorbeeld van dit zich
tijdig terugtrekken it moeilijke situaties zal ik in 4.3. drinkwaterproblemen van
dit gezin behandelen. Deze houding blijkt ook uit het volgende: de Christen
onderwijzeres, waarvan ik reeds sprak, nodigde de Paraiyar onderwijzer uit
naar haar baby te komen kijken in haar kamer. De vrouw van de Kavuntar
eigenaar van het huis zag de Paraiyan de kamer ingaan en waarschuwde de
onderwijzeres later, dat zij dit beslist niet wilde hebben. De Paraiyar onder-
wijzer die hiervan hoorde, vroeg de onderwijzeres hem nu ook niet meer uit te
nodigen, omdat hij geen moeilijkheden met de Kavuntar wilde riskeren.

Tot besluit van de bespreking van dit Paraiyar gezin laat ik nu de man zelf
aan het woord over zijn woningproblemen in Irupatur,

‘Toen ik in 1957 naar Irupatur kwam, raadde het Pillai hoofd van de school mij aan in de
Adi Dravida wijk te gaan wonen. Dat wilde ik niet, onder andere omdat de Adi Dravida
hier rundvlees eten, hetgeen mijn subkaste in Irugur niet doet. Ik heb mijn huisraad toen
opgeslagen bij een Pannéti onderwijzer in de Devendra céri en ging iedere dag terug naar
Irugur. Uiteindelijk vond ik een vervallen huis in de Ottar wijk en daar heb ik met vrouw
en kind vijf maanden kunnen wonen. Toen het huis tijdens een zware regenbui instorite,
hebben we ¢cen maand in de school zelf gewoond. Ecn Kavuntar boer vroeg mij toen een
huis naast het zijne te hureri, maar dat weigerde ik, omdat ik zo midden in de Kavuntar
wijk moeilijkheden vreesde. Dezelfde boer stelde toen een schuur op het erf van zijn boer-
derij gratis beschikbaar met de stilzwijgende bepaling, dat ik zijin zoon en dachter edere
avond wat bijles zou geven. We hebben daar gewoond tot mijn overplaatsing en zijn er
weer heengegaan, toen mijn vrouw hier aan de lagere school werd benoemd. We kwamen
in moeilijkheden, toen de Kavuntar boer ruzie kreeg met zijn broers en de waterput buiten
gebruik kwam. We moesten toen wel weer verhuizen, omdat we daar geen water meer uit
de irrigatiegoot konden halen. Opnieuw stelde de boer voor een huis in het dorp naast
het zijne te huren, maar opnieuw durfde ik het niet aan. Ten einde raad ging ik naar de
Atmafiani en vroeg haar het huis aan de hoofdweg te mogen betrekken. Zij vroeg hele-
maal niet naar mijn kaste en was alleen geinteresseerd in het feit dat mijn vrouw en ik
onderwijzer waren. Een Kavuntar boer die bij haar was, stelde mij voor Rs. 6.— per maand
als huur aan de heilige te betalen en daar stemde ik mee in. Pas na enige maanden kwam ze
ongze kaste te weten.”

76 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



Het tweede geval waarin er duidelijk iets niet in orde is met de territoriale
segregatie betrefi een Muppanan (Palmwijntapper) en zijn vrouw, die in
januari 1967 een huis huurden in de Pallar wijk. Het gezin zou ongeveer een jaar
in Trupatur blijven. Twee redenen brachten hem tot deze ongewone handelwijze.
Op de Kavuntar boerderijen bij de Pallar céri kon deze man de voor zijn bedrijf
benodigde palmbomen huren en tevens zou hij in de ver van de hoofdweg ge-
legen Pallar wijk zijn toddy of palmwijn kunnen maken zender daarbij gestoord
te worden door ongewenste pottenkijkers en kon hij hier met een gerust hart
voorraden opslaan. Men dient hierbij te bedenken dat Tamilnad in 1967 nog
een geheel ‘droge’ staat was. Het beroep van deze kaste maakt, dat men zijn
woningkeuze wel accepieert of althans begrijpt. De palmwijntapper vertelde mij
dat zijn familieleden in de stad Coimbatore wel even protesteerden tegen zijn
besluit in de Pallar céri te gaan wonen, maar dat hij hen kon uitleggen, waarom
dit zo voor hem het beste was.

*De politie wil niet, dat ik mijn bedrijf uitoefen aan de hoofdweg. Als ik in de Pallan
céri woon, zijn ze bereid tegen betaling van niets te weten.’

Deze Miippandn is, evenals de Kavuntar exploitant van de Cakkiliyar tea-
shop, nooit tijdens de regelmatig in het dorp gehouden opsporingsacties van de
politie gearresteerd, waarbij de dorpelingen smalend opmerken: ‘De politie zal
er zich wel voor wachten de verkopers van alcoholische dranken te arresteren,
want dan zijn er geen dronken mensen meer.” Een goed verstaander heeft aan
dit halve woord voldoende: bij een arrestatie wegens dronkenschap heeft men de
keus Rs. 75.— aan de politie te betalen (die het zelf behoudt) of, in geval van een
eerste overtreding, door de rechtbank tot een boete van Rs. 75.— te worden ver-
oordeeld.

Het Mippanir gezin bemoeit zich weinig met andere mensen en bij hun
schaarse contacten met de Pallar houden zij zich enigszins aan de regels die gel-
den voor het contact tussen leden van hogere kasten en leden van lage kasten.
De Miippanan eet en drinkt niet in Pallar huizen en Pallar drinken volgens zijn
zeggen bij hem palmwijn uit aparte bekers, hetgeen in Trupatur niet strikt nood-
zakelijk is.

Het Miippanar gezin dat bij de hoofdweg in de Kavuntar wijk woont, voelt
zich wat gecompromitteerd door de domiciliekeuze van deze kastegenoot in de
Pallar céri: ‘Het is een vuil zaakje om daar bij de Pallan te gaan wonen. We wil-
len niets met die lieden te maken hebben en we zullen hun dochters bepaald niet
huwen. We weten verder niets van die vent.” Ik vraag mij af of deze kokosnoot-
plukker ook niet wat jaloers is op de goedlopende zaken van zijn kastegenoot.

De Kavuntar Vannar uit Irupatur weigeren te wassen voor het Mippanar ge-
zin in de Pallar wijk en hun was wordt opgehaald door een Kavuntar Vannan uit
Nesavur. Onze Vannén in Irupatur vertelde dat hij alleen bereid zou zijn naar
deze Muppanin te gaan als hem dat zou worden gevraagd door enkele belang-
rijke Kavuntar en als zou blijken, dat deze Miippanan zich verder niet inliet met
de Pallar en geen water van hen accepteerde. Tijdens het gesprek liet de Vannan
wel heel duidelijk blijken er niets voor te voelen voor deze Milppanan de Pallar

Meded. Landbouwhogeschoo!l Wageningen 75-11 (1973) 77



wijk binnen te gaan. Ik moet hierbij opmerken, dat deze strikte Vannan voor
mijn vrouw en mij waste op uitdrukkelijk bevel van onder andere de President-
Kavuntar, dic hem na onze aankomst in het dorp onmiddellifk naar ons toe-
stuurde.

Concluderend geloof ik te mogen opmerken, dat noch het geval van de tijdelijk
in Irupatur woonachtige Paraiyar onderwijzer, noch dat van de genoemde en
hier eveneens tijdelijk verblijvende Miuppanan uitzonderingen van betekenis
vormen, waardoor de regels aangaande de territoriale segregatie van met name
de vier Scheduled Castes in Irupatur op losse schroeven zouden komen te staan.

Ook in de dorpen en steden rond Irupatur kunnen we vaststellen, dat juist de
Pallar, Paraiyar en Cakkiliyar voor nagenoeg 1009 in eigen, vrij scherp be-
grensde wijken wonen en dat ¢r in hun midden vrijwel geen leden van andere
kasten verblijven. Voor de stad Coimbatore moet ik hierbij een uwitzondering
maken voor de vele ‘bidonvilles’ met hun waarschijnlijk sterk gemengde bevol-
king van mensen die in de stad werk trachten te vinden, en voor het groeiend
aantal mensen, dat zijn lage kaste tracht te verdoezelen en ergens in de stad
woont tussen de leden van hogere kasten.

4.2. DE ONTMOETINGSPLAATSEN VAN HET DORP

Bezien we de ontmoetingsplaatsen van Irupatur, dan is het dorp te verdelen in
vier territoriale eenheden.

1. Het oude centrum met als ontmoetingsplaatsen de Mariyamman tempel en
de twee daarbij gelegen teashops.

2. Het nieuwe centrum waar we aan de hoofdweg vooral mensen kunnen aan-
treffen bij de Pillaiyar tempel, enkele veranda’s van huizen en winkels, en bij

de bushalte.

3. De Pallar wijk met als ontmoetingsplaatsen het winkeltje en het huis van de
kleermaker die liggen aan het pad dat langs de céri loopt, en de Pillaiyar

tempel.

4. De Cakkiliyar wijk met vooral twee ontmoetingsplaatsen, nl. de Kanniyam-
mar/Pattatalacci tempels, waar ook de waterput zich bevindt, en de Perumal

tempel. Een niet onbelangrijke ontmoetingsplaats voor de Cakkiliyar wijk is ook

het cafeetie, dat bij de huizen van de Kdmutti/Cettivar ligt aan het pad van het

hoofddorp naar de céri.

Bezien we de kaart van Irupatur, dan is het duidelijk dat twee gebieden niet
worden bestreken door de genoemde ontmoetingsplaatsen, nl. de oostzijde en de
wat chaotische westzijde met zijn oude wijkjes van Nacuvar, Vannar, Naykkar
en Paraiyar en een aantal nieuwe huizen. Aan deze westzijde zijn een viertal
minder belangrijke ontmoetingsplaatsen bij het Cettiyar winkeltje, de werk-
plaats van een Acari Smid, de Paraiyar wijk en in de omgeving van de Vannar,
Nicuvar en Valaiyar. Het grote aantal kasten en het verbrokkelde karakter van
deze westzijde verklaren enigszins het ontbreken van duidelijke ontmoetings-

7R Meded. Landbouwhogeschaol Wageningen 75-11 (1975)



plaatsen aan deze zijde van het dorp.

De grootste variatie in leden van verschillende kasten vinden we in ¢n bij de
teashops. Met in achtneming van de regels die daar gelden (zie 4.7.1), vormen zij
ontmoctingspunten waar, voor zover het de mannen betreft, zeer velen uit het
dorp met elkaar in contact kunnen treden. Hiermee kan slechts de hoofdweg
enigszins wedijveren, waar velen van verschillende kaste zittende of staande met
elkaar praten. Toch domineren aan de hoofdweg de Kavuntar, Pillai en Ainiit-
tin Cettiyar en zijn de weinige anderen min of meer toehoorders.

Aan de hoofdweg is ook een belangrijk trefpunt der jongere Kavuntar: in een aan de
weg gelegen kamer bij de fietsenreparatiewerkplaats vinden we hen tot diep in de nacht
pratende en spelende. Deze Kavuntar vormen tevens eéen politiek belangrijke groep en hun
kamer aan de hoofdweg is daardoor een belangrijk actiecentrum. Zij waren het die acties
tegen de Pallar ondernamen naar aanleiding van een conflict tussen Pallar vrouwen en een
Kavuntan bij de centrale waterput in de Kavuntar wijk (zie 4.3). Zij waren eveneens de
propagandisten van de D.M.K. gedurende de verkiezingen in 1967 en het was dus nict te
verwonderen, dat het kantoortje van de coalitie aan de hoofdweg kwam, naast de kamer
van deze Xavuntar. Tijdens bijeenkomsten van de Ur panchiyat van Kavuntar in de
Mariyamman tempel vinden we hen tezamen op de veranda van het Panchayat Board ge-
bouwtje.

Alle andere ontmoetingsplaatsen zijn veel sterker gebonden aan bepaalde
kasten. In de veranda van de Mariyamman tempel vinden we vrijwel nitslnitend
Kavuntar. Slechts enkele Ottar en Pallar staan of zitten er aan de voet van de
veranda of op de trap die naar de veranda leidt en lnisteren naar de daar ge-
voerde gesprekken, slechts zo nu en dan een opmerking makend of instemming
betuigend. Passerende Cakkiliyar blijven wel eens luisteren op enige afstand van
de veranda. Op de ontmoetingsplaatsen in de Pallar wijk vinden we vrijwel uit-
sluitend leden van deze kaste. Doordat een belangrijk pad langs deze wijk loopt
zien we er een enkele keer een Kavuntar boer die een ogenblik blijft praten.
Vooral tijdens stakingen en lock-outs in de industricén vinden we er enkele
industrie-arbeiders van hogere kaste die met Pallar collega’s spreken. Op de
ontmoetingsplaatsen in de Cakkiliyar céri vinden we uitsluitend leden van deze
kaste. Zo nu en dan verschijnt er een Kavuntan die werkkrachten wil huren of
die zich komt beklagen over het niet op het werk verschijnen van vooruit be-
taalde dagloners. Leden van andere kasten komen hier nooit om zo maar een
praatje te maken.

Op elk van-de ontmoetingsplaatsen treffen we vaak dezelfde mensen; slechts
een kleine categorie frequenteert de verschillende ontmoetingsplaatsen. Op deze
wijze ontstaan er in het dorp communicatiebarriéres die slechts met moeite
overwonnen worden, De Kavuntar die gewend zijn samen te komen bij de hoofd-
weg, komen soms weken achtereen niet in het dorpsgedeelte bij de Mariyamman
tempel en zijn soms ook opmerkelijk slecht op de hoogte van wat zich daar
afspeelt. Zoals reeds gezepgd, beschouwen de Vellala Kavuntar de oude Kanni-
yala Kavuntar wijk en de gemengde wijk direct ten westen daarvan ook niet ais
hun wijk en velen interesseren zich niet zo erg voor wat zich daar afspeelt.

De werkelijk prominente Kavuntar boeren als de Ur Kavuntar, de President

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1973) 79



Kavuntar en hun belangrijke familieleden treffen we bijna niet aan in de tea-
shops, de Mariyamman tempel of bij de hoofdweg. Zij bewegen zich niet veel
onder het ‘gewone volk’ van kleinere boeren, landarbeiders en industrie-arbei-
ders, dat we daar doorgaans aantreffen. Wil men hen spreken, dan moet men
naar hun huizen gaan. In de avond komen zij samen bij het huis van de als
heilig beschouwde Velldla Kavuntar vrouw, wier huis op enige afstand van de
hoofdweg ligt. Zij zijn vrijwel allen volgelingen van deze heilige en bespreken bij
en met haar godsdienstige, politicke en economische aangelegenheden. Het
klassekarakter van het exclusieve groepje Kavuntar dat ’savonds bij de heilige
bijeenkomt is opmerkelijk. Slechts enkele belangrijke Kavuntar boeren vinden
we hier niet, hetgeen niet betekent, dat ze niet vanuit dit centrum beinvloed wor-
den.

Door de geringe mobiliteit van de dorpelingen tussen de verschillende ont-
moetingsplaatsen en het vrij sterk aan bepaalde kasten of categorieén van kas-
ten gebonden zijn van deze ontmoetingspunten, maakt het dorp een versplinter-
de indruk. Men bespreekt de rijstrantsoenering, de prijzen, de nationale politiek,
de gebeurtenissen van de eigen wijk, maar slechts zelden worden gebeurtenissen
van een bepaalde wijk elders besproken. Vele ‘topende vuurtjes’ stuiten op de
gebrekkige communicatie en onverschilligheid en gaan daardoor slechts lang-
zaam of helemaal niet door het gehele dorp. Factiestrijd bij de Pallar, moeilijk-
heden bij de voorbereiding van het Pattatalacci feest der Cakkiliyar, een dron-
ken Kavuntan die bij de Mariyamman tempel gedurende verscheidene nachten
de buurt op stelten zet, een ruzie tussen een Kavuntan en een Cakkiliyan, begra-
fenissen bij de Pallar en Cakkiliyar, het zijn allemaal gebeurtenissen die bij velen
onbekend blijven of die slechts bijzonder vaag bekend worden. Bij de Cakkiliyar
accepteerde ik een glas gekookte melk van de vrouw van de belangrijkste rund-
vleesslager in aanwezigheid van ettelijke Cakkiliyar. Ik was bijzonder benieuwd
hoe sne¢l deze gebeurtenis in het hoofddorp bekend zou zijn. Zoals later bij na-
vraag bleek en zoals mijn assistent mij verzekerde, is dit feit nooit uitgelekt. Wat
wel bekend werd in het gehele dorp was, dat ik mijn vrouw op haar noodzake-
lijke tochten naar de velden begeleidde. Pallar vrouwen bijvoorbeeld vroegen
mijn assistent naar aanleiding hiervan of mijn vrouw en ik wellicht in de velden
gemeenschap hadden. Aanhoudende diefstallen van koperen elektrische leidin-
gen werden wel degelijk onmiddellijk in het gehele dorp besproken; kennelijk
betreft het hier een voorval dat door zeer vele dorpelingen, van welke kaste dan
ook, wordt gevoeld als belangrijk en wetenswaardig. Dergelijke gebeurtenissen
worden waarschijnlijk aan velen bekend via de contacten in de teashops en door
de contacten die boeren en arbeiders op hun werk met elkaar hebben. Verschei-
dene dorpelingen krijgen met dergelijke diefstallen te maken, doordat de boeren
op grote schaal hun XKavuntar, Pallar of Cakkiliyar arbeiders oproepen om

’snachts de waterputten en bijbehorende pompinstallaties te bewaken, waardoor
Zij in menig huisgezin opschudding veroorzaken. Van de kleine Kuravar en
Paraiyar kasten zouden we kunnen verwachten dat hun volwassen mannell_]ke
leden juist door de geringe numerieke sterkte van deze groepen te vinden zouden
zijn op de ontmoetingsplaatsen der hogere kasten. Dit is toch slechts gedeeltelijk

80 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



het geval. Hetis inderdaad waar, dat we één Kuravan en één Paralyan vaak aan-
treffen bij de teashops en op de hoofdweg, maar het heeft mij zelfs moeite ge-
kost alle andere leden van deze kasten te leren kennen. Veel Paraiyar werken in
industric€n en komen slechts thuis om te slapen; veel Kuravar verrichten ook
mandenmakerswerk buiten het dorp. Ik krijg de indruk dat ook de leden van
deze numeriek zwakke Scheduled Castes, op enkele uitzonderingen na, de bar-
riéres voor contacten met leden van andere kasten in het dorp zo sterk gevoelen,
dat zij de vaste ontmoetingsplaatsen, waar zij allerlei regels in acht moeten ne-
men, mijden.

In de huizen met veranda’s en overdekte binnenhoven vinden we zo nu en dan
een aantal mensen bijeen. Het gaat hierbij meestal om met elkaar pratende
familieleden, buren of collega’s. De schaarse bijeenkomsten van Kavuntar
gotram-leden vinden eveneens plaats in huizen. Alcoholica worden meestal ge-
dronken in gezelschap en achter gesloten deuren en hetzelfde geldt voor kaart-
spelen. Slechts zelden trof ik in de huizen gezelschappen aan die bestonden uit
leden van kasten met zeer ongelijke status. Het is zeker waar, dat tijdens inter-
views met Kavuntar wel eens Cakkiliyar arbeiders, of een Vannan die was haal-
de of bracht, beneden aan een veranda even luisterden naar het gesprek. Ook bij
Nicuvar of Ottar werd het gesprek wel eens ‘gestoord’ door Kavuntar die niet
na konden laten te vertellen, hoe de vork eigenlijk in de steel zat. Bepaalde
Kuravar vinden we nogal eens bij bepaalde Valaiyar, en bepaalde Paraiyar bij
bepaalde Kavuntar en Acari. Toch moeten we de contacten die leden van zeer
verschillende kasten in de huizen met elkaar onderhouden niet overschatten.
Juist de huizen zijn de plaatsen waar men het meest gevoelig is voor de kaste-
regels.

Voor de vrouwen vormen de nog overgebleven waterpuiten, de openbare
drinkwateraansluitingen en de aansluitingen in de huizen belangrijke ontmoe-
tingsplaatsen. De Pallar, Paraiyar en Cakkiliyar zjn voor hun drinkwater-
behoeften vrijwel zelfvoorzienend en we ontmoeten hen dus bijna niet bij aan-
sluitingen die tevens door vrouwen van andere kasten worden gebruikt. De
‘public tap’ bij de Kuravar huizen die lange tijd bijzonder slecht was, wordt wei-
nig gebruikt en dan nog vooral door Valaiyar, Vannar en Kuravar vrouwen. In
verband met de slechte aansluiting en doordat hier vrouwen van lage kasten
komen, maken veel vrouwen van hogere kaste aan de westzijde van het dorp ge-
bruik van andere aansluitingen. Door de territoriale segregatie en het grote
aantal punten waar drinkwater kan worden verkregen, is het aantal contacten,
dat tijdens het halen van water wordt gelegd tussen vrouwen van hogere en van
lagere kasten gering.

4.3, DE DRINKWATERVOORZIENING

In 1963 werd in Irupatur een waterleiding in gebruik genomen, waardoor de
drinkwatervoorziening belangrijk gewijzigd werd. De waterleiding is aangeslo-
ten op ¢en grote, centrale waterput in de wijk der Vellila Kavuntar. Zie foto 5.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 81



5, De publicke waterleidingaansluiting bij de centrale waterleidingput in de wijk der Centalai
Vellala Kavuntar, Dergelijke goede betonnen constructies vinden we op viif plaatsen in de
Kavuntar wijk. Op de achtergrond is een waterput zichtbaar die nog steeds wordt gebruikt.

6. De waterleidingaansluiting bij de Pallar c@ritHet niteinde van de op de grond liggende pijp
kreeg in 1967 een verticaal afsluitstuk, een uit hygignisch oogpunt grote verbetering.

82 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



De panchayat heeft in het dorp vijf betonnen muurtjes laten plaatsen waaraan
twee kranen bevestigd zijn. In de betonnen bak waarop het muurtje rust, be-
vinden zich twee steunblokken, waarop men tijdens het vullen de waterpotten
kan zetten. Deze vijf publieke waterleidingaansluitingen bevinden zich alle in de
wijken der hogere kasten, we kunnen zelfs zeggen in de Kavuntar wijken. Naast
deze vijf goede publicke aansluitingen zijn er nog twee zeer slechte: de panchayat
heeft buizen laten leggen naar de Pallar wijk en naar de huizen der Kuravar. In
beide gevallen monden de buizen uit in een modderpoel. Bij beide aansluitingen
was het tot mei 1967 vrijwel niet mogelijk een waterpot te vullen zonder dat er
ook wat vuil water inliep, doordat men de pot scheef moest houden. Bij de
Kuravar werd de onhygiénische toestand nog verhoogd door de varkens, voor
wie de poel bij de waterpijp een waar lustoord was. Bij zware regenval waren de
aansluitingen niet te gebruiken, omdat ze dan onder water stonden. In mei
1967 werd op beide pijpen een verticaal stuk gemonteerd waardoor men sinds-
dien de waterpotten icts gemakkelijker kan vullen. Zie foto’s 6 en 7. De af-
werking van de aansluiting in de Pallar céri kan volgens Kavuntar door geld-

7. De waterleidingaansluiting bij de Kuravar huizen, eveneens verbeterd in 1967. De hier steeds
aanwezige modderpoel is een waar Iustoord voor de varkens der Kuravar. Men dient te beden-
ken dat het hier tot juni 1967 vrijwel onmogelijk was vanuit de liggende waterpijp een water-
pot te vullen zonder dat er enig vuil water uit de po¢l in de pot liep. De zeer verwaarloosde hui-
zen op de achtergrond behoren aan de Valaiyar. Evenals andere oude huizen en tempels in dit
gedeelte van het dorp staan deze Valaiyar huizen op lage terpen als gevolg van de grondafgra-
vingen voor de zoutwinning door Uppiliva Naykkar in vroeger dagen.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 83



gebrek niet worden voltooid. De pijp naar de westzijde van het dorp is eigenlijk
bestemd voor de Cakkiliyar céri, waarbij er wel een aparte aansluiting bij de
Kuravar huizen zou komen. De pijp naar de Cakkiliyar céri is niet doorge-
trokken, omdat — naar men zegt — de waterdruk te gering is om deze vrij grote
afstand te overbruggen; bovendien zou er te weinig water beschikbaar zijn om
in de behoefte van deze hele wijk te voorzien. Pallar en Calckiliyar wijten de ge-
ringe waterdruk en het water tekort aan de veertig huisaanstuitingen die er nu
zijn (zie tabel 6). Vierendertig van deze aansluitingen bevinden zich in de Ka-
vuntar huizen, drie in de huizen van de Ainuttan Cettiyér, twee bij de Pillai en
één in het huis van de Brahmaanse karnam. Door slechte afsluitingen vloeit veel
water ongebruikt weg, zowel bij de publicke als bij de huisaansluitingen, en hier
en daar wordt ook drinkwater gebruikt voor de bevloeiing van tuinen. Het is
duidelijk dat de belangen van de Vellala Kavuntar bij de wateraansluitingen
doorslaggevend zijn geweest. De Kavuntar spreken nu over verbetering van de
thans onbruikbare Ottar waterput in het zuidelijk gedeelte van het dorp, waar-
door de Pallar wijk, de oude Ottar wijk en de Cakkilivar wijk via pijpen van

8. De waterput der Cakkiliyar, De feestkleding van de aanwezigen hangt samen met het Pattata-
lacci feest. Op de achtergrond zijn nog de niet voltooide en nooit gebruikte badhuisjes zicht-
baar dic ccn *welfare team’ van het P.S.G. College of Technology en de P.8.G. School of
Social Work (te Coimbatore — Peclamedu) daar in 1963 bouwde (zie voor de betrekkelijk vele
activiteiten van dit team in de Cakkilivar céri Deel I1: Overheidsmaatregelen). De Cakkiliyar
zeggen deze badhuisjes niet te hebben voltooid door gebrek aan interesse. Dergelijke niet voor
het oorspronkelijke docl gebruikte badhuisjes zijn ook in de Cakkilivar wijken van naburige
dorpen geen zeldzaamheid.

84 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 { 1975)



drinkwater zouden kunnen worden voorzien. Het is echter de vraag of deze
plannen, zo ze al werkelifk bestaan, op korte termijn gerealiseerd kunnen en
zullen worden.

Het komt nogal eens voor, dat door de te geringe hoeveelheid water in de cen-
trale waterput, het uitvallen van de elektriciteit of een defect aan de motor, de
waterleiding niet werkt. Is dit wel het geval, dan is dat toch slechts voor enige
tijd in de ochtend en avond. Ook de mensen die hun drinkwater via de water-
leiding verkrijgen zijn herhaaldelijk aangewezen op de drinkwaterputten die ook
vOoOr 1963 werden gebruikt.

Konden we tot voor kort de waterputien van het dorp in zeven categorie€n
verdelen, thans kunnen we er nog slechts vier onderscheiden: de waterputten
van Brahmanen, Ottar en Pallar worden nu niet meer gebruikt en de hogere
kasten halen nu alle water uit de putten van de Kavuntar, die daarnaast nog hun
irrigatieputten bij de boerderijen hebben. De Paraiyar en Cakkiliyar (zie foto 8)
bezitten nog hun eigen drinkwaterputten. De Pallar zijn door de onbruikbaar-
heid van twee eigen waterputten voor hun watervoorziening geheel aangewezen
op de waterleiding en op enige irrigaticputten van Kavuntar boerderijen.

De kasteregels die traditioneel voor het gebruik van de waterputten gelden,
zijn ook nu nog voor het dorp van belang. We dienen te bedenken dat Irupatur
volgens zijn inwoners geen publieke waterputten kent: de dorpelingen zijn una-
niem van mening, dat alle putten het eigendom zijn van kasten of personen.
Deze stelling is aanvechtbaar, aangezien de dorpspanchayat zorgt voor verbe-
tering en onderhoud van de centrale waterieidingput, waar men ook zelf op de
traditionele wijze water kan putten, en van de putten der Cakkiliyar en Paraiyar.
De laatste twee werden nog in 1965 op kosten van de panchiyat uitgediept.

De kasten die thans niet zelf water mogen putten uit de in het dorp aanwezige
drinkwaterputten van de Kavuntar zijn de vier Scheduled Castes, dus Pallar,
Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar. Vrijwel unaniem zijn de leden van hogere kas-
ten van mening, dat ook de Komutti Cettiyir dat vroeger niet mochten. Enkele
Ottar vertelden mij, dat zij hun eigen waterput niet meer gebruiken sinds de Ko-
mutti Cettiyar er gebruik van gingen maken. Tk ben geneigd bij de opmerkingen
over de Komutti Cettiyar vraagtekens te plaatsen, immers, waar haalden zij
vroeger water als zij de Kavuntar putten niet mochten gebruiken? Het is niet
voorstelbaar, dat zij hun waterpotten lieten vullen door leden van hogere kasten,
zoals dat nog het geval is bij de Kuravar. Omzeilden de Kdmuttis de moeilijk-
heden wellicht door een vrouw van hogere kaste in dienst te nemen voor het
brengen van water? We weten het niet. We raken hier ook in moeilijkheden met
de tijdsaanduiding ‘vroeger’: niemand heeft mij ook maar enigszins duidelijk
kunnen maken tot wanneer de Kdmuttis de waterputten van de Kavuntar niet
konden gebruiken.

Aan de kasteregels ten aanzien van de waterputten houdt men streng de hand,
zoals blijkt uit de ervaringen van het uit Irugur afkomstige, maar thans tijdelijk
in Irupatur wonende Paraiyar onderwijzersgezin. Dit gezin heeft thans, zoals we
al zagen, een:huis“gchuurd van een Kavuntar vrouw, die in het dorp als heilige

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 85



wordt beschouwd. Deze vrouw was niet bekend met de kaste van het gezin en
zij stond toe dat het haar waterput gebruikte. Na enige tijd echter werd haar de
kaste wel bekend en zij vroeg toen de waterput niet meer te gebruiken in tegen-
woordigheid van anderen. Als heilige acht de vrouw zich boven de kasten ver-
heven; zij zegt zelfs een felle tegenstandster van kaste-onderscheid te zijn. Haar
Kavuntar discipelen zouden haar min of meer tot genoemde regeling gedwongen
hebben. Om de “saint’ niet verder in moeilijkheden te brengen, haalde het onder-
wiizersgezin in het vervolg geen water meer uit haar waterput. Op een dag
plaatste de vrouw van de onderwijzer, zelf onderwijzeres aan de ‘Higher
Elementary School’ van Irupatur, haar waterpot naast de waterput bij de
Pillaiyar tempel aan de hoofdweg, waarop een Kavuntar vrouw hem pakte en er
water mee putte. Onmiddellijk werd deze Kavuntar vrouw door andere aan-
wezige vrouwen ingelicht over de kaste van het onderwijzersgezin. De vrouwen
zeiden de onderwijzeres, dat zij niet moest toestaan, dat anderen water putten
met haar waterpot en advisecerden haar anderen water te laten putten, dat dan
in haar poiten overgegoten kon worden. Zo gebeurde het verder ook. Wel maakt
het gezin vrijelitk gebruik van de publicke waterleiding aan de overzijde van de
weg. Toen de Kavuntar put leeg was en ook de waterleiding niet werkie, moest
het gezin drinkwater halen van de aan de oostrand van het dorp gelegen boer-
derij van de President-Kavuntar. Hier mochten zij als Paraiyar niet zelf water
putten, maar ze mochten er wel water halen uit de irrigatiegoot bij de waterput.
Dit gezin maakt geen gebruik van de op enige honderden meters afstand van
hun huis gelegen zeer goede Paraiyar waterput:
‘Als wij daar water halen, zullen alle schoolkinderen in het dorp weten dat we Adi
Dravida zijn, Velen weten het nu ook wel, maar zeggen het niet openlijk, omdat we ons
helemaal niet bemoeien met de lokale Adi Dravida gemeenschap. Zelfs de Adi Dravida

kinderen vertellen nu niet openlijk dat wij tot hun kaste behoren, maar dat zou wel gebeu-
ren als wij bij hen water gingen putten.’

Gedurende de eerste maanden van mijn onderzoek in Irupatur gaven velen te
kennen, dat zij niet wisten tot welke kaste dit onderwijzersgezin behoorde. An-
deren antwoordden in de geest van: “Men zegt, dat het Paraiyan zijn.” Ik geloof
dat de kaste van deze mensen door mijn onderzoekingen helaas meer expliciet is
geworden voor de dorpelingen.

Ook als een Paraiyar onderwijzer iemand van hoge kaste in dienst neemt voor
het halen van water, kunnen er moeilijkheden ontstaan. In ongeveer 1963 kreeg
een Paraivar onderwijzer, die tijdelijk in [rupatur woonde, een ernstige waar-
schuwing van een aantal Kavuntar, omdat hij de ‘onbeschaamdheid’ had het
brengen van water door een Acari vrouw te vergemakkelijken door thuis haar
waterpot over te nemen en het water dan zelf uit deze pot over te gieten in zijn
cigen waterpot. Zonder dat de informanten daarover vitdrukkelijk spreken, ver-
moedt de onderzoeker dat cen dergelijke aanraking de waterpot ritueel veront-
reinigt, waardoor hij ook een gevaar vormt voor de waterput waar hij wordt
gevuld. De Kavuntar vertellen niet zonder tevredenheid, dat deze onderwijzer
enige weken na het voorval uit het dorp verdween.

De leden van hogere kasten weigeren de waterputien van de Scheduled Castes

86 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



te gebruiken. Toen de Acari vrouw, die ons iedere ochtend water bracht, klaag-
de dat zij in verband met de droogte het water moest halen van een veraf gelegen
boerderij, stelde ik haar voor water voor mij te halen ‘uit de put daar schuin aan
de overkant van de weg bij de Niliyamman tempel’. De vrouw was verbijsterd
en vroeg of ik dan niet wist, dat dit de waterput van de Paraiyar was. Ik vermeld
hier witdrukkelijk, dat de hogere kasten weigeren water te halen uit de putten der
Scheduled Castes, omdat de directeur van het Harijan Department van de Staat
Tamilnad dit in een gesprek met mij noemde als het belangrijkste criterium voor
het vaststellen van ‘onaanraakbaarheid’ van een kaste. In Irupatur bezitten de
middenkasten geen waterputten en we kunnen bij hen dus niet nagaan of de
hoge kasten al of niet bereid zijn water te halen it hun waterputten. Ock be-
schik ik niet over antwoorden van informanten van hoge kaste die licht zouden
kunnen doen schijnen over dit voor Irupatur theoretische probleem. Het lijkt
mi) echter onwaarschijnlijk, dat bijvoorbeeld Kavuntar drinkwater zouden ha-
fen uit de putten van de middenkasten Vannar, Nacuvar, Valaiyar en Ottar.
Veel eenvoudiger, goed verdedigbaar en goed meetbaar lijkt mij als criterium
voor de ‘onaanraakbaarheid’ van een kaste het niet met eigen materiaal water
mogen halen vit de putten der hogere kasten. Op grond van een dergelijk crite-
rium zijn er in Irupatur slechts vier kasten van ‘Onaanraakbaren’: de Pallar,
Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar, dus de feitelijke Scheduled Castes. Op deze
wijze is de situatie in Irupatur ook in overeenstemming met de opmerking van
de directeur van het Harijan Department, dat de ‘denotified tribes’ niet ‘onaan-
raakbaar’ zijn: het is aan de Valaiyar toegestaan water te halen uit de Kavuntar
waterputten. Als ik in het vervolg van deze studie de Pallar zo nu en dan noem
als kaste die ‘vanouds riet werkelijk onaanraakbaar’ is (in tegenstelling tot met
name Paraiyar en Cakkiliyar), dan doel ik daarbij op de fysieke onaanraakbaar-
heid en niet op het hier genoemde criterium betreffende het gebruik van water-
putten (zie 5.2).

Voor de waterputten op de boerderijen van de Kavuntar en in het bijzonder
voor de irrigatieputten, gelden andere regels dan voor de drinkwaterputten in
het dorp. De Pallar mogen, in tegenstelling tot de Kuravar, Paraiyar en Cakkili-
yar, meestal wel water halen uit de putten buiten het dorp. Vooral als dit ge-
beurt met Kavuntar materiaal, drinken de Kavuntar dit water ook, zoals ik zelf
heb kunnen constateren. De Kavuntar vertellen dat dit onderscheid tussen de
waterputten in het dorp en die erbuiten reeds vanouds bestaat. Opmerkelijk is
de regeling die de Ur Kavuntar trof voor de waterput op zijn vlak bij de Pallac
wijk gelegen boerderij: Pallar viouwen mogen hier zelf water putten met hun
eigen potten, op voorwaarde dat zij &n pot water gieten in de grote container
die daar op het erf staat. De Ur Kavuntar gebruikt het water uit deze container
zelf als drinkwater en als water voor kookdoeleinden, Kavuntar merken hierbij
op, dat dit dan wel een irrigatieput buiten het dorp is, maar zij geven toe, dat
deze put voor de op zijn boerderij wonende Ur Kavuntar toch ook een drink-
waterput is.

Een vooraanstaande Kavuntan in Irupatur merkte op, datheteigenlijk wonder-
lijk is, dat Cakkiliyar geen water mogen putten wit de irrigatiepusten. De Cak-

Meded, Landbonuwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 87



kiliyar werken immers mee aan de aanleg van frrigatieputten, ook als het water-
niveau is bereikt en het komt herhaaldelijk voor, dat een Cakkiliyar pannaiyil
’smorgens vroeg de motor voor het oppompen van water start, waarbij hij wat
water in de pijp moet gieten: ‘De Cakkili verontreinigen daardoor dus eigen-
lijk de waterput en toch maken we geen bezwaar.’

Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar nemen in de velden uitsluitend water uit de
irrigatiegoten bij de putten, of zij laten er hun waterpotten door leden van ho-
gere kasten vullen.

Als men aan de leden van de vier Scheduled Castes vraagt, wic er geen water
mogen halen uit hun waterputten, dan is het antwoord: ‘Niemand mag water
uit onze putten halen, alleen wijzelf.” De Kuravar bezitten en bezaten geen ei-
gen putten en voor hen is de vraag dus geheel theoretisch. Voor Cakkiliyar en
Paraiyar geldt, dat niemand water uit hun putten wil halen, of de leden van deze
kasten dit nu wel of nict goed vinden.

De Cakkiliyar zouden er geen bezwaar tegen hebben de Pallar putten te ge-
bruiken, maar dat wordt zelfs door de meest zogenaamd vooruitstrevende, zich
links-communistisch noemende Pallar van de hand gewezen: ‘Als ze schoon zijn,
mogen ze onze putten gebruiken, maar alle Cakkili van Irupatur zijn vies.
Gaat men, om de verbale reacties te kennen, vragen naar hypothetische situa-
ties, dan zeggen de Pallar, dat zij niet willen dat Kuravar, Paraiyar, Cakkiliyar
en Komautti Cettiyar hun putten gebruiken, terwijl de Cakklhyar zeggen bezwaar
te maken tegen Kuravar, Paraiyar en Komutti Cettiyar. Het was mij niet moge-
lijk enig aniwoord uit een Paraiyan te ‘persen’. Verscheidene Pallar vertelden
mij het verhaal, dat ongeveer veertig jaar geleden een waterput in het midden
van hun wijk werd geslagen en aangelegd omdat een Pallan, die sexuele relaties
onderhield met cen Paraiyar vrouw tijdens zijn verbiijf op de theeplantages in de
Nilgiris, de oude waterput had gebruikt. Uit dit verhaal blijkt in ieder geval de
mogelijkheid tot verontreiniging van de Pallar waterputten in vroeger dagen.
{Zie voor de rechtskundige procedure bij deze waterputkwestie Deel I1: Politie-
ke positie.)

Door het ingebruiknemen van de waterleiding in 1963 deed zich een situatie
voor, waarop geen duidelijke kasteregels van toepassing waren. Hoewel er in
1967 wat meer klaarheid was gekomen, waren toch niet alle vraagtekens ver-
dwenen. Het probleem is of de Scheduled Castes de vijf goede, publieke water-
aansluitingen in de wijken der hogere kasten al of niet mogen gebruiken. Dit
probleem werd in april/mei 1965 op de spits gedreven, toen Kavuntar en Pallar
vrouwen ruzie kregen over het tappen van water bij de centrale waterleidingput.
Een Kavuntar boer vroeg de Pallar vrouwen toen water te halen uit hun eigen
waterleidingaansluiting. Er vond ¢en scheldpartij plaats, waarbij de Kavuntan
een Pallar vrouw zelfs een klap zou hebben gegeven. Na boetedoening door een
Pallan voor de Mariyamman tempel in verband met onrespectvolle taal die hij
tegen ' de betrokken Kavuntan geuit had, stemde de Ur panchdyat van de Ka-
vuntar er in toe, dat de Pa!!ar alle publieke wateraansluitingen mochten gebrui-

88 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



ken. De Kavuntar waarschuwden, dat zij het gebruik van de aansluitingen bui-
ten de Pallar wijk cn het gebruik van de buiten het dorp gelegen waterputten
niet langer zouden toestaan, als de Pallar zich opnieuw onbehoorlijk gedroegen.
In het algemeen wordt nu ock door de leiders der Kavuntar gesteld dat in de
Mairiyamman tempel besloten werd, dat iedereen de publieke aansluitingen
mag gebruiken, dus ook de Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar. De Kuravar halen
nu inderdaad wel eens water van de publicke aansluitingen in de w1_|k der hoge
kasten en storen zich daar nict aan de eventuele voorrang die zij op grond van
hun kastepositie zouden moeten geven aan leden van hoge kasten. Cakkiliyar
vrouwen daarentegen gaan zelfs nu niet naar de publicke aansluiting bij de
Kuravar hunizen, omdat zij daar voorrang moeten geven aan vrouwen van ho-
gere kaste, met name aan de Ainattdn Cettiyar, Valaiyar, Nacuvar en Vannar
die daar komen. Zij wagen zich zeker niet verder in het dorp voor water. Het
schijnt, dat er in de beginperiode van de waterleiding inderdaad een conflict is
geweest tussen Cakkiliyar vrouwen en andere vrouwen over het geven van voor-
rang aan leden van hoge kasten bij de publieke aansluiting, die toen nog bij de
Pillaiyar tempel was, tussen de huizen van de Kuravar en de wijk der Cakkiliyar.

De meningen verschillen over hetgeen zich hier in 1965 afspeelde. De Valaiyar zeggen,
dat de Cakkiliyar de waterpotten van de Kuravar aanraakten, waardoor de Kuravar boos
werden. De Kuravar ontkennen dit en zeggen, dat de Cakkiliyar een groot aantal potten
bij de aansluiting zetten en een Kuravar meisje beletten water te nemen, bewerende, dat de
aansluiting alleen voor hen bestemd was. Een Cakkiliyan zou bij de ruzie een pijp kapot
getrokken hebben, waarna mensen van de panchavat de waterleidingaansluiting hebben
verplaatst van de Pillaiydr tempel naar de huizen van de Kuravar, De Cakkiliyar spreken
bij de ruzie in kwestie over Kuravar vrouwen en vrouwen van hogere kasten die trachiten
voor te dringen. Hoe dan ook, de voor de Cakkiliyar bestemde pijp, die tijdelijk werd ge-
legd tot de Pillaivar tempel kreeg zijn eindpunt bjj de Kuravar huizen en de Cakkilivar
komen er nu bijna niet meer. Zij merken hierbij nog op, dat de afstand tot de aansluiting
nu te groot is en dat zij na de uitdieping van hun eigen waterput door de panchiyat water
genoeg hebben. Tk geloof dat ook de vrees, dat leden van hogere kasten hun zullen zeggen
apart te gaan staan ¢n nergens aan te komen, reeds een belangrijke drijfveer is voor zowel
Cakkiliyar als Paraiyar om niet naar de publicke aansluitingen te gaan.

Ook de waterput van de Paraiyar is kort voor mijn komst in het dorp uitge-
diept en er is voor de Paraiyar dan ook weinig noodzaak gebruik te maken van
de publieke aansluitingen op de waterleiding,

Concluderend kunnen we vaststellen, dat Pallar en Kuravar wel zo nu en dan
gebruikmaken van de publieke aansluitingen in de wijk der hogere kasten en dat
Paraiyar en Cakkiliyar dit niet doen. Voor de huisaansluitingen in of bij de hui-
zen van leden van hogere kasten kan ik in het algemeen opmerken, dat men
hier alleen water weigert aan de leden van de vier Scheduled Castes. Bij de huis-
aansluitingen op de waterleiding past men de regels toe die ook van toepassing
zijn op de drinkwaterputten.

Ook in de dorpen en steden buiten Irupatur blijken de kasteregels betreffende
de drinkwaterputten nog in volle omvang te gelden. Leden van Scheduled Castes
mogen er geen gebruikmaken van de drinkwaterputten van leden van hogere

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 {1975) 89



kasten. Voor de stad Peelamedu en de dorpen Maniakaranur en Merkupalayam
is het mij bekend, dat de Cakkiliyar er geen water mogen halen wit de publicke
leidingwateraansluitingen in de wijken der hogere kasten.

Leden van kasten van Onaanraakbaren zijn geneigd veel van huen problemen te wijten
aan discriminatie door leden van hogere kasten, ook als dat in feite niets met de zaak te
maken heeft. Ik vermoed, dat dit ook bij de volgende kwestie een rol speelt. Paraiyat in
Coimbatore vertellen, dat de vrouw van een tot hun kaste behorende professor in de ge-
schiedenis aan één van de hogescholen in de stad in 1965 z4 geslagen werd na het gebrui-
ken van de wateraansluiting van het huis waar dit gezin kamers huurde, dat zij in het zie-
kenhuis behandeld moest worden. Het bleek mij dat de professor inderdaad aangifte deed
bij de politie, die verbaal opmaakte onder de Indian Penal Code en niet onder de Un-
touchability Offences Act 1955, omdat de strafmaat onder deze laatsie wet veel lager ligt
{zie Deel II: Overheidsmaatregelen). Bij het uitzoeken van deze kwestie werd het voor
mijn vrouw en mij steeds onwaarschijnlijker, dat het hier ging om een conflict, ontstaan
doordat een lid van zecr lage kaste een waterleidingaansluiting achter het huis van een lid
van hoge kaste gebruikte, Volgens vroegere collega’s van de man (niet behorende tot de
Paraiyar) speelde bij het conflict vooral het bij herhaling niet betalen van de huishuur een
rol, Deze collega’s vertelden eveneens, dat de hoogleraar sterk de neiging had om bij iede-
re kritiek op zijn gedrag deze toe te schrijvent aan discriminatie op grond van zijn kaste.
Helaas was het mij niet mogelijk deze kwestie te bespreken met de betrokken professor,
aangezien hij kort na het gebeurde werd overgeplaatst.

Opmerkelijk is dat leden van hogere kasten in Peelamedu en Merkupalayam
wel eens water halen uit de waterleidingaansluitingen die de betreffende pan-
chayats in de Cakkiliyar wijken lieten aanleggen. Het blijft hierbij voor mij de
vraag of zij dit water als drinkwater gebruiken.

Ik kan mij niet onttrekken aan de indruk, dat de lokale overheid in de dorpen
en steden meeilijkheden tussen de verschillende groepen tracht te vermijden
door de lage kasten op het punt van de drinkwatervoorziening zelfvoorzienend
te maken: overal worden voor de afzonderlijke lage kasten aparte aansluitingen
op de waterleiding aangelegd en men stelt voldoende gelden beschikbaar voor
het onderhoud van hun afzonderiijke waterputten. In Irupatur zagen we dit ten
aanzien van Cakkiliyar en Paraiyar. Overheidsfunctionarissen protesteren wel
tegen deze gedachie en wijzen erop, dat de watervoorziening van de verschillen-
de wijken door hen geregeld wordt, waarbij het dan min of meer toevallig is, dat
de leden der verschillende kasten in afzonderlijke wijken bijeen wonen.

Ik kan mij voorstellen, dat de kasteregels ten aanzien van de drinkwatervoor-
ziening tamelijk onveranderlijk zijn, omdat het halen van water een uitgespro-
ken vrouwenwerk is; de vrouwen zijn in het algemeen onmiskenbaar strenger
wat betreft de naleving van de kasteregels dan de mannen.

4.4, DE BEGRAAFPLAATSEN

In Irupatur vinden bijna geen crematies plaats; slechts twee kasten, de Brah-
manen en de Komutti Cettiyar, cremeren hun doden, als deze tenminste min of
meer volwassen zijn. Bij de overige kasten vindt slechts bij uitzondering ver-
branding plaats, namelijk als de overledene welgesteld was, Bovendien gaat in

90 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



het dorp het verhaal, dat mensen die zelfmoord hebben gepleegd, worden ge-
cremeerd.

De grootste begraafplaats en crematieplaats vinden we daar waar het pad
naar Nesavur de vrijwel altijd droge bedding van de rivier Periya pallam kruist,
(Zie voor een overzicht der verschillende begraafplaatsen blz. 94). De begraaf-
plaats van de Kavuntar en vele andere kasten ligt hier op de zuidoever van de
rivier; de Brahmanen en Komutti Cettivar cremeren hun doden midden in de
bedding.

Pasgeboren kinderen van hoge kaste en Pantaram priesters worden hier niet
bij de Periya pallam begraven, waarschijnlijk, omdat men ze daarvoor te rein
acht. De kinderbegraafplaats ligt in een meestal droge rivierbedding, tevens weg,
aan de noordoostzijde van het dorp; de begraafplaats der Pantaram priesters
ligt bij dezelfde droge bedding in de costelijke nieuwe wijk van het dorp.

Van de groepen met een hogere status bezitten alleen de Mohammedanen een
eigen begraafplaats; deze ligt aan de westzijde van het dorp.

De vier Scheduled Castes worden te onrein geacht om hun overledenen te be-
graven bij de doden van hogere kasten. Buiten de Pantdram en Mohammedanen
bezitten alleen deze vier kasten aparie begraafplaatsen.

Enkele informanten van de Kavuntar kaste vertelden mij, dat ook Ottar en
Valaiyar afzonderlijke begraafplaatsen bezitten, heigeen volkomen onjuist is.
De opmerking is interessant, omdat hieruit blijkt, hoe men over de status van
deze twee kasten denkt (“Ze zijn net als de Harijans’) en omdat hieruit blijkt,
hoe slecht velen op de hoogte zijn van de situatie in het dorp, als het zaken bui-
ten de eigen kaste betreft. Tot mijn schande moet ik bekennen, dat ik pas een
maand voor mijn vertrek uit Irupatur op het spoor kwam van de Pantaram be-
graafplaats. Toen ik de aanwezigheid van deze begraafplaats met enkele Ka-
vuntar besprak, bleek, dat men dit feit vroeger niet voor mij had verzwegen,
maar dat slechts zeer weinigen van het bestaan van deze begraafplaats op de
hoogte waren.

De Pallar begraafplaats ligt op de noordoever van de Periya pallam ten zuiden
van de Pallar céri, die van de Kuravar en Paraiyar ten zuidwesten van het dorp
aan dezelfde rivier. De Kavuntar eigenaar van de rivieroever waar de Kuravar
in 1966 een dode begroeven, protesteerde fel tegen deze begrafenis ¢n eiste dat
men in het vervolg de doden in het midden van de rivierbedding zou begraven.
De Kuravar legden deze eis naast zich neer, omdat het bepaald niet de cerste
maal zou zijn, dat men een ter aarde bestelde later uit het kilometers naar het
oosten liggende irrigatiemeer Acan kulam moest opvissen, omdat de Periya
pallam door een zware regenbui pIotselmg in een snel stromende rivier veran-
derde.

De Paraiyar die hun doden op hetzelfde oevergedeelte begraven, bemoeiden
zich niet met dit conflict, omdat zij naar hun zeggen veel oudere en onaantast-
bare rechten bezaten. Het was in 1967 niet geheel duidelijk of Kuravar en Parai-
yar dit gedeelte van de oever ook in het vervolg zouden kunnen gebruiken voor
het begraven van hun doden.

De Cakkiliyar bezaten tot voor kort twee begraafplaatsen, namelijk de ‘ge-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 91



wone’ begraafplaats ten zuidoosten van het dorp aan de Periya pallam en een
aparte begraafplaats voor jonge kinderen ¢n tasans, een categorie half-priesters
van de Vishnu tempels. De Kavuntar boeren ten westen van de Cakkiliyar céri
stonden vroeger toe, dat de Cakkiliyar hun doden over de erven van enkele
boerderijen en door hun landerijen naar de Periya pallam brachten, maar op
zeker moment beviel hun dat niet langer. Door een verbod voortaan nog langer
over hun erven te gaan, het opheffen van een bestaand pad over hun land en het
met enige doornige struiken beplanten van een gedeelte van een zijrivier van de
Periya pallam hebben deze Kavuntar vermoedelijk in 1964, de Cakkiliyar weten
te dwingen hun begraafplaats aan de Periya pallam op te geven. De Cakkiliyar
begraven hun doden nu nog slechts bij de hoofdweg op de oever van genoemd
zijriviertje. Dezelfde Kavuntar zijn ook tegen deze begraafplaats in het geweer
gekomen, maar het zal hun ditmaal vermoedelijk niet gelukken de Cakkiliyar te
dwingen ook dit terrein prijs te geven, aangezien er voor de Cakkiliyar geen al-
ternatief meer bestaat. De moeilijkheden tussen de Cakkiliyar en deze Kavuntar
zijn niet beperkt gebleven tot begraafplaatsproblemen; zij dwongen de Cakkili-
yar in 1963 of 1964 ook het in hun velden gelegen Pattatalacci heiligdom op te
geven, waardoor een tijdeljjke tempel voor deze godin moest worden opgetrok-
ken bij de waterput van de Cakkiliyar. We zullen deze Kavuntar familie verder
nog tegenkomen bij het verplaatsen van cactusafscheidingen ten koste van land
behorend bij de Cakkilivar céri (zie Deel II: Politieke positie) en bij moeilijk-
heden als gevolg van sexuele relaties met Cakkiliyar vrouwen.

Veel van de moeilijkheden over de begraafplaatsen van Kuravar, Paraiyar en
Cakkiliyar lijken mij een gevolg van het slecht functioneren van de Kavuntar
panchayat en het ontbreken van een krachtige Ur Kavuntar. Daarbij komt dan
nog de rivaliteit tussen de lage kasten en de verdeeldheid binnen iedere lage
kaste op zich. Onderlinge ruzies leggen de bestuurskracht van de Kavuntar lam,
waardoor geen beslissingen kunnen worden genomen die voor alle partijen bin-
dend zijn. De lacune die op deze wijze in het bestuur ontstaat, wordt niet opge-
vuld door een krachtige officigle dorpspanchayat of door een krachtige positie
van panchayat-president, munsiff en karnam in het panchayat gebied van Iru-
patur. De rechten van de kasten die een politiek zwakke positie innemen, zijn
door deze bestuurslacune in ernstige mate onbeschermd, waardoor zij zich moei-
lijk kunnen verdedigen tegen agressieve Kavuntar boeren, het geknoei met eigen-
domsrechten of het verkwanselen van overheidsland door de karnam.

In de huidige ontwikkelingsfase, waarin de markt-incorporatie van het platteland snel
voortschrijdt en daar stormachtige veranderingen plaatsvinden op het gebiéd van nieuwe
en veranderde planterassen en de toegepaste technologie, zien we een afbrazk van de
lokale corporatieve kaste-groepen: de interne integratie van kaste-groepen, gaat verloren
ten gunste van nieuwe, het dorp meestal te boven gaande organisaties. We zien echter
tevens, dat de staat haar macht op lokaal niveau nog niet geheel heeft gevestigd, waardoor
de politieke incorporatie van het platteland ten achter blijft bij de markt-incorporatie. In
cen dergelijke situatie is de positie van de politiek-economisch zwakke (en intern vaak in
toenemende mate geatomiseerde) groepen versus degenen die de schaarse produktie-
middelen controleren en streven naar winstmaximalisatie, slechter dan ooit*., Het blijft
evenwel de vraag of een grotere macht van de staat op lokaal niveau een aanmerkelijke

92 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975}



verbetering van de politieke positie en rechtszekerheid der lage kasten met zich zou bren-
gen.

Hoewel de Pallar aan de oosi- en zuidzijde van hun wijk wel moeilijkheden
hebben met opdnngende Kavuntar boeren, zijn er tot nu toe geen problemen
gerezen ten aanzien van hun begraafplaats, aangezien deze op een glijoever van
de Periya pallam op overheidsgrond ligt. De in de politieke structuur van Irupa-
tur vrij krachtige positie van de Pallar heeft iot nu toe voorkomen, dat de Ka-
vuntar het terrein van de Pallar begraafplaats gebruiken voor zandafgraving.

4.5, DE TEMPELS

Alle tempels en eenvoudiger heiligdommen in Irupatur zijn het eigendom van
bepaalde groepen of huishoudingen. Er bestaan in Irupatur geen tempeltrusts
en de tempels als zodanig hebben dus geen bezittingen. Nu eens zijn zij gebouwd
op ‘purampokku’ land (ongebruikt land van de overheid), dan weer op het land
van bepaalde personen, In alle gevallen waarin groepen eigenaars en beheerders
van de tempels zijn, is het bestuur, zo er al een vorm van organisatic te onder-
kennen valt, slecht geregeld. Bij de Kavuntar tempels is er officieel enige mate
van organisatie bij het beheer, maar door enige sterfgevallen en onderlinge ru-
zies werkte deze organisatie in 1966-1967 nauwelijks en vormde het aanwezige
tempelfonds een bron van conflicten.

In deze paragraaf volsta ik met de bespreking van de toelatingsregels voor
enkele belangrijke tempels van het dorp. Zie voor de verschillende tempels en
heiligdommen en hun ligging blz. 94.

Een aantal kasten van het dorp bezit eigen tempels en heiligdommen, maar
geen enkele heeft “de beschikking’ over alle goden die men voor zich van belang
acht. Dit betekent dat groepen of daartoe behorende personen herhaaldelijk
tempels of minder belangrijke bouwsels beheren, waarvan eveneens andere
kasten of zelfs het gehele dorp gebruik maakt. Zo beschikt het dorp slechts over
¢én Mariyvamman tempel. Zie foto 9. Mariyamman is de godin van de pokken
en haar tempel vormt hier, zoals in vele dorpen van Coimbatore de centrale
dorpstempel. Deze tempel mag dan het eigendom zijn van en beheerd worden
door de Kavuntar, in feite is Marivamman een zeer belangrijke en gegerbiedigde
godin voor alle kasten. Aan het Mariyamman tempelfeest nemen dan ook alle
kasten deel; het is het feest bij uitstek, waarbij de eenheid van het dorp naar
voren komt, Nieuwe beelden voor andere tempels worden bij de Mariyamman
tempel ingewijd of althans aan deze godin voorgesteld met een piija (eredienst)
door de Pantiram in haar tempel.

De Mariyamman tempel bezit een ruime hal met buiten de ingang een diepe,
overdekte veranda, in tweeén gedeeld door een trap die naar de ingang van de
tempelruimte leidt. Voér de veranda is een met matten overdekt gedeelte, waar-
door de zon niet in de tempelveranda kan schijnen. Deze driedeling in tempel-
hal, veranda en met luifel overdekte ruimte is belangrijk bij de toelatingsregels
voor de verschillende kasten.

Meded. Landbouwkogeschool Wageningen 75-11 (1975) 93



tr2)

Wy InX Nvov
HNLNQY~-
HNINS

Ay
T o
A@Wa.f . Hn “
Ll N
+! £z, ’
¥ jr.y
o
= === —-3401VaWIOD
Z
O M
N
o <
W
.,&m_ii %
S ¢
&. Isl..

Jniedn)) [1g ua ut ussjeeldjeeiBaq us uswwopbiivy 'sjedwe)

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)

94



De in en rond Irupatur aanwezige tempels en heiligdommen (met hun priesters), en begraafplaat-

sen. Op de kaart zijn deze met cijfers aangegeven,

Kavuntar tempels en heiligdommen
1. Mariyamman tempel
2, Perumdl tempel

. Pillaiyar tempel

. Picantesvarar en Kaliyatal tempels

. Plague (Pest) Marivamman tempel

. Pillaivar tempel

. Niliyamman tempel

. Kanniyammmar, Perumal, Kanniyappar,

Muniyappicci, Karupparaiyan, Malaya-
pakavati en Macaraivan heiligdommen
9. Palaniyantavar tempel en Kanniyammar,
Pillaiyar en Bhadrakali heiligdomimen

10. Pillaivar heiligdom

11, Maciniyatal heiligdom

12, Perumadj heiligdom

13. Muniyappicei heiligdom

00 =] O Lh 9

Uppiliva Naykkar tempels en heiligdommen
14, Pillaivar tempel

15, Kanniyammar tempel

16. Malaiyatal tempel (verwoest}
17. Karupparaiyan heiligdom

Kucavar heiligdommen
18. Karupparaiyan heiligdom

Oftar tempels en heiligdommen
zie 8.
19. Pillaiyar tempel (buiten gebruik)

Pallar tempels en heiligdommen

20. Pillaiyar tempel, en de Witte Pi]laivar en
Katayaraiyan heiligdommen

21, Konkalaiyamman heiligdommen (buiten
gebruik)

22. Pappamma]) heiligdom

23. Karupparaiyan, Virakulatal en Katayaraiyan

heiligdommen

24. (Pallar tempels en heiligdommen bij de Acin kulam;

Vétacami tempel
Karupparaiyan heiligdom
Poficiyattal heiligdom
Kannivammar heiligdom
Roepende Piflaiyar heiligdom
Ramar heiligdom
Muniyappan heiligdom
Ayyacami heiligdom

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)

Pantiram

Yoorheen Tottiyva Naykkar, thans
Pantaram

Pantdram

idem

idem,

idem

Voorheen Itaiyar, thans Pantdram

Voorheen Ifaivar, thans Pantdram
(Deze heiligdommen zijn van be-
lang voor de Ottar)

Pantiram

idem

idem

Tottiva Naykkar
Pantaram

Voorheen Uppiliya Naykkar, thans
Tottiva Naykkar
Voorheen Uppiliya Naykkar, thans
Tottiva Naykkar

Uppiliya Naykkar

Yoorheen Pantaram

Pallar (A)

Paljar (A)
Pallar (A?)

onvolledig)
Pallar (A)
Pallar (B)
Pallar (A)
Pallar (A)
idem

idem

idem

idem

95



Kuravar heiligdommen
25. Vétacami heiligdom

Paraiyar tempels en heiligdommen
26. Mupiévaran tempel (buiten gebruik), en Voorheen Paraiyar
(27.) Pillaiyar heiligdom -

Cakkilivar tempels en heiligdommen

28. Peruma] tempel Cakkiliyar (A)
29. Pattatalacci tempel idem

30. Pattatalacci heiligdom (buiten gebruik) idem

31. Viramasti tempel (onvoltooid) -

32, Muniyappicei heiligdom Cakkiliyar (A)
33. Pillaiyar heiligdom idem

34. Kanniyammar tempel Cakkilivar (B)
Begraafplaatsen

I Hogere kasten. Tevens crematieplaats van Brahmanen en Komutti Cettiyar
1 Zeer jonge kinderen van hogere kasten

I Pantaram priesters

v Mohammedanen

v Pailar

VI Paraiyar en Kuravar

VII De oude Cakkiliyar begraafplaats
VIIL Voorheen de begraafplaats van zeer jonge Cakkilivar kinderen en van Cakkiliyar
tisans. Thans de algemene Cakkiliyar begraafplaats.

Bij tempelbezoek behoeven we niet in de eerste plaats te denken aan het uitoefenen van
godsdienstplichten; men bezoekt de tempels tevens voor het voeren van gesprekken en het
bijwonen van ceremonién. In verband met deze sociale functie zullen we bij het tempel-
bezock ook aandacht moeten besteden aan de Mohammedanen.

De kasten, die vrijelijk in- en witlopen zijn Brahmanen, Kavuntar, Pillai,
Ainuttan Cettiyar en Pantiram. De belangrijkste inkomsten van de Pantaram
priester van de Kavuntar tempels zijn de Rs. 1.25 die hij dagelijks krijgt van
steeds weer een ander gezin in ruil voor de heilige as, het heilige water en twee
bananen van de dagelijkse pliji in de Mariyamman tempel. De as, het water en
de bananen van de p{ja geeft de Pantaram uitsluitend aan de Brahmanen,
Kavuntar, Pillai en Ainattin Cettiyar. De Pantaram weigert andere kasten in te
schakelen bijj dit betalingssysteem en de anderen hebben ook niet gevraagd mee
te doen. Er bestaat twijfel over het al of niet betreden van de tempel door Nayk-
kar, Acari, Kucavar, Mohammedanen, Ottar en Komutti Cettiyar. De Pantaram
menen, dat Naykkar en Aciri de tempel altijd hebben kunnen betreden, zowel
vroeger als nu; Mohammedanen, Ottar en Komutti Cettiyar zouden de tempel
vroeger niet hebben kunnen betreden en ook nu nog zou hun dit niet zijn toe-
gestaan. De laatste twee echter weerspreken dit, waarbij een oude Ottan zelfs
opmerkt, dat hij het beeld van de godin kan aanraken, zonder dat de Kavuntar
zouden protesteren. We mogen aannemen, dat Naykkar, Aciri, Kucavar,
Mohammedanen, Ottar en Koémutti Cettivar niet in de tempelhal komen, als
daar ook Kavuntar zijn en het is dan ook niet te verwonderen, dat ik nooit heb

96 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975)



9. Het oude centrum van Irupatur met de Mariyamman tempel en, ten westen daarvan, de
Higher Elementary School. Van de tempel zijn te onderscheiden de veranda, de trap leidende
naar de veranda en een overdekt gedeelte voor de veranda. Onder de boom bij de school een
Pillaiyar heiligdom der Kavuntar (kaart op blz. 94, no. 10}.

kunnen constateren dat leden van deze kasten in de tempel komen, immers deze
tempel is één van de belangrijkste trefpunten van de Kavuntar. Naast de vier
Scheduled Castes geven ook Vannar, Nacuvar en Valaiyar toe, dat zij niet in de
tempelhal mogen komen. Iets minder strak zijn de regels voor toelating tot de
veranda. Aan vier van de in Irupatur aanwezige kasten is het verboden in de
veranda van de tempel te komen; dit verbod geldt Pallar, Kuravar, Paraiyar en
Cakkiliyar. Nog vier andere kasten komen ook niet in de veranda als daar
Kavuntar zijn; dit zijn Vannar, Nacuvar, Valaiyar en Ottar. Als het hard re-
gent, mogen de Vannar, Nacuvar, Valaiyar en Ottar op de veranda staan, zelfs
als daar Kavuntar aanwezig zijn en dan mogen, zoals ik constateerde, de Pallar
op de trap staan die leidt naar de tempeldeur en die de twee veranda’s scheidt.
Rijst (in 1966 en 1967 op de bon!) wordt in verband met de uitdeling der rant-
soencn soms door Pallar en Valaiyar arbeiders naar de veranda van de Mari-
yamman tempel gebracht (nooit door Cakkiliyar); in dit bijzondere geval vin-
den we dus Valaiyar en zelfs Pallar in de tempelveranda.

Cakkiliyar, Paraiyar en Kuravar zijn sterk geneigd een zekere afstand te be-
waren tot personen van hogere kasten en zij mijden de overdekte ruimtes van
huizen en tempels van hogere kasten. Het is daarom niet te verwonderen, dat de
leden van deze drie kasten niet onder de luifel van matien voor de tempel komen.
Als zij willen luisteren naar gesprekken in de tempelveranda, dan blijven ze
staan bij de pilaren, die de luifel steunen. Er is hierbij sprake van een gedrag dat

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 97



duidelijk afwijkt van dat van de Pallar: de leden van deze laatste kaste ziet men
vaak onder de luifel, waar zij, gezeten op een trede van de trap naar de tempel-
deur, praten met Kavuntar, die in de veranda zitten.

Er zijn Kavuntar die Cakkiliyar dwingen tot handelingen die zij normaal niet
zouden verrichten. Zo constateerde ik dat een groepje in de veranda gezeten
jongere Kavuntar industrie-arbeiders een Cakkiliyan thee lieten halen uit het
café bij het Panchiayat Board House en zich de thee door hem lieten aanreiken
in de veranda. De Cakkiliyan kwam bij deze gelegenheid dus onder de luifel.
Een Kavuntar jongen van zestien jaar merkte naar aanleiding van dit voorval
bitter op: ‘Als de Kavuntar ook z6 met de Cakkili omspringen, dan is het geen
wonder, dat die lieden ons zo weinig respect betonen.’

De problemen bij het aanbidden van de godin Mariyamman zijn voor Cak-
kiliyar, Paraiyar, Kuravar, Pallar en Valaiyar zo groot, dat dit volgens de Pan-
taram alleen op hoogtx_]dagen door de leden van deze kasten wordt gedaan
(vanaf het plein véér de tempel).

De situatie in de overige Kavuntar tempels wijkt weinig af van die in de Ma-
riyamman tempel. Alleen voor de kleine, wat afgelegen en sociaal minder be-
langrijke Pillaiyar tempel ten zuidwesten van de Uppiliva Naykkar tottam zijn
de toelatingsregels wat minder strak: buiten Pallar, Kuravar, Paraiyar en Cakki-
liyar kan iedereen deze tempel betreden.

Voor de tempels van hogere kasten kom ik tot de conclusie, dat de Scheduled
Castes slechts tot op zekere hoogte een aparte categorie vormen in het patroon
van toelatingsregels. Wat betreft het betreden van de tempelhallen maken zij
deel vit van een veel grotere categorie en slechts bij het betreden van de veran-
da’s vinden we de vier kasten enigszins verenigd. Bezien we de situatie voér de
tempelveranda, dan blijkt het nodig de Pallar apart te zien van de drie overige
Scheduled Castes. Van verandering in de gedragspatronen is weinig te bespeu-
ren: alle kasten lager dan de Pantiram namen en nemen nog de grootste voor-
zichtigheid in acht en trachten zo weinig mogelijk aanstoot te geven. Het zou
onjuist zijn deze tempels van de Kavuntar als publieke gelegenheden te verge-
lijken met de teashops.

Van de lage kasten bezitien slechts Pallar en Cakkiliyar ruime tempels, waar-
bij toclatingsregels een rol kunnen spelen. De Pallar maken voor hun Pillaiyar
en Vétacimi tempels bezwaar tegen het betreden deor Cakkiliyar, Paraiyar,
Kuravar, Komutti Cettiyar en Mohammedanen. De meningen over het betre-
den van de Pallar tempels door Kuravar, Komuiti Ceitiyar en Mohammedanen
zijn verdeeld, maar met klem wijzen de Pallar toelating van Cakkiliyar en Parai-
yar af. Bij het Vétacami tempelfeest heb ik kunnen constateren, dat Cakkiliyar
tijdens de piija buiten de met een luifel overdekte ruimte voor de tempel bleven
staan. Ja, op een gegeven moment verrichtte een oude Pallar pacéri véor de tem-
pel een piija apart voor een groep Cakkilivar, omdat de afstand tussen hen en de
tempelhal te groot was; zijn zoon zette de pGja’s in de tempel zelf voort. De
Pallar vertelden mij later, dat de Cakkiliyar zeker wel onder de luifel mochten
komen, maar dat zij dat niet deden, in verband met de onder de luifel aanwezige

98 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



Kavuntar. Ik vermoed echter, dat de Cakkiliyar ook zonder de aanwezigheid
van de Kavuntar uit respect voor de Pallar niet in het overdekte gedeelte zouden
zijn gekomen.

De Cakkiliyar vertellen dat zij in hun ruime Perumail tempel geen Paraiyar,
Kuravar en Komutti Cettiyar toelaten. Tk ben er echter niet van overtuigd, dat
men de leden van deze drie kasten inderdaad de toegang zou weigeren.

Pallar en Cakkiliyar hebben er geen bezwaar tegen als leden van de niet-
genoemde kasten hun tempels betreden en leden van hogere kasten hebben er
ook geen bezwaar tegen dit te doen. De hogere kasten beschouwen de tempels
van Pajlar en Cakkiliyar wel degelijk als godshuizen en vooral tijdens tempel-
feesten betreden zij deze tempels. Bij het tempelfeest van de Pallar Vetacami
tempel bracht de [Jr Kavuntar, het traditionele dorpshoofd, mij zelf bij het
beeld van de god in de tempel. Daar droeg hij de Pallar pticari op hem heilig
water, as en turmeric (geelwortel) te geven, of beter, hij maakte de Pallar plicari
deze stoffen afhandig en gaf mij zelf wat van het water te drinken en bracht de
heilige tekenen op mijn voorhoofd aan.

Bij het feest voor de Pattatalacci tempel doet zich zelfs het feit voor, dat Cak-
kiliyar vrouwen de tempel in de periode van het tempelfeest niet betreden, ter-
wijl vrouwen van hogere kasten dat wel doen. De Cakkilivar geven hierbij
als verklaring, dat hun eigen vrouwen door het eten van rundvlees te onrein zijn
om de tempel te betreden. Deze verklaring kan echter terzijde worden gescho-
ven, omdat Cakkiliyar mannen de tempel wel betreden, en bovendien eet men
in de periode van het tempelfeest geen rundvlees. Het lijkt mij waarschijnlijker
dat men liever niet heeft, dat viouwen de tempel betreden, maar dat men niet
kan voorkomen, dat vooral Kavuntar vrouwen het wel doen. In het algemeen
laten de Cakkiliyar leden van hogere kasten voorgaan in hun tempels en laten
zij zelfs toe, dat Kavuntar regelend optreden bij de piija’s. “Wij gaan voor hen
uvit de weg’, verzuchten de Cakkiliyar. Zoals we opmerkten, is dit bij de Pallar
niet anders, althans niet bij de relatief kleine ‘pdcari’ factie die feitelijk wat posi-
tiever staat tegenover de Kavuntar dominantie dan de ‘Nacuvar’ factie (zie
Deel I1: Politieke positie).

In Sulur bleck de priester van de Madurai Viran tempel een Pantaram te zijn.
Cakkilivar brachten deze eigenaardigheid in verband met de aanwezigheid van
Tévar (de aldaar dominante kaste) tijdens de tempelfeesten van deze typische
Madurai Matari held en heilige; een Pantaram kan heilig water te drinken geven
aan en heilige tekens aanbrengen op het voorhoofd van leden van hoge kasten
(zie ook 4.6.3). Bij het Pattatalacci feest in Nesavur kon ik bij herhaling con-
stateren, dat de Pantaram en de Xavuntar instructies gaven aan de Cakkiliyar
piicari en aan de Cakkiliyar in het algemeen over de te verrichten handelingen.
Deze instructies volgden de Cakkiliyar ook op. Zelfs in de eigen religieuze sfeer
laten de hoge kasten de Cakkilivar niet met rust. Ik moet hier onmiddellijk aan
toevoegen, dat de Cakkiliyar adviezen van de hoge kasten vragen en dat, door
het (thans?) vrijwel steeds zwakke leiderschap bij deze kaste, een zekere patro-
nage vanuit de dominante kaste bijdraagt tot een ordeljjk verloop der festivi-
teiten.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 99



Ook buiten de tempelfeesten zijn leden van hoge kasten bereid de tempels
van Pallar of Cakkiliyar te betreden. De President-Kavuntar verklaarde dat hij
het voorzitterschap van een Cakkiliyar huwelijk zou weigeren als het huwelijk
werd gesloten in een woonhuis, maar dat hij er geen bezwaar tegen zou hebben
bij het huwelijk aanwezig te zijn, als dit werd gesloten in de Perumal tempel van
de Cakkiliyar (zie ook blz. 73 en 167).

De situatie in de tempels van de dorpen in de omgeving is vrijwel identiek aan
die in Irupatur: ook in deze dorpen worden de tempels niet betreden door de
Scheduled Castes, Vannar, Nacuvar en Valaiyar, terwijl vooral Qtiar, maar ook
de lagere hoge kasten, zich beperkingen opleggen bij aanwezigheid van leden
van de dominante kaste.

In het industrie-centrum Peelamedu zijn de Mariyamman en Perumail tem-
pels, met respectievelijk Pantiram en Brahmanen als priesters, niet alleen voor
de Cakkiliyar gesloten, maar deze moeten daar tijdens de piija buiten de tempel
zelf hun kokosnoten breken, omdat de dominante Naiytu het niet goedkeuren,
dat de priesters van deze tempels dat voor hen doen. De Cakkilivar vormen in
Peelamedu de enige lage kaste.

De situatie in de steden Irugur en Sulur is mij uit de gevoerde gesprekken niet
geheel duidelijk geworden. De leden van de verschillende kasten spreken elkaar
sterk tegen. Bij een onderzoek naar de sociale achterstelling van kasten, of nog
sterker, bij een onderzoek naar de positie der Onaanraakbaren, kan men niet
afgaan op wat de mensen zeggen. Wil men enig inzicht krijgen in de sociale rea-
liteit, dan is observatie niet alleen nuttig, maar zelfs een dwingende noodzaak.
Hiertoe was ik in deze plaatsen niet in de gelegenheid. Ondanks de opmerkingen
van de dominante Tévar in Irugur, moet ik aannemen, dat de Cakkiliyar hier
noch de particuliere, noch de publieke tempels betreden. Qok komen de Cakki-
liyar niet in de Pallar tempels. De Paraiyar en de Pallar bezoeken de publicke
tempels in deze stad reeds meer dan tien jaar en hetzelfde geldt in Sulur voor
deze kasten. Tottiya Matari in Sulur vertelden mij, dat zij in ongeveer 1948 door
enkele leden van de hier dominante Tévar kaste werden uitgenodigd naar de
publieke Ishvara en Perumdl tempels te komen en daar binnen te gaan. Hun
conclusie is nu dat zij de publieke tempels wel mogen betreden, maar de parti-
culiere tempels niet. Madurai Cakkiliyar uit dezelfde stad beweren echter, dat
zij ook de overheidstempels niet betreden en dat zij hun offers buiten de tempel,
ja, zelfs buiten de tempelhof aan de Brahmaanse priesters geven. Ik neem aan
dat de Cakkiliyar in Sulur in het algemeen niet in de tempels komen die worden
bezocht door leden van hogere kasten, hoewel zij hiertoe vroeger bij ‘temple
entry’ acties wel zijn uitgenodigd ; zij laten het na enerzijds uit respect en ander-
zijds uit angst voor de hogere kasten.

Ik meen te kunnen constateren, dat in de steden vooral de Cakkilivar de
tempels die het eigendom zijn van de door de overheid gecontroleerde trusts of
van hogere kasten, nog weinig betreden. Discriminatie door de hogere kasten,
gebrek aan initiatief van de Cakkiliyar, angst voor represailles en voor vecht-
partifen spelen hierbij een rol.

100 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



4.6, DE DEELNAME AAN TEMPELFEESTEN EN KALENDERFEESTEN

In deze paragraaf bespreck ik een drietal tempelfeesten die ik in Irupatur,
Kilakkupalayam en Nesavur bijwoonde, namelijk het Mariyamman tempel-
feest, het Vétacami feest van de Pallar en het Pattatalacci feest van de Cakkili-
yar. Het is daarbij niet mijn bedocling om een analyse te geven van de culturcle
inhoud en de precieze gang van zaken. Ik zal slechts die aspecten belichten, die
inzicht verschaffen in de status en de eventuele statusverandering der vier lage
kasten, hun onderlinge verschillen en de verschillen tussen deze lage kasten en
de midden kasten.

Het Mariyamman tempelfeest is van belang, omdat de godin van de koepok-
ken, Mariyamman, in de Little Tradition van deze streek een centrale plaats in-
neemt en haar feesten vaak nog ware dorpsfeesten zijn, waarin niet alleen in-
dividuele leden van alle kasten participeren, maar ook de ordening der kasten
als groepen blijkt. Helaas werd dit feest in 1966 of 1967 niet gevierd in Irupatur®
en verscheidene informanten benadrukten, dat dit jammer voor mij was, omdat
ik dan goed zou kunnen zien hoe alle kasten daarin hun aandeel hadden. Het
staat echter niet vast dat dit inderdaad zo zou zijn: door het voortschrijdende
secularisatieproces constateren we bij alle festiviteiten met een religieus karakter
een verminderde belangstelling voor en een in onbruik raken van tal van rituelen
en ceremonién. Door gesprekken en observatie krijgt men de indruk, dat een
steeds grotere nadruk komt te liggen op het recreatieve karakter, een aspect
waarbij kasteregels minder zwaar wegen dan bij de rituelen en ceremonién. Het
is ook niet zeker dat bij een dergelijk feest nog sprake zou zijn van participatie
van alle kasten als groepen, waardoor de positie der kasten en de intcgratic
binnen het dorp bevestigd zou worden. Bij een bespreking van het Mariyamman
feest moet ik volstaan met gebruik te maken van hetgeen ik te weten kwam over
de viering in Irupatur in 1955, aangevuld met hetgeen ik in 1967 meemaakte in
Kilakkupalayam. De twee andere tempelfeesten, het VE&tacami feest van de
Pallar en het Pattatalacci feest van de Cakkiliyar, woonde ik in 1967 bij in
Irupatur. Vergelijking van deze feesten, die doorgaans sterker kastegebonden
zijn dan het Mariyamman feest, verschaft inzicht in de verschillen ten aanzien
van participatie door leden van andere kasten of van die kasten als groepen,
hetgeen opnieuw licht werpt op de positie der lage kasten. Tot slot besteed ik
enige aandacht aan de feestelijkheden in de maand Tai.

4.6.1. Her Mariyamman feest

In 1955 kwam bij de opening van het zeventien dagen durende Mariyamman
feest in Irupatur nog naar voren, welke kasten en groeperingen binnen de Vellala
Kavuntar van ouds belangrijk waren in het dorp: de leider van de Kanniyila
Kavuntar met de titel Mippattukkarar en de leiders van de vier in het dorp van-
ouds belangrijke gotrams der Centalai Vellala Kavuntar met de titel Taravarta
Kavuntar brachten piri naar de tempel, evenals de leiders van de Uppiliya
Naykkar, de Ottar en de Pallar. De Pantaram merken hierbij uitdrukkelijk op,

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 101



dat de Paraiyar en Cakkiliyar, die beide toch vanouds aanwezig zijn in Irupatur,
geen piri kunnen brengen. Tijdens de openingsplechtigheid neemt de Mippat-
tukkdrar der Kanniydla Kavuntar iets van de piri der vier Vellila Kavuntar
gotram leiders en betreedt het sanctum sanctorum van de tempel waar hij de
puri over het Mariyammanbeeld spreidt. De Pantiram verricht hierna een piija.
De piiri gebracht door de Uppiliya Naykkar, Ottar en Pallar wordt daarentegen
in de buiten-veranda van de tempel geplaatst; het voedsel gaat niet naar binnen.
Nadat de Pantaram in de tempel de piija heeft verricht met de piri van de Kan-
niyila en Centalai Kavuntar komt hij naar buiten en legt wat bloemen in de
manden van de Uppiliya Naykkar, Ottar en Pallar. De piiri vit de dorpen waar-
van de Mariyvamman tempels betrekkingen onderhouden met die in Irupatur,
wordt wel in de tempel gebracht, omdat de delegaties nit Vellala Kavuntar,
Kurumpa Kavuntar of Mutaliyar bestaan. Na de paja’s wordt de piri verdeeld.
Het zou van groot belang zijn precies te weten, wie daarbij een deel van het
voedsel in ontvangst genomen heeft, maar deze feiten bleken niet meer te ach-
terhalen. Ook hierbij zal vermoedelijk gelden, dat men liever weggeeft dan ont-
vangt en dat alleen de armen het tempelvoedsel nuttigen. De piri der Kavuntar
wordt verdeeld over iedereen, alleen de Brahmanen en Komuiti Cettiyar weige-
ren het. De puri van Uppiliya Niykkar en Ottar wordt geaccepteerd door de
kasten die een lagere positie innemen, waarbij ik in het midden laat wie dat pre-
cies zijn. De piri der Pallar kan worden verdeeld over Pallar, de Vannar en
Nacuvar der Pallar en de Cakklllyar waardoor nog eens dundehjk naar voren
komt, dat de Linkerhand Cakkiliyar wel en de Paraiyar (Rechterhand) en Kura-
var geen voedsel van de Linkerhand Pallar accepteren.

In 1967 bleck in Kilakkupalayam dat de zestiende dag van het Mariyamman
feest bijzonder belangwekkend is: dan komen grote menigten naar de tempel.
Van buiten het dorp komen vooral Kavuntar delegaties, begeleid door Paraiyar
kompu blazers en trommelaars en Cakkiliyar trommelaars en dansers. Qok
delegaties uit Irupatur zijn er heen gegaan, waarbij alleen de offers van de Ka-
vuntar en de waarschljnhjk in hun groep meelopende Pillai en Ainattan Cettiyar
in de tempel gekomen zijn. Als allerlaatste groep brengen de Cakkiliyar hun
offers in de avond van deze zestiende dag. De gaven van Pallar en lagere kasten
worden buiten de tempel tegenover de geopende deuren geplaatst. Interessant
zou het zijn te weten, waar de midden kasten hun offers plaatsen tijdens de paja,
b.v. al of niet in de veranda. Helaas kon ik deze verschillen in de gedragspatro-
nen niet controleren tijdens het feest in Kilakkupalayam, een dorp, dat een een-
voudiger kastesamenstelling bezit dan Irupatur.

De feestvierenden dansen rond de kampam, een korte houten stam met bo-
venin drie takken waartussen de piivitu, de vuurpot, is geplaatst. Het dans-
terrein is afgezet met toranams, palen waaraan nim en mangobladeren hangen.
Het terrein dat begrensd wordt door de toranams, mag slechts door de leden
van één kaste niet worden betreden, namelijk de Cakkiliyar. De dansenden
worden voorafgegaan door Paraiyar die de mattalam en tutumpu trommels
slaan; alleen zij bezitten het recht te trommelen bij de kampam. De Cakkiliyar
trommelen buiten het dansterrein op hun tappattai en venkala tutumpu. In

102 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



Kilakkupalayam heb ik dit kunnen constateren en voor de vroegere feesten in
Irupatur wordt precies hetzelfde verteld. De Pallar dansen niet mee, al zouden
ze het wel mogen, vertelt men in Irupatur, en in Kilakkupalayam heb ik ook
geen Pallar kunnen ontdekken onder de dansenden. In Irupatur schijnen de
Kuravar de gewoonte te hebben zich te verkleden bij het Mariyamman tempel-
feest en in de vermomming van bijvoorbeeld god Krishna aan het dansen deel
te nemen. Het is mij niet gebleken, dat Paraiyar meedansen zonder te tromme-
len. Tk meen dat in het algemeen Pallar, Kuravar en Paraiyar niet meedansen
en dat dit ook niet op prijs gesteld wordt, tenzij zij bij dit dansen een functie
hebben. Opmerkelijk en belangrijk blijft het, dat men slechts van de Cakkiliyar
zegi, dat zij het door toranams begrensde terrein niet mogen betreden. In Irupa-
tur heeft zich bij het laatste Marivamman feest van 1955 ten aanzien hiervan een
probleem voorgedaan. De Cakkilivar gingen toen, evenals de Paraiyar, trom-
melen in de kring van dansenden rond de kampam. Er ontstond een ruzie tussen
de Paraiyar en Cakkiliyar, die eindigde, toen de Kavuntar de Cakkiliyar bevalen
buiten de begrenzingen van het dansterrein te blijven.

De kummi, een snelle reidans, geleid door een voorzanger/danser, wordt al-
leen gedanst door de hoge kasten; zelfs Acari, Kucavar, Mohammedanen of
Ottar ziet men deze combinatie van zang, dans en handgeklap niet tezamen met
de Kavuntar uitvoeren. Interessant is, dat een groep Cakkiliyar tijdens het Ma-
riyamman feest in Kilakkupalayam ook enige ingestudeerde kummis danste,
waarbij zij de teksien in het Tamil zongen. We zouden hierbij van een accultura-
tieverschijnsel kunnen spreken, waarbij de Kavuntar de referentiegroep vor-
men. De Cakkiliyar dansten hun traditionele dansen en de kummis ergens op
het terrein buiten de tempel, apart van de anderen.

Tijdens de grote tempelfeesten proeft men nog iets van de thans verwaterde en voor de
buitenstaander moeilijk vast te stellen traditionele patronen van ‘verticale solidariteit’®,
die er tussen verschillende kasten in een bepaald gebied bestaan: bij de feesten is er niet
alleen een taakverdeling tussen de kasten van het dorp, maar ook vinden we er een zekere
taakverdeling over de kasten die in verschillende dorpen wonen. Zo viel het mij op, dat de
traditionele leider van de kieine Kanniyala Kavuntar gemeenschap in Irupatur het recht
en de plicht heeft het Marivamman tempelfeest in Kilakkupalayam te initi€ren; hij speelt
ook ecn belangrijke rol bij het Angatal tempelfeest in Adutur. Beide dorpen bezitten geen
eigen Kanniyila Kavuntar kastegroep. Pallar van Rasipalayam en Irupatur heeft men bij
het Mariyamman tempelfeest in Kilakkupalayam nodig, omdat zij moeten helpen bij het
voortduwen en trekken van de tempelkar waarop het beeld van de godin staat, Vagelijk
voelt men bij de feesten de ‘verticale solidariteit’ tussen de kasten in een streek, die een
band tussen de dorpen schept, onderhoudt en symbaliseert. Deze band tussen bepaalde
dorpen vinden we ook terug in de traditioneel noodzakelijke declname van bepaalde dor-
pen in het feest. Bij de organisatie van het Mariyamman feest in Kilakkupalayam let men
er steeds op, dat de delegatie van Irupatur het eerst arriveert en zijn offers brengt, waarna
in volgorde de delegaties uit andere dorpen verschijnen.

Ik heb mij niet beziggehouden met deze traditionele grocperingen van dorpen en het is
mij onbekend, waarom Irupatur op het gebied van tempelfeesten niets te maken heeft met
een dorp als Merkupalayam, maar daartegen behoort tot eenzelfde categorie als Kilakku-
palayam. Wellicht zou een studie van de oude nafu en kiramam indelingen, zoals door
Brenda Beck (1972 vooral hoofdstuk 2 en 3) nitgevoerd voor Kankayam natu bij de oost-
grens van Coimbatore district, hier verduidelijkend werken, gesteld dai een dergelijke
studie in het gebied rond Irupatur nog kan worden uitgevoerd.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 { 1975) 103



4.6.2. Het Vetacami feest

De Vétacami tempel bij het irrigatiemeer Acin kulam is zeker niet alleen van
belang voor de Pallar, ook al heeft hij dan Pallar priesters”. Leden van alle
Hindoe kasten in Irupatur en omliggende dorpen erkennen Vétacimi als be-
langrijk en machtig. Thans wordt bij het bestaande kleine heiligdom een forse
stenen tempel gebouwd waarvan de constructie geheel wordt gefinancierd door
Vellila Kavuntar uvit Nesavur, Adutur en Irupatur. Het draagbeeld van de
Vétacami tempet is het cigendom van een Vellala Kavuntar familie. De belang-
stelling van de Kavuntar voor Vétacami is dus zeker niet beperkt tot het bij-
wonen van het tempelfeest: individuele Kavuntar brengen ook vrij grote finan-
ciéle offers voor deze god.

Twee dagen voor de werkelijke feestdag is er een belangrijke pGja voor het
huis van de Pallar priester van de Vétacimi tempel. Behalve Pallar zijn bij deze
piija enkele Cakkiliyar jongens aanwezig, die tijdens de eredienst trommelen en
een deel van het gekookte voedsel krijgen. De dag voor het grote feest kookt de
priester bij de tempel, die duidelijk buiten de Pallar wijk ligt, het offervoedsel.
Ook dit voedsel wordt weer verdeeld over de Pallar en Cakkiliyar. Opmerkelijk
is, dat hierbij in 1967 enkele in de buurt van de tempel wonende Kavuntar aan-
wezig waren en dat zij het offervoedsel accepteerden en aten. Dit zijn geen be-
langrijke boeren van het dorp; deze laatsten komen pas op de werkelijke feest-
dag.

Kavuntar in het dorp, bij wie ik informeerde of leden van hun kaste voedsel,
gekookt door de Pallar priester aten, waren er van overtuigd dat dit nimmer ge-
beurde. De Kavuntar waarvan de Pallar vertelden, dat zij het voedsel wel had-
den geaccepteerd, gaven dat onmlddelh_]k toe. Zowel de Pallar als deze Kavuntar
menen, dat het hier om een recent verschijnsel gaat. Ik acht het echter niet uitge-
sloten, dat ook vroeger wel enige Kavuntar het offervoedsel bij de tempel accep-
teerden. Met verwijzing naar mijn kritiek op McKmM MARRIOTT (zie 5.1.1) ben
ik ook hier van mening, dat de status van de Kavuntar als corporatieve groep
niet wordt verlaagd, doordat enkele minder belangrijke leden incidenteel voed-
sel aanvaarden, dat door een Pallar priester bereid is. Men kan zich echter af-
vragen of de persoonlijke status van deze volwassen Kavuntar niet lijdt onder
deze handelwijze. In het bovenvermelde geval geloof ik dat niet of nauwelijks.
Voor leden van andere kasten waren en zijn zij minder belangrijke Kavuntar, die
vrij liberaal zijn in hun contacten met leden van lagere kasten. Hun status bin-
nen de eigen kaste als kleine boeren/landarbeiders is niet bijzonder hoog. Het
blijven echter leden van de dominante kaste die niet verpauperd en marginaal
zZijn en zij vertonen niet het zogenaamde ‘poor whites’ effect, waarbij arme leden
van de hoge kaste de inferioriteit der lage kaste scherp benadrukken en trachten
te handhaven. Men kent deze Kavun{ar en neemt hun niets kwalijk. Het is be-
paald niet zo, dat de Pallar door het gedrag van deze Kavuntar denken, dat hun
status hoger wordt. Het accepteren van door een Pallar priester gekookt offer-
voedsel staat overigens ook beslist niet gelijk aan het accepteren van gekookt
voedsel in een Pallar huis. Tenslotte maken de Kavuntar zich ook niet druk over
het heilige water, dat de Pallar priester na de pilja’s op de grote feestdag te drin-

104 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



ken geeft en over de toeschouwers sproeit. Er zijn Kavuntar die zeggen, dat nie-
mand van hun kaste dit heilige water accepteert, maar de werkelijkheid leert
anders. In de Vétacami tempel gaf het traditionele hoofd van de Vellala Kavun-
tar, de Ur Kavuntar, zijn kleinkinderen, mijn assistent en mij dit water zelf t¢
drinken. Wat betreft het heilige water zegt de Pallar priester wel, dat de Kavun-
tar het water vanouds in hun handen accepteren en het drinken. Een Kavuntar
Vannan ziet wel een heel strenge wet als werkelijkheid: hij vertelde mij dat de
Pallar priester zelfs geen ‘tirttam’, heilig water, over de Kavuntar sprenkelt. Het
is mogelijk dat de Pallar priesters een afwachtende houding aannemen, als het
gaat om de werkelijke Periya Kavuntar van Irupatur en omliggende dorpen. Zij
zullen hun wellicht alles voorhouden en niets opdringen. Helaas bezit ik hier-
over geen gegevens. De differentiatie in de gedragspatronen ten aanzien van ver-
schillende Kavuntar mag men niet onderschatten: de Pallar priesters weten heel
precies wie zij voor zich hebben.

Het niet fysiek onaanraakbaar zijn der Pallar wordt bevestigd, als we consta-
teren, dat de Pallar priester nogal ecns met zijn duim de heilige as aanbrengt op
het voorhoofd van Kavuntar en anderen.

Het is opmerkelijk hoezeer het VEtacami feest een aangelegenheid is van zowel
Pallar als van hogere kasten. De leider van de Kanniyila Kavuntar of zijn ver-
vanger zien we 00k hier weer als een persoon met bijzondere functies: hij heeft
het recht en de plicht om ’savonds aan het hoofd van de stoet die met het draag-
beeld rond de tempel trekt (het ‘nirammanai’ ritueel), te lopen met een kieine
lans waarop een citroen is geprikt en die met bloemen is versierd. Opvallender
is echter het onderdeel van de feestelijkheden, waarbij de Pallar als priesters
worden vervangen door de Tottiva Naykkar. Veel vrouwen van hoge kaste
hebben smiddags bananen en ongeraffineerde suiker gebracht, In feite kan
iedereen bananen brengen, maar de schil kan slechts worden verwijderd door
mensen die behoren tot kasten in wier huizen de Tottiya Naykkar kunnen eten
{Brahmanen, Kavuntar, Pillai, Ainttdn Cettiyir, Pantaram, Uppiliya Naykkar
en Kucavar). De bananen en de suiker worden tot een pap gestampt, waarna de
Ur Kavuntar porties van dit voedsel op een laken legt, dat de Kavuntar Vannan
heeft gespreid. Dan volgt het ritueel dat men ‘kavalam etutal’ (‘een mond vol
nemen’) noemt en dat de Tottiya Naykkan met enkele tasans verricht.

Nadat de Pallar pUcari uit de tempel gekomen is en water (‘tirttam’) over het laken en de
potien met voedsel heeft gesprenkeld, maakt de Toftiya Naykkar priester op de grond het
Vishnu teken, een drietand, verricht een piija en blaast de kinkhoorn. Daarna maken hij
en zijn helpers (een Tottiva Naykkan en cen Mutaliyin) enkele danspassen alsof ze in
trance zijn. Terwijl zij een stok in beide handen achter de rug geklemd houden, knielen zij
zij neer bij het op het laken gelegde voedsel en nemen zo groot mogelijke happen. De stok
op de rug geklemd houdende, staan zij op en spugen het godenvoedsel in de handen van
wie¢ het ook maar eten wil. De meeste ontvangers zijn kinderen van midden en lage kasten.
Nadat de Tottiya Naykkan op die manier driemaal voedsel heeft vitgedeeld, legt de Van-
nan het laken op een andere plaats waar dit ‘kavalam etutal’ wordt herhaald. Zo gaat men
in een boog rond de tempel.

In de namiddag halen een aantal Pallar het draagbeeld op, dat geverfd en ver-
sierd is door een Kavuntan. Een Kavuntar vrouw gaat hierbij ‘in trance’, waar-

Meded. Larndbouwhogeschool Wageningen 75-11 (19735) 105



op de Pallar de god vragen hun hun zonden te vergeven. Hierna volgt een pija
door een Pallar piicari, waarna het beeld door de Pallar naar het tempelterrein
wordt gedragen. Daar aangekomen moet een oneven aantal kokosnoten op een
steen kapot worden gegooid; in 1367 gooide een Kavuntan drie kokosnoten
kapot.

Het ‘nirammanai’ ritueel, waarbij het draagbeeld rond de tempel wordi ge-
voerd, kan iedereen tegen betaling van Rs. 1.25, een kokosnoot en bananen,
laten verrichten, nadat de Kanniyéla Kavuntan en een lid van de Kavuntar fami-
lie van wie het draagbeeld is, dit reeds hebben gedaan; ook enkele Cakkiliyar
bleken de god beloofd te hebben het draagbeeld in processic rond de tempel te
laten dragen en lieten ditin 1967 ook doen.

Volgens de Pallar kan tijdens de phja’s iedereen onder de overkapping voor de
tempel komen, maar houden leden van lage kasten zich uit eerbied wat afzijdig,
als er leden van hoge kaste en vooral Kavuntar onder de pantal staan. Zo kon
het dus gebeuren, dat de zoon van de oude Pallar piciari in de tempel piija’s ver-
richtte voor onder de pantal staande Kavuntar en dat tegelijkertijd de priester
zelf onder de pantal plija’s verrichtte voor een groep Cakkilivar, die buiten de
overkapping van de tempel stond. De opmerking betreffende het onder de luifel
komen van leden van lage kasten klinkt heel plausibel; ik heb bijvoorbeeld kun-
nen constateren, dat een Paraiyar meisje onder de overkapping stond.

Brengt de Pallar priester wel heilige as aan op het voorhoofd van leden van
hoge en midden kasten, hij doet dat niet bij Cakkiliyar of Paraiyar: leden van
deze twee kasten en vermoedelijk ook Kuravar krijgen wat in hun hand ge-
strooid.

4.6.3. Het Pattatalacci feest

Het Pattatalacci tempelfeest der Cakkiliyar neemt in het dorpsleven een geheel
andere plaats in dan het Vétacami feest. De belangstelling van de andere kasten
voor dit feest schijnt van zeer recente datum te zijn; men spreekt van tien jaar.
Alleen de Pallar hebben de traditie een delegatie te zenden. Dit feest is veel meer
een zaak van de Cakkiliyar dan dat het Vétacami feest een Pallar aangelegen-
heid is.

Het tempelfeest wordt thans geinitieerd door een Kanniyala Kavuptan. Dit
gebeurde voor het eerst in 1966 en vervolgens ook in 1967. De Kanniyala Ka-
vunitan in kwestie vertelt, dat hij in 1966 op een nacht de tempelbel van de Pat-
tatalacci hoorde en met een familielid eens ging kijken wat er aan de hand was.
De Cakkiliyar vonden dit zo opmerkelijk dat zij hem uitnodigden het feest met
een plja in te wijden en dit ook in de toekomst te doen.

De Kanniyd]a Kavuntan brengt zelf een pot water, een kokosnoot, enkele bananen,
kamfer enz. mee; hij wil bij de puja zeker geen gebruik maken van water nit de Cakkiliyar
put. Men kan zich voorstellen dat de Cakkilivar het op prijs stellen, dat een Kanniyala
Kavuntan hun Pattatalacci feest opent; de initiatie door een Kanniyala Kavuntan plaatst
dit tempelfeest volgens hen enigszins in de rij van de grote tempelfeesten, aangezien de
Kanniyala Kavuntar ook daar dic functie vervullen. De Kavuntan in kwestic ontleent
hier zelf nauwelijks een hogere persconlijke status aan, althans niet een status verleend
vanuit de hoge kasten; buiten de Cakkiliyar groep en enkele Kanniyila Kavuntar weet

106 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



men in het dorp meestal niet, dat deze weinig opvallende industrie-arbeider het Pattatalacci
feest initieert en zo nu en dan helpt bij het oplossen van conflicten tussen Cakkilivar. Zij
die er van weten noemen hem ‘een goede man’.

Op de veertiende dag van het zeventien dagen durende Pattatalacci feest vindt
het weinig vrolijke en lugubere Muniyappicci feest plaats, dat alleen wordt bij-
gewoond door die volwassen Cakkiliyar mannen, die er zich sterk genoeg voor
achten. Muniyappan is de bloeddorstige bewaker van de wijk.

Degenen die bij de plechtigheden aanwezig zijn op het moment dat de pakatai, de tra-
ditionele leider, in trance uit de Muniyappicci tempel komt gestormd, moeten die nacht
verder alle rituele bijwonen. Om volkomen zeker te zijn van onze behouden thuiskomst
werden mijn tolk en ik door een groepje Cakkiliyar thuis gebracht na de begindiging van
het ritueel, waarbij men om de angst wat te onderdrukken sterke lampen meenam. De
Kavuntar weten vagelijk wat er tijdens dit nachtelijke feest gebeurt en velen erkennen de
macht van deze Munivappan. Zo vinden we bij Kavuntar de stellige overtuiging, dat het
direct na het Muniyappicci feest altijd even regent, al valt het ritueel in een betrekkelijk
droge tijd (de maand Cittirai, van 14 april tot 14 mei). De rituclen worden niet bijgewoond
door leden van andere kasten; zij zijn uitsluitend een Cakkiliyar aangelegenheid. Slechts
de Vellila Kavuntar Nacuvan is aan het begin aanwezig, omdat hij een pgeit of schaap
moct doden en villen,

De viering van het Muniyappicci feest werd in 1967 bijna verhinderd door onderlinge
ruzies van de Cakkiliyar. Door de bemiddeling van een Veilidla Kavuntar boer kon het
’snachts toch plaatsvinden. Deze Kavuntan was 'savonds aanwezig bij de aanvang van de
rituelen om zich ervan te overtuigen, dat alles in orde was.

De hoogtepunten van het Pattatalacci feest liggen in de laatste dagen. Dan
worden op een avond de nieuwe, door de Kucavar gemaakte beelden naar de
tempel gebracht; de daarop volgende dag bremgt men er de offers heen. Een
groot deel van het dorp wordt, nolens volens, betrokken bij het ophalen der
beelden, immers de Kucavar wonen aan de oostzijde van het dorp en de Cakkili-
yar trekken via de Mariyamman tempel langs de Vannar kuttai naar het huis
van één van hen. Zij keren langs dezelfde weg ook weer terug naar de céri.

In de processie dansen niet alleen de Cakkiliyar trommelaars mee, maar we vinden er
ook een orkestje, dat de traditioncle Zuidindiase Karnatische muzick speelt, een Pajlar
beroepsdanser en stokkenvechters/dansers. Bij het huis van de Kucavan nemen de ver-
schillende handelingen geruime tijd in beslag: de nieuwe beelden moeten op draagstokken
worden bevestigd ; de vrouw van de Kucavan bereidt porikal; er wordt voor de Cakkilivar
pocari die bij de processie voorop zal lopen, een pindl, heilig koord gemaakt, dat men
met geelwortel bestrijkt; de Vellala Kavuntar Nacuvan slacht een geit; de Kucavan ver-
richt enkele p0ja’s enz. Gedurende deze voorbereidingen geeft een beroepsdanser een
voorstelling om de toeschouwers wat af te leiden. Dit alles speelt zich af tussen de huizen
der hoge kasten en men kan zich voorstelien, dat er in het gedrang nauwelijks nog sprake
is van regels betreffende fysicke onaanraakbaarheid. Er zijn wel degelijk grenzen aan het
tocgestane gedrag, hetgeen bijvoorbeeld bleek, toen de Kucavar vrouw — toch reeds wat
boos door het bijzonder kleine geitje en de wel heel kleine hoeveelheid rijst, die de Cakki-
livar hadden meegebracht — een aantal Cakkiliyar uit de veranda van haar huis joeg. Wil
de Cakkiliyan die de punal gereed maakt, een beetje water, dan geeft de Kucavan hem dat,
omdat de Cakkilivan het niet zelf met zijn hand uit de waterpot mag halen; heeft een Cak-
kilivan dorst, dan schenkt men water in zijn handen. Yooral de mensen die langs de route
wonen, kijken naar het schouwspel en enkelen laten de processie ook stilhouden voor een
offer aan de godin en een piija. Op de terugweg houdt men lange tijd halt bij de Mari-
vammap tempel. De Cakkiliyar plaatsen de nieuwe beelden op het terrein voor de tempel,

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 107



waarbij de Pantaram in de tempel een pOja opdraagt aan de godin Mariyamman. De
nieuwe beelden worden als het ware voorgesteld aan de godin., Yoor de tempel worden
dansvoorstellingen gegeven en piija’s opgedragen. Van de hogere kasten gaat daarna
slechts de Kucavan mee naar de Pattatalacci tempel.

Relangrijk is dat we de Periva Kavuntar, de voornaamste Kavuntar van het
dorp, bij deze gebeurtenissen nict zien. De Kavuntar zijn dus niet werkelijk ver-
tegenwoordigd. Ook de volgende dag, als de offers worden gebracht, treffen we
hen tijdens de plechtigheden niet aan bij de Pattatalacci tempel. De weinige
Kavuntar mannen die we dan bij de tempel zien, behoren vooral tot de categorie
kleine boeren, landarbeiders en industrie-arbeiders. Iets anders is het met de
Kavuntar vrouwen: ook enkele vrouwen van de hoogste klasse der Kavuntar
brengen offers bij de tempel en betreden de tempel zelfs. Geen enkele Kavuntan
betreedt tijdens deze plechtigheden de Cakkiliyar céri; we zien hen alleen aan de
rand van de wijk bij de tempel. Zie foto 10 en 11. De route die de Cakkiliyar
processie aflegt, leidt van de Perumal tempel buitenom naar het Muniyapicci
heiligdom en van daar weer terug naar de Pattatalacci tempel. Aan de rand van
de céri kan men het gebeuren dus rustig gadesiaan.

Het schouwspel van de zich prostrerende vrouwen, geheel nat, die na enkele stappen zich
voorover languit op de grond werpen, kennen de dorpelingen van tal van andere tempel-
feesten, Men ziet echter steeds minder een andere gewoonte, die de Cakkilivar nog enigs-
zins in ere houden: men belooft de godin — als dank voor een bepaalde gunst, zoals het
herstel van een zick kind - zich lichamelijk letsel toe te brengen. Zowel in Nesavur als in
Irupatur trof ik enkele Cakkiliyar mannen en vrouwen die Jange pennen door tong of arm
hadden gestoken. Op de pen is een halve citroen geprikt, die de pijn vergroot maar het
bloeden tegengaat en tevens desinfecteert. De citroen heeft een zekere religicuze waarde en
we vinden deze vrucht bij nagenoeg alle religieuze handelingen tezamen met de banaan en
bladeren van de nimboom. Het trekken van kleine karretjes aan touwen die met haken
aan het vel van de rug zijn bevestigd, heb ik niet waargenomen, vermoedelijk wordt dit
thans als te ruw van de hand gewezen. Opvallend was, dat Cakkiliyar in Irupatur een
vrouw beletten zich zelf al te hard met een touw te slaan. Men vond het niet goed, dat zij
zich tot bloedens toe sloeg. De boetelingen zijn enigszins in trance door langdurig vasten
en doordat zij voor de aanvang der processie alcohol drinken en opium cten. Noch bij het
VétacAmi feest in Trupatar, noch bij het Marivamman feest in Kilakkupalayam of het
Angatal feest in Adutur trof ik boetelingen aan die zich lichamelijk letsel hadden toege-
bracht. Informanten van hogere kasten benadrukten het ruwe en onbeschaafde karakter
van deze gewoonte, maar enkelen gaven wel toe, dat o0.a. enkele Mutaliyar uit Nesavur
zich tijdens het Mariyamman feest in Irupatur in 1955 hadden gepijnigd en zelfs aan de
rug kleine karrctjes hadden getrokken.

Een groep Cakkiliyar trommelaars haalt *smiddags de kleine Pallar delegatie
op die vanouds tijdens het feest aanwezig is. De Cakkiliyar beschouwen zich als
‘kulam pillai’ (kastekinderen) van de Pallar en de Pallar beschouwen zich ook als
cen soort beschermheren van hen. Een Pallan had voor het feest in 1967 zelfs
clowneske kleding aangetrokken. Evenals de leden der hogere kasten komen de
Pallar niet bij de Perumal tempel in het midden van de Cakkiliyar céri, maar
blijven zij aan de rand bij de Pattatalacci tempel. De Pallar brengen hun offers
als de leden van hogere kaste dit reeds gedaan hebben en voordat de Cakkiliyar
de hunne aanbieden. Noch de leden der hogere kasten, noch de Pallar accepte-
ren na de piija het heilige water van de Cakkiliyar piiciri en deze geeft ook niet

108 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975}



10. Het Pattatalacci tempelfoest der Cakkiliyar. Buiten de kring van personen rond de verklede
dansers (compleet met paraplu, een statussymbool van rijkere boeren) ziet men op de achter-
grond leden van hogere kasten die op de grens van de céri op ‘veilige’ afstand toekijken, Links
op de foto is een tappattai trommel zichtbaar; de bespeler van de venkala tutumpu gaat half
verscholen achter de danser aan de linker zijde. De Cakkilivar zijn mij in de dorpen ten oosten
van de stad Coimbatore steeds voorgekomen als de enige kaste waar men, ondanks alle ellende
en armoede, werkelijk spontaan kon lachen en feestvieren; bij alle andere kasten, de Kavuntar
vaorop, voelde ik steeds een hoge mate van ernst en gedragsreglementering die bij de volwas-
senen nauwelijks spontaneiteit toeliet (buiten driftige woedeuitbarstingeny), zelfs niet bij de ker-
missen die bepaalde tempelfeesten begeleiden.

zelf de heilige as, maar houdt hen de schaal voor, zodat men zichzelf kan bedie-
nen. De leden van hogere kasten nemen echter wel een halve kokosnoot of beide
helften terug, ook al heeft de Cakkiliyar piciri ze tijdens de piija doorgehakt. Er
zijn Kavuntar die zeggen, dat ze de helften niet aanvaarden van de pticari, maar de
Cakkiliyar vertellen, dat het wel normaal is ze terug te geven. De waarheid ligt
hier vermoedelijk in het midden: de leden van hogere kasten die naar de Pattata-
lacci tempel komen, nemen wel heilige as van de schaal, laten zich met heilig
water besprenkelen en nemen de gebroken kokosnoten terug; de meer traditio-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975) 109



11, Cakkiliyar trommelaars en toeschouwers, geheel in vervoering door de muzick, tijdens het
Pattatalacci feest te Frupatur. Links een tappattai speler en midden de centrale figmur van de
bespeler van de venkala tutumpu. Rechts achter de laatste een Pallan uit Pallapalayam, ge-
huwd met een Cakkiliyan, die een trommel bespeelt zoals gebruikelijk bij een vattivam, een
orkestje voor het spelen van Karnatische muziek bij feesten,

nele Kavuntar verschijnen helemaal niet bij de Pattatalacci tempel, omdat zij
ook in religieuze zaken niet met de Cakkiliyar willen verkeren en omdat zij
(evenals de Paraiyar®) Pattatalacci beschouwen als een typische kaste-godin die
niet van algemeen belang is. Toen na een piija in de Cakkiliyar Kanniyammar
tempel heilige as werd rondgedeeld aan de deelnemers aan een verkiezingsbijeen-
komst van de D.M.K., P.S.P. en Links-Communisten, nam de leider van deze
coalitie, een belangrijke en in kaste-aangelegenheden zeer conservatieve Ka-
vuntar boer, van de Cakkiliyar priester volkomen nicts aan; hij deed alsof hij
niet zag dat hem iets werd aangeboden. Een dergelijke man komt niet op het
Pattatalacci feest.

Vele Kavuntar die niet op het Pattatalacci feest komen, geven wel wat geld
voor het feest, omdat de Cakkiliyar hun landarbeiders zijn, hun Cakkili, waar-
voor de hogere kasten en met name de Kavuntar moeten zorgen. De ruim Rs.
55.— die de Cakkiliyar door een collecte buiten de wijk verkregen, is vitsluitend
afkomstig uit Irupatur, hetgeen ook weer wijst op het plaatselijke karakter van
het Pattatalacci feest. Aan werkgevers buiten het dorp vraagt men geen geld.
Er komen geen leden van hogere kasten uit andere dorpen en de Cakkiliyar die
van elders komen, zijn familieleden en vrienden, die door hun kastegenoten in
Irupatur zjn vitgenodigd. Dit sterk plaatselijke karakter geldt ook voor de
Pattatalacci feesten in de dorpen in de omgeving.

110 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



In Nesavur, dat op een afstand van ongeveer één Kilometer van Irupatur ligt, consta-
teerde ik dat &én van de belangrijkste rituelen met sociaalkarakter het openen van de ogen
der nieuwe beelden is. Hicrop wachten de omstanders waaronder ook veel leden van ho-
gere kasten. De beelden die op draagstokken staan, worden door het openen der ogen
‘levend’ (vergelijk het aanbrengen van de drake-ogen bij Chinese drakendansen), zij gaan
bewegen en zijn nauwelijks te stuiten. De dragers rennen ermee door het dorp, kennelijk
bij voorkeur in de richting waar veel mensen staan, die dan joelend naar alle kanten stui-
ven, Ik vroeg de Cakkiliyar in Irupatur hiernaar en zij bleken van niets te weten; niemand
van hen bleek het feest in Nesavur te bezocken, wellicht met uitzondering van een enkel
familielid van de Tottiya Cakkilivar van dat dorp. Ze konden zich wel het turmmlt voor-
stellen, dat ontstaat door het opencn van de ogen en vertelden, dat zij het risico van het
breken der beelden niet namen en dat de Kucavan de ogen daarom pas aanbrengt, als de
beelden rustig in de tempel staan.

4.6.4, Ponkal en andere festiviteiten in de maand Tai

Ponkal (15 januari, Tai 1)} was in Irupatur in 1967 een familiefeest, evenals
Tamil Nieuwjaar en Dipavali. Op de ochtend van Porikal vindt in de Mariyam-
man tempel een bijeenkomst plaats van de Ur panchéyat of Ur potukattam (zie
Deel II: Politieke positie). De Ur Kavuntar zal dan aan de Paraiyar dorpsom-
roeper de opdracht moeten geven om het dorpsfeest aan te kondigen.

Volgens informanten nemen slechts de vier lage kasten en de Valaiyar en Komutiii Cet-
tiyar niet aan het dorpsfeest deel. Vrouwen van de andere kasten plukken ’s morgens bloe-
men en gaan ‘smiddags via de Marivamman tempel naar het Karupparaiyan heiligdom
aan het riviertje Periya pallam. Paraiyar trommgelaars lopen voorop en ook Cakkiliyar
trommelaars schijnen vaak aanwezig te zijn. Achter of naast de stoet zijn wel enkele Valai-
yar, Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar aanwezig om naar het schouwspel te kijken en om
iets van het offervoedsel te krijgen. Bij het Karupparaiyan heiligdom wordt dan door de
vrouwen gezongen en gedanst. Slechts de Paflar en Cakkiliyar vieren hun cigen Ponkal
feest bij respectievelijk de Vétacimi en de Pattatalacci tempel.

Tijdens de vergadering van de Ur panchiyat kwam het in 1967 tot grote ruzies
tussen de Kavuntar en de gemoederen raakten zo verhit, dat niemand ook maar
aan Porkal dacht. In de middag werd omstreeks 15.00 u. het overlijden van een
Kavuntan uit een ander dorp bekend, waardoor vele belangrijke Kavontar
Irupatur .onmiddellijk verlieten. Een storende factor was in 1967 ook, dat om
15.30 u. aan de hoofdweg het propagandabureau van de samenwerkende
D.M.K., P.S.P. en Links-Communistische partijen werd geopend.

Het is zeer de vraag of bij een viering van het feest alle vrouwen zouden heb-
ben meegedaan. Belangrijke Kavuntar vertelden mij dat zij het niet goedkeur-
den, dat hun vrouwen mee zouden gaan naar het Karupparaiyan heiligdom: ‘Er
gaan daar vrouwen van allerlei soort heen en er kunnen slechte woorden vallen die
tot conflicten aanleiding geven.” De rijkere boeren willen niet dat hun vrouwen en
dochters met het ‘gewone’ volk meetrekken en daarmee dansen. De klassetegen-
stellingen maken ook bij gebeurtenissen, die naast een sociaal aspect een religieus
karakter beziiten, een gezamenlijk feestvieren der Kavuntar moeilijk. Hoewel
men zegt dat in vroeger dagen inderdaad alle vrouwen deelnamen, is het moei-
Hljk dat zonder meer voor waar aan te nemen; vermoedelijk waren het toen nict
zo zeer klassetegenstellingen binnen de Kavuntar kaste als wel factiestrijd tussen
Kavuntar gotrams, die roet in het eten gooiden (zie Deel I1: Politicke positie).

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 111



De Cakkilivar vierden in 1967 evenmin gemeenschappelijk Porikal. Hun
commentaar was: ‘De tijden zijn slecht en de Kavuntar zullen zeggen dat wij het
kennelijk erg goed hebben als we het feest wel vieren.” Als de Kavuntar geen
Ponkal vieren, durven zij het ook niet te doen.

Tot mijn verwondering en schrik bemerkte ik pas itwee en een halve maand na
Ponkal, dat de "‘Nacuvar’ factie van de Pallar het feest wel had gevierd bij de
Pallar Pillaiyar tempel. De Cakkiliyar hadden daarbij niet getrommeld en in de
tempel waren geen pija’s opgedragen omdat deze factie ruzie heeft met de
priesters. De “Nacuvar’ factie had het kennelijk niet aangedurfd om het feest te
vieren in het bolwerk van de ‘Piicari’ factie, de Vétacami tempel. Toch had hier-
bij ook een rol gespeeld, dat velen de Vétacami tempel eenvoudig te ver vinden,
De hogere kasten van het dorp Adutur vierden in 1967 wel Ponkal bij deze
Vétacami tempel.

In de maand Tai vindt van Ponkal tot aan de eerste volle maan savonds het
aanbidden van de maan plaats.

Op de erven van een aantal huizen plaatst men voedsel in bakjes met daartussen een
lichtje. Hier omheen dansen en zingen <e meisjes en vrouwen. Na een piija wordt het voed-
sel gegeten. Men vertelt dat er vroeger veel meer ouderenaan het feest deelnamen dan thans
het geval is. Het is nu een echt kinderfeest dat doorgaat tot diep in de nacht, Ik constateer-
de dat de controle door ouderen hier en daar zeer gering is. Het spelen gaat bij de oudere
kinderen ’snachts nogal eens over in flirten, hetgeen des te meer opvallend is door de
scherpe scheiding der sexen die er doorgaans is. Het feest is wellicht op te vatten als een
soort “‘outlet’, waarbij jongens de nog niet huwbare meisjes ontmoeten. Op de Kavuntar
erven vinden we wel Ainnttan Cettiyar en Pillai jongens en meisjes, maar ik geloof niet dat
er verder een grote vermenging van leden van verschillende kasten plaatsvindt, Hoewel,
dat valt door de duisternis niet met zekerheid te zeggen. Bij de ouderen kan men niet veel
navragen, zij weten zogenaamd van niets. De Cakkilivar en Pallar vieren dit feest in hun
eigen wijken.

4.6.5. Conclusies

Bij cen analyse van deze religicuze feesten valt vooral het verschil in positie
tussen Pallar en Cakkiliyar op. De gegevens betreffende de kleine Kuravar en
Paraiyar kasten zijn zo vaag, dat we hen niet goed kunnen plaatsen. Wel krijg
ik vit het materiaal de indruk, dat de Paraiyar dichter bij de Cakkiliyar dan bij
de Pallar staan. De in vergelijking met de Cakkiliyar duidelijk hogere positie
van de Pallar is, meen ik, vooral af te leiden uit het volgende:

a. In tegenstelling tot Cakkiliyar en Paraiyar brengen de Pallar piri naar de

Maériyamman tempel op de eerste dag van het tempelfeest ter ere van deze
godin.

b. Pallar helpen bij het voortduwen van de tempelkar tijdens het Mariyamman
feest in Kilakkupalayam. Hun aanraking verontreinigt kennelijk niet.

c. De Vétacimi tempel die ook voor leden van hoge kasten van groot belang is,
heeft Pallar priesters.

d. Er zijn Kavuntar die offervoedsel voor Vétacami accepteren uit handen van
de Pallar priester.

e. Vele Kavuntar accepteren en drinken het heilige water, dat de Pallar priester
hun geeft en zij staan ook toe, dat de Pallar priester heilige as aanbrengt op

hun voorhoofd.

112 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



f. Kavuntar vervullen in het Vétacami tempelfeest enige belangrijke functies.

Ten aanzien van d. en e, geldt, dat geen enkel lid van een andere kaste dan de
Cakkilivar voedsel of water van de Cakkilivar priester accepteert of een aan-
raking door hem toestaat. Ook de Pallar behandelen de Cakkiliyar duidelijk als
onaanraakbaar. Kavuntar vervullen niet vanouds functies bij het Pattatalacci
feest; de initiatic van het feest door een Kanniyala Kavuntan is van zeer recente
datum en vindt plaats met inachtneming van de normale kasteregels. De be-
langstelling van de andere kasten dan de Cakkiliyar voor Pattatalacci is vermoe-
delijk in het algemeen van recente datum; slechts de Pallar zenden vanouds een
delegatie op de zestiende dag van het tempelfeest.

Aan de andere kant zijn er zeker ook gedragspatronen die duidelijk maken,
dat de Pallar behoren tot de lagere kasten. De pilri die de Pallar brengen bij de
opening van het Mariyamman feest, wordt niet in de tempel geaccepteerd. De
Pallar staan volkomen buiten het ‘kavalam etutal’ ritueel, dat plaatsvindt tijdens
het Vétacami feest; de Tottiya Naykkan vervangt hierbij de Pallan als priester.
Evenals de Cakkiliyar vieren de Pallar hun eigen Ponkal feest, apart van de
hogere kasten.

Toch is, in tegenstelling tot vooral de Cakkiliyar, de positie van de Pallar in
veel gevallen niet opvallend lager dan die der lagere midden kasten.

4.7. DE CAFE’S

4.7.1. De café’s van Irupatur

Het is niet mogelijk om in de cafeetjes van Irupatur volledige maaltijden te
bestellen. Men verkoopt er slechts de in Zuid-India veel gegeten iddali, een ge-
stoomd rijstmeelgerecht, en uppuma, met specerijen gekookt tarwemeel, alsook
een soort gekruide krakeling. De omzet van deze zaakjes betreft vooral koffie,
thee en ongekoelde limonades. Slechts in één teashop worden ook alcoholische
dranken als arak en palmwijn (toddy) verkocht.

Niet alle dorpelingen komen in de teashops: de oudere Brahmanen en Ko-
mutti Cettivar zullen we er niet vinden, omdat zij geen water en gekookt voedsel
van de Kavuntar exploitanten accepteren, en evenmin een categorie vooraan-
stzanden, vooral rijke Kavuntar boeren en rijke katoenkooplieden of een Pillai
die thans (1967) voor zijn M.A. economie studeert. Zij vinden het beneden hun
waardigheid om met het ‘plebs’ in de teashop te zitten en zij willen bovendien
niet het gevaar lopen daar te worden beschuldigd van bijvoorbeeld gierigheid of
mede-verantwoordelijk gesteld te worden voor de rijstschaarste. “There will be
bad words and trouble’, zeggen de Engels sprekenden. Deze categorie rijken eet
of drinkt trouwens nooit iets bij anderen in het dorp, een banaan is alles wat
men aan hen kwijt kan; anderen eten en drinken slechts bij hen. Voedsel geven
aan anderen, waarbij men steun en ‘goodwill’ terug ontvangt, is ook hier een
belangrijke statusfactor.

Ondanks onderlinge verschillen zien we in drie van de vier belangrijke tea-
shops van het dorp toch een grote overeenstemming in de gedragspatronen van

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 { 1975) 113



de leden van lagere kasten. In alle drie betreden Cakkiliyar en Paraiyar niet de
ruimte die door de leden van hogere kasten wordt gebruikt voor het nuttigen
van consumpties en alleen de leden van deze twee kasten drinken er hun thee of
koffie uit aparte glazen of metalen bekers. De verschillen tussen deze drie tea-
shops betreffen de voorzieningen die voor de leden van de laagste twee kasten
zijn getroffen. De teashop bij de Pillaiyar tempel aan de hoofdweg naar Coim-
batore bezit voor hen geen aparte ruimte en de Cakkiliyar of Paraiyar moeten er
buiten in de open lucht hun consumpties gebruiken. De voor hen bestemde
glazen worden niet in de teashop bewaard, doch liggen in de holle stam van een
boom voor het gebouw (pas na een half jaar ‘ontdekt’!). Tegen de teashop bij de
Perumal tempel en de school staat een schuurtje dat binnen door een bamboe
rasterwerk van de ruimte van de teashop is gescheiden. Leden van de laagste
kasten kunnen in deze aparte ruimte zitten of staan en worden bediend door de
openingen in de bamboe-afscheiding. In de teashop tegenover het Panchayat
Board House moesten Cakkiliyar en Paraiyar tot voor kort hun consumpties
buiten het gebouw nuttigen. In 1966 heeft men in de zijkant van het gebouw een
tweede deur gemaakt, die toegang geeft tot de gemeenschappelijke ruimte. Hier-
in heeft men nu provisorisch een afscheiding gemaakt, waardoor een apart ge-
deelte in het gebouw is ontstaan, dat direct in verbinding staat met het gedeclte
bestemd voor leden van hogere kasten en waar Cakkiliyar en Paraiyar hun eigen
bank hebben. De leden van deze twee kasten spreken van een grote verbetering
en van een vermindering van de achterstelling in deze teashop, immers, men
mag er nu binnenkomen en men kan er binnen praten met de andere gasten.
Cakkiliyar en Paraiyar gebruiken nooit elkaars bekers of glazen en deze teashops
beschikken daarom naast een set bekers voor Cakkiliyar over een aparte beker
voor Paraiyar bezoekers. De Paraiyar kastegroep van Irupatur is maar klein en
slechts enkele Paraiyar gaan wel eens naar een teashop, zodat één beker wel vol-
doende is. Komen er twee Paraiyar, dan moet €én van hen even wachten of zijn
thee drinken uit een limonadeflesje. Het heeft enige tijd geduurd, voordat ik kon
constateren dat de exploitanten inderdaad naast de aparte bekers voor Cakki-
liyar ook een beker voor de Paraiyar hadden. Het volgende verslag geeft aan,
hoe ik de gang van zaken in de praktijk kon controleren en is tevens een illustra-
tie van de gedragspatronen in de betreffende teashop in het algemeen.

Op een dag was ik in de gelegenheid om in de teashop bij de Perumi] tempel thee aan te
bieden aan cen Kavuntan, een Cakkilivan, een Paraiyan en een Kuravan. Met feder van
hen had ik reeds vele gesprekken gevoerd. De Kavuntan kreeg binnen thee in een glas, dat
normaal voor de leden van hogere kasten gebruikt wordt. D¢ Kuravan was, toen de Ka-
vuntar boer binnenkwam, opgestaan van de vloer en naar buiten gegaan; daarom reikte
de caféhouder hem zijn thee aan via de buitendeur, echter wel in een glas, dat ook door de
leden van hogere kasten wordt gebruikt. Voor de Paraivan was er een aparte aluminium
beker, dic boven de deurpost stond. De Paraiyan kon de beker zelf niet pakken en daarom
reikte de caféhouder hem deze aan. De Cakkilivan nam zelf een beker van de plank in het
tegen de teashop gebouwde schuurtje.

Zowel de Paraiyan als de Cakkilivan staken hun bekers door de openingen in het bam-
boe tussenschot en lieten de exploitant eerst wat water in hun bekers gieten, opdat zc deze
konden omspoelen; daarna goot de caféhouder er thee in zonder de bekers aan te raken.

Nadat allen de thee op de traditionele wijze — dus zonder het glas met de lippen aan te

114 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



raken - gedronken hadden, gaf de Kavuntan zijn glas rechtstrecks terug aan de caféhou-
der die het omspoelde; de Kuravan spoelde eerst zelf zijn glas met water om alvorens het
te overhandigen aan de caféhouder die daarna het glas ook nog eens omspoelde. De Pa-
raiyan spoelde zelf zijn beker om en gaf hem aan de caféhouder, die de beker direct op zijn
oude plaats boven de deurpost zette. De Cakkiliyan tensiotte spoelde ook zelf zijn beker
om en plaatste hem ook zelf op de plank in het schuurtje,

Tijdens de gesprekken in de teashop kwam een vrij onde Pallar pficari (priester) binnen
en zonder te aarzelen zette deze zich op de bank naast de Kavuntar boer. Naast de Ka-
vuntan gezeten dronk deze Pallan zijn thee uit een glas, dat ook door leden van hogere
kasten wordt gebruikt.

Zowel de mensen in het vertrek als die er buiten bespraken met elkaar landbouwproble-
men, waarbij de Kavuntar boer en de Kavuntar caféhouder duidelijk met gezag spraken.

Zoals uit het bovenstaande blijkt, vormen de Scheduled Castes zeker geen
eenheid wat betreft het betreden van teashops, het al of niet gebruiken van apar-
te glazen of bekers en de wijze waarop men bij elkaar zit of staat.

TABEL 9. De mening van Kavuntar informanten betreffende de leden van kasten die de teashop
niet mogen betreden, in absolute aantallen en percenten.

Vroeger niet in de Nu niet in de

teashops teashops
Aantal informanten 8 (100%) ' 11 {100%)
Kasten
Acari 1 (13) [ ()]
Kucavar 1 (13) [ (1))
Mohammedanen 1 (13) [ (1))
Oftar 2 (25 [ (1)]
Valatyar 5 (63) [N (1)]
Vannar 3 (38 0 O
Nacuvar 3 (38) L (1))
Komutti Cettiyar 5 (63 [ (1))
Pallar 6 (75) 1
Kuravar 8 (100) 8 (73)
Paraiyar 8 (100) 11 (100)
Cakkilivar 8 (100) 11 (100)

De grote meerderheid van mijn Kavuntar informanten was van mening, dat
de Kuravar ook nu nog niet in de teashops mogen komen. Zie tabel 9. Hun ge-
dachtengang is begrijpelijk als we bedenken, dat in een teashop aanwezige
Kuravar wat schuchter bij de buitendeur gaan zitten of buiten gaan staan, als
Kavuntar het gebouw betreden. In de teashops zijn vaak Kavuntar aanwezig en
in veel gevallen wagen de Kuravar zich dan ook niet in het vertrek. Toch is het
een Kuravan thans niet verboden in de teashop op de grond te zitten. Ja, als er
geen leden van kasten hoger dan Pallar aanwezig zijn, zit hij zelfs wel eens op
een bank. De positie van de Kuravar in de café’s is zwakker dan die van Vannir,
Nacuvar en Valaiyar, immers, de leden van deze drie kasten kunnen de café’s te
allen tijde betreden cn zitten ‘slechts’ op de grond of staan als er leden van hoge
kasten aanwezig zijn. Oudere Ottar en Kucavar zullen niet op de grond gaan

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975) 115



zitten als er leden van hoge kasten aanwezig zijn; in het bijzijn van Periya Ka-
vuntar staan zij. Meer dan Ottar en Kucavar hebben Vanuar, Nicuvar en Va-
laiyar de neiging om helemaal niet in een teashop naar binnen te gaan als er een
groot aantal Kavuntar aanwezig is. In de teashop bij de Perumal tempel heb ik
het wel meegemaakt, dat een Yannan en een Nacuvan de teashop niet betraden
in verband met de aanwezigheid van Kavuntar en dat zij thee bestelden vanuit het
tegen de teashop gebouwde schuurtje, waar normaal de Cakkiliyar zijn. Evenals
de Cakkiliyar kregen zij daar thee en betaalden zij via de openingen in het bam-
boe rasterwerk, dat schuurtje en teashop scheidt. Natuurlijk dronken zij hun
thee wel uit dezelfde glazen als de Kavuntar.

Het opmerkelijke feit doet zich voor, dat Pallar in de teashops te allen tijde op
de banken zitten. Herhaaidelijk heb ik kunnen zien, dat een Pallan zonder enige
plichtpleging naast een Periya Kavuntan ging zitten. In het concrete geval dat ik
hierboven besprak, zat de oudere Pallar ptcari van de Pallar Karupparaiyan
tempel naast één van de oudste, rijkste, invloedrijkste Kavuntar van Irupatur.
We kunnen constateren dat de Pallar in het algemeen in de café’s veel minder
respect betonen aan de leden van hoge kasten dan Vannar, Nacuvar, Valaiyar
of zelfs oudere Ottar en Kucavar. De Pallar vitspraak: “Wij zijn niet bang voor
de Kavuntar en zij respecteren ons’, gaat nict op voor de genoemde midden-
kasten. Sterker dan de Kuravar of deze middenkasten vatten de Pallar de tea-
shops op als publieke gelegenheden, waar andere regels gelden dan in de huizen
van leden van hoge kasten, al zijn de eigenaars van de teashops ook Kavuntar en
al zijn leden van hoge kasten in de teashops aanwezig.

De Pailar behoren nog wel tot de categorie kasten, die de bananebladeren,
waarvan zij gegeten hebben, zelf moeten weggooien. Men kan dan wel weinig
respect betonen aan leden van hogere kasten, maar de Kavuntar caféhouder
‘dwingen’ bananebladeren weg te gooien, waarvan men met de handen heeft
gegeten en die dus door het speeksel onrein zijn, behoort tot een andere orde.
De andere kasten die tot deze categorie behoren, zijn Kuravar, Vannar, Na-
cuvar en Valaiyar. Paraiyar en Cakkiliyar gooien hun bladeren vanzelfsprekend
zelf weg. Men zegt, dat de caféhouders wel bereid zijn de bladeren en etensres-
ten van de Ottar op te rnimen. Over de Komutti Cettiyar valt niets te zeggen,
immers, zij komen niet in de dorpscafé’s,

De differentiatie die we thans in de gedragspatronen opmerken, is in het ver-
leden vermoedelijk minder aanzienlijk geweest. Bij vier kasten is er waarschijn-
lijk geen of weinig sprake van verandering van de gedragspatronen: bij de Cak-
kiliyar, Paraiyar, Yannar en Nacuvar. Bij twee kasten is de verandering daar-
entegen zeer duidelijk: in het geval van de Pallar en de Kuravar. De apgetreden
veranderingen kunnen vergemakkelijkt zijn, doordat de drie café’s waarover ik
in het voorgaande sprak, ongeveer tien jaar geleden werden geopend, terwijl de
voor die tijd aanwezige café’s ongeveer tezelfdertijd werden opgeheven.

Het is niet geheel duidelijk of de Pallar ongeveer tien jaar geleden, dus in
ongeveer 1955, het patroon van Cakkiliyar, Paraiyar en Kuravar geheel volg-
den. Meer dan de helft van mijn Kavuntar informanten is van mening, dat de
Pallar de teashops vroeger niet betraden ¢n ook enkele Pallar vertelden, dat zij

116 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975)



zich in de twee vroegere teashops anders gedroegen dan thans: zij moesten toen
op de grond zitten en hun thee of koffie drinken uit aparte bekers. Dit lijkt aan-
nemelijk, want ook nu nog zitten enkele oudere Pallar landarbeiders op de grond
in tegenwoordigheid van belangrijke leden van hoge kasten. Het lijkt mij waar-
schijnlijk, dat de Pallar in de vroegere teashops een positie innamen, die enigs-
zins te vergelijken is met de huidige positie van de Kuravar en dit zou dan de
tegengestelde uitspraken betreflende het al of niet betreden van de teashops ver-
klaren. De Pallar kwamen dan dus niet in de teashops als daar Kavuntar of be-
langrijke leden van andere hoge kasten aanwezig waren en zij stonden of zaten
op de grond in aanwezigheid van wat lagere goden. De grote vrijheid die de
meesten van hen zich thans permitteren in de café’s, kan niet los worden gezien
van de verbetering van hun economische positie (zie Deel II: Economische po-
sitie).

De Kuravar vertellen ook zelf, dat zij de twee vroegere teashops niet konden
betreden en dat zij er aparte bekers gebruikten. De eigenaars van de nieuwe tea-
shops maakten er bezwaar tegen, dat Kuravar hun café’s betraden, maar zjj lie-
ten het uiteindelijk toch toe, omdat de Kuravar welgerden hun thee of koffie uit
aparte bekers buiten te drinken en omdat bleek, dat zij zich bepaald niet zonder
respect tegenover de Kavuntar gedroegen. In teder geval protesteerden de ande-
re klanten niet en dat zal voor de caféhouders wel doorslaggevend zijn geweest,
De Kuravar kwamen niet tot hun actie door een grotere economische onafhan-
kelijkheid, maar naar alle waarschijnlijkheid door veranderingen die zij elders
constateerden.

Bij de Valaiyar doet zich dezelfde onderzoeksproblematiek voor als bij de
Pallar: meer dan de helft van mijn Kavuntar informanten die ik raadpleegde,
verklaarden, dat de Valaivar vroeger niet in de teashops kwamen en de Valaiyar
beweren, dat zij vroeger in de teashops uitsluitend op de grond zaten of stonden
en dat zij er hun thee of koffic dronken uit aparte bekers, Hun positie is nu on-
geveer gelifk aan die van Vannar en Nacuvar. Als het inderdaad waar is, dat zij
vroeger aparte bekers gebruikten — of hun koffie enz. aangereikt kregen in bij-
voorbeeld flesjes — dan is hun positieverbetering vergelijkbaar met die van de
Kuravar. Ook hun economische positie is nauwelijks veranderd - de grote meer-
derheid der Valaiyar is nog steeds zeer afhankelijk van de Kavuntar - terwijl hun
gedragspatronen toch aan verandering onderhevig zijn geweest.

Het is niet gemakkelijk om ons de vroegere situatie in te denken. Als de vier
Scheduled Castes en de Valaiyar inderdaad aparte drinkbekers gebruikten, be-
tekent dit dan dat in de twee vroegere teashops vijf stel drinkbekers stonden?
Vraagt men het aan de mensen zelf, dan is het antwoord bevestigend. Maar het
antwoord is dan niet gebaseerd op het bekend zijn met de stuatie van tien tot
vijftien jaar geleden, doch op de optelling die ook wij hier maken: ‘Ja, dat moet
dan wel zo zijn.” Ik ben geneigd een vraagteken te plaatsen achter het gebruik
van aparte bekers door de traditioneel niet werkelijk fysiek onaanraakbaren in
deze streek, dus door Pallar en Valaiyar. Op grond van de verhalen over wat
men vroeger aan kleding droeg en over wat men at, lijkt een aanzienlijke stij-
ging van het levenspeil in de afgelopen jaren waarschijnlijk. Het feit dat de twee

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975 117



café’s van vroeger, die velen zich niet herinneren, nu zijn vervangen door vier
grotere en nog eens twee kleinere café’s, pleit ook voor deze verhoging van het
levenspeil, of althans voor een vergroting van de uitgaven in de consumptieve
sfeer. We zullen er dus rekening mee moeten houden, dat men vroeger waar-
schijnlijk veel minder in de teashops kwam dan nu en dat verschillen in achter-
stelling, of, beter gezegd, verschillen in al of niet verwachte respectvormen, nu
meer spelen dan vroeger.

Het is op het ogenblik niet denkbeeldig, dat er zich in de café’s situaties voor-
doen, die bepaalde bezoekers niet bevallen. Heel wat van mijn informanten van
hogere kasten beweerden nadrukkelijk, dat het voor hen onmogelijk is in een
teashop in Trupatur met Pallar op eenzelfde bank te zitten. Wat doet nu zo’n
Kavuntan als er een Pallan naast hem komt zitten of wanneer er in een teashop
alleen plaats is naast een Pallan‘? ‘Dan staan we op en we gaan weg’, luidt het
antwoord in het eerste geval In het tweede geval gaat men niet zitten en ver-
dwijnt zonder iets te gebruiken. In de praktijk vallen deze rolcrises wel mee:
zelfs vrij conservatieve Kavuntar drinken toch echt wel eerst hun thee, voordat
zij weggaan, omdat er een Pallan naast hen is gaan zitten. Aan de andere kant
drijven de Pallar de zaken ook niet altijd op de spits: zij kennen de Kavuntar en
weten, wat wel en niet kan. Nicuvar en Vannar zeggen nogal eens, dat zij de
teashops niet binnengaan, als er Pallar of Kuravar zijn. Dit wordt door de prak-
tijk tegengesproken: het komt herhaaldell_]k voor, dat Vannar of Nacuvar wel
tegelijk met Pallar in de teashops zijn. Maar een Vannan, Nacuvan, Valaiyan of
Ottan zittend naast een Pallan is in Irupatur ondenkbaar. Staan is a]tl_]d een op-
lossing en die mogeh_]kheld wordt in de teashops nogal eens aangegrepen. Als
mensen in een teashop of bij een lang gesprek voor de tempel of in een straat
staan, dan is dit staan meestal een analyse waard. Als in een café Kavuntar en
Pallar op banken zitten, dan moet bijvoorbeeld een Vannin staan, immers de
Vannin kan in verband met de aanwezigheid van Kavuntar niet op een bank
zitten en hij kan ook niet op de grond hurken, omdat hij zich dan tegenover de
Pallar zou verlagen. Niemand maakt in de teashops ruzie over respectvormen:
de mensen die het niet eens zijn met de situatie, trekken zich terug, ‘“We keep it
in mind’, zoals de Engels sprekenden het nitdrukken, is het enige wat velen doen.
Anders zou het vermoedelijk zijn, als Cakkiliyar of Paraiyar zouden trachten in
de teashops te komen. Op mijn vraag in dezen aan een jonge Paraiyan met
S.5.L.C. (Secondary School Leaving Certificate) antwoordde deze het volgende:
‘Als ik naar binnen ga en thee vraag, dan zal de caf¢houder trachten mij te slaan.
Er zal een hele opschudding ontstaan en de mensen zullen mij dwingen de tea-
shop te verlaten. s Avonds komt er in zo’n geval een Kavuntar panchayat in de
Mariyamman tempel bijeen en die zal mijn gedrag afkeuren en mij beboeten of
nog erger. Qok de oudere mensen van mijn kaste zullen een dergelijk gedrag af-
keuren. De politie van Sulur staat wel achter ons, maar het is de vraag of die
veel kan doen. Als wij, Adi Dravida, ons allemaal tegen de discriminatie door de
hogere kasten keren, dan zijn de Kavuntar in staat onze wijk af te branden.
Tegen ons durven ze zich wel te keren, maar de Pallar durven ze niet aan, want
die vormen een te grote groep en die staan economisch sterk.’

118 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



Aparte vermelding verdient hier het volgende. Een thans in Irupatur wonende
Paraiyar schoolmeester uit Irugur durft de tempels in het dorp niet te betreden
en houdt zich wat betreft de drinkwaterputten ook strikt aan de bepalingen die
voor Paraiyar gelden, maar hij komt zo nu en dan wel in de teashops en wordt
daartoe zelfs soms door Kavuntar uitgenodigd. Hij zit daar met Kavuntar op
eenzelfde bank en drinkt zijn thee of koffie uit bekers bestemd voor leden van
hogere kasten. Van Paraiyar onderwijzers verwacht men niet, dat zij buiten
blijven staan en aparte bekers gebruiken: ‘Je kunt iemand die- aangesproken
wordt met “Vattiyar Sir’ toch niet buiten laten staan?’ (Vattiyar Sir betekent
‘heer onderwijzer’). Qok uit deze case blijkt dat er tenminste twee factoren van
belang zijn bij de gedragspatronen in de teashops: laten we geslacht en leeftijd
buiten beschouwing dan is naast het kastelidmaatschap de mate van economi-
sche afhankelijkheid/onafhankelijkheid met name ten opzichte van de Kavuntar
doorslaggevend bij het gedrag. In de teashop bij de Pillaiyar tempel aan de hoofd-
weg komt deze onderwijzer niet meer: de vrouw van de caféhouder heeft, toen
een Kavuntar vrouw naar het elfjarig dochtertje van de Paraiyar onderwijzer
vroeg, geantwoord: ‘Ze is een Paraiyan meisje’. We moeten hierbij bedenken,
dat de Paraiyar hun oude kastenaam als een scheldwoord opvatten en zich zelf
steeds ‘Adi Dravida’ noemen®,

Bij de gang van zaken in de drie betrokken teashops en in vele café’s in het
algemeen zijn de persoonlijke opvattingen van de exploitanten van secundaire
betekenis. De exploitant van de teashop bij de Pillaiyar tempel aan de hoofd-
weg is na zijn huwelijk in 1962 naar Irupatur gekomen. Deze man dreef een
teashop in Papanaickenpalayam, een industriecentrum onder de rook van
Coimbatore, en in die zaak bestond volgens zijn zeggen geen enkele vorm van
achterstelling. De situatie in Papanaickenpalayam enigszins kennende, geloof
ik, dat deze bewering juist is. In Irupatur heeft deze man zich moeten aan-
passen aan de heersende toestanden en aan de opvattingen van zijn vrouw en
schoonfamilie.

De teashop in de vroegere wijk der Uppiliya Naykkar, achter de huizen van
de Komuttis, verdient een aparte behandeling, omdat de situatie daar funda-
menteel afwijkt van die in de overige teashops.

Na een heftige ruzie tussen Cakkiliyar en de schoonvader van de teashop-
exploitant bij het Panchayat Board House besloten de Cakkiliyar deze teashop
niet meer te bezoeken. Ook de teashop bij de Perumal tempel stond hen tegen
door de uitdrukkelijke achterstelling die zij daar ondervonden en de grove taal
die de teashopkeeper daar vaak jegens hen bezigde, Een broer van de exploitant
van de teashop bij het Panchayat Board House had door financiéle moeilijk-
heden zijn café in Irugur moeten sluiten. Deze man stond bekend als bijzonder
liberaal in kaste-aangelegenheden en de Cakkilivar vonden hem bereid een klei-
ne teashop apart voor hen te openen aan het weggetje van het hoofddorp naar
de Cakkili céri. Zie foto 12. Ruzies tussen deze Kavuntan en zijn familie en zijn
werkloosheid na de mislukking in Irugur speelden een rol bij z’n toestemming;
bovendien kon hij een aanvangskapitaal, groot Rs, 500,~ lenen van een Cakki-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 119



12. Onooglijk maar belangrijk in de lokale realiteit: de kicine teashop, gedreven door een Ka-
vuntan, en vooral bedeeld voor Cakkilivar. Het cafétje staat achter het huis van een Pillai.

liyan op onderpand van twee acres niet-geirrigeerd land (zie Deel II: Economi-
sche positie).

Deze teashopkwestie is daarom zo van belang, omdat we hier é&én van de wei-
nige gevallen zien, waarin de Cakkiliyar actief hebben ingegrepen in een situatie
die hen niet aanstond. De ruzies zijn nu wat vergeten en de Cakkiliyar bezoeken
thans ook weer de teashops bij het Panchdyat Board House en de Perumal tem-
pel, waar de kwaliteit van dranken en voedsel wat beter is. De apart voor hen
opgerichte teashop bestaat echter nog steeds en heeft geen onbelangrijke omzet
door de wat lagere prijzen, de wat gemakkelijker betalingsvoorwaarden en de
mogelijkheid voor de Cakkiliyar om er rustig op een bank te zitten, als ze hun
consumpties gebruiken. Deze teashop dankt zijn welslagen overigens voor een
belangrijk deel aan de verkoop van alcoholische dranken, vooral in de avond-
uren, die men in de andere teashops niet kan krijgen. Juist door de verkoop van
arak en palmwijn trekt deze zaak wel wat klanten van hogere kasten. Overdag
ziet men er vrijwel alleen Cakkiliyar. In verband met de lagere prijzen komt het
wel voor dat mensen die gasten hebben, koffie in een grote kan uit deze teashop
laten halen. ;

Deze teashop kent geen achterstelling van bepaalde kasten: iedereen kan bin-
nenkomen en gaan zitten op de banken en iedereen maakt gebruik van dezelfde
glazen en aluminium bekers. Wel zien we dat Cakkiliyar gaan staan, als een
Kavuntan binnenkomt. De Cakkiliyar spoelen zelf hun bekers om in tegen-
stelling tot eventuele leden van andere kasten. Cakkiliyar zijn er zo aan gewend

120 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



aparte bekers te moeten gebruiken, dat enkelen mij vertelden dit ook in deze
teashop te doen. Eén Cakkiliyan beweerde met grote stelligheid dat de café-
houder een stel aparte glazen in een houten kist apart hield voor Kavuntar be-
zoekers. Trouwens, ook enkele Kavuntar kunnen zich de afwijking van het nor-
male patroon zo slecht voorstellen, dat zij verklaarden dat ook in deze teashop
de Cakkiliyar, of, zo men wil, de leden van hogere kasten, aparte bekers gebrui-
ken. Ik heb kunnen vaststellen dat al deze beweringen onjuist zijn: alle bezoe-
kers van deze teashop gebruiken dezelfde bekers.

De niet-Cakkiliyar die hier komen, staan doorgaans niet in hoog aanzien in
het dorp. ‘Een Kavuntan komt daar echt niet alleen koffie drinken!’, zegt men.
Dit is niet geheel juist: niet alle Kavuntar komen hier voor arak (rijstbrande-
wijn) of toddy {(palmwijn). Een jonge Kavuntar boer die er een enkele keer wel
koffie of thee drinkt en er tegelijkertijd met Cakkiliyar spreekt over landarbei-
dersproblemen of politiek (hij is een belangrijke lokale D.M.K. voorman),
vraagt de exploitant dan de beker in heet walter af te wassen alvorens er bijvoor-
beeld thee in te schenken: ‘ledereen spoelt z’n beker alleen maar zo’n beetje om
en die bekers zijn dus niet schoon’, is zijn commentaar.

Een bijzondere situatie deed zich voor, toen op de verkiezingsdag (21-2-1967)
in deze zaak in opdracht van de D.M.K. (Dravida Munnetra Kazhagam) onge-
veer drichonderd bekers thee gratis werden verstrekt aan mensen die op weg
waren naar het kiestokaal. Ik heb hierbij kunnen constateren, dat ook Valaiyar,
Nacuvar, Vannar en zelfs Kavuntar deze thee accepteerden. Ook hierbij moeten
we weer bedenken, dat men de beker bij het drinken niet met de lippen aanraakt
en dat de verontreiniging door de Cakkiliyar niet plaatsvindt door speeksel,
maar uitsluitend door aanraking met de handen,

Bij de bespreking van de drie teashops in Irupatur, waar de gang van zaken
wat meer ‘normaal’ is, maakte ik reeds melding van de veranderingen die in
1966 werden aangebracht in de teashop bij het Panchayat Board House. De in
deze teashop geconstrueerde zijdeur en de toelating van Cakkiliyar en Paraiyar
in een gedeelte van de caféruimte zie ik als een concessie aan de Cakkiliyar na de
ruzie en de daaropvolgende opening van de teashop achter de Komutti huizen,
waardoor deze zaak veel klanten verloor. De veranderingen in dit café bij het
Panchayat Board House betekenen weer een klein stapje in de richting van ver-
mindering der achterstelling. Cakkiliyar en Paraiyar mogen dan in een apart
gedeelte van de caféruimte ziiten, maar gezien de minimale afscheiding tussen
de twee afdelingen, kunnen we toch wel zeggen dat zij zich in dezelfde ruimte
bevinden als de leden van hogere kasten. Men ziet elkaar eten en drinken en kan
er met elkaar praten. In ieder geval achten Cakkiliyar en Paraiyar het een dui-
delijke verbetering.

4.7.2. De café’s buiten Irupatur
De situatie in Irupatur maakt deel it van een meer algemeen patroon, dat ten
aanzien van de teashops in het gebied rond de stad Coimbatore bestaat. De

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 121



dorpelingen weten door hun vrij grote geografische mobiliteit hoe de situatie in
andere dorpen en steden is en het meer algemene patroon en de veranderingen
daarin beinvioeden min of meer de situatie in Irupatur. Het is voor het onder-
scheiden van de algemene en unieke trekken van de toestand in Trupatur nuttig,
als wij nu enige aandacht besteden aan de situatie betreffende de café’s in de
omgeving van Irupatur.

Voor zover ik kan nagaan, worden de Pallar in de café’s van de dorpen of
steden van het district Coimbatore nergens meer gediscrimineerd. Voor de Ku-
ravar durf ik dit niet zo zonder voorbehoud te zeggen, maar in alle plaatsen
waarover ik gegevens heb, worden de Kuravar thans wel in alle teashops toege-
laten en behoeven ze ook geen aparte bekers te gebruiken, Hierbij moet ik wel
aantekenen, dat de armere, economisch wat meer afhankelijke Kuravar niet op
de banken zullen gaan zitten, als er ook leden van hogere kasten aanwezig zijn.
Van de rijke Kuravar varkenskoopman en geldschieter uit Adutur vertellen de
Kavuntar aldaar, dat hij in de teashops naast hen op de banken zit. De Kuravar
vuilopruimer in dienst van de Panchayat van het dorp Merkupalayam komt
daar in alle teashops, in tegenstelling tot de aanwezige Madurai Cakkiliyar,
waarvan niemand het traditionele beroep van vuilopruimer uitoefent. Ik vroeg
deze Cakkilivar naar het waarom van dit verschil en merkte daarbij op dat deze
Kuravan er toch wel erg vies vitzag. Als antwoord trok men zijn schouders op
en zei: *Datis het kastensysteem in Konku.’

Achterstelling van Paraiyar vinden we nog slechts in de dorpen van Coimba-
tore en niet meer in de steden. Er is geen sprake van dat de belangrijke Paraiyar
gemeenschappen van bijvoorbecld Irugur, Suiur of Singanallur nog achter-
stelling in de teashops dulden. Hoewel de Paraivar van bijvoorbeeld Rasipala-
yam, Kilakkupalayam en Irupatur in hun eigen dorp nog niet in de teashops
komen, trekken zij zich van eventueel buiten hun dorp bestaande bepalingen
weinig aan. In het genoemde Merkupalayam, dat geen eigen Paraivar gemeen-
schap bezit, betreden de Paraiyar van bijvoorbeeld Irupatur de teashops zonder
aarzeling. Ik krijg sterk de indruk dat de achterstelling van de Paraiyar in de
teashops van het district Coimbatore afneemt met als uitstralingspunten voor de
gelijkstelling de stad Coimbatore en de belangrijke industrickernen rond deze
stad,

De achterstelling van de Cakkiliyar in de teashops in het district Coimbatore
is als geheel sterker dan die van de Paraiyar. Ook in de grotere plaatsen is het
nog vrij normaal, dat Cakkiliyar niet in de teashops komen en aparte bekers ge-
bruiken. De Cakkiliyar zijn bang leden van hogere kasten te beledigen met de
kans een flink pak slaag op te lopen en vertonen een gebrek aan initiatief, dat
onder andere het gevolg hiervan is. In Irugur blijkt één teashop te zijn waar de
Cakkiliyar wel binnen mogen komen, hoewel zij er aparte bekers moeten gebrui-
ken: ‘De Brahmaanse café¢houder weigert ons buiten icts te geven en zegt, dat
we maar weg moeten gaan, als we niet binnen willen zitten. We gaan slechts zel-
den naar die teashop, want je zit er wal te draaien op het puntje van een bank en
je vraagt je af wat de leden van hoge kasten wel niet zullen denken van je aan-
wezigheid.”

122 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975)



In de stad Sulur wijzigt de situatie zich kennelijk ingrijpend: reeds in onge-
veer vijf teashops bestaat er geen achterstelling meer voor zowel Tottiya Matari
als Madurai Matari. Peelamedu levert een beeld dat karakteristiek genoemd kan
worden voor de industriekernen onder de rook van Coimbatore. Ik geef hier
het verslag dat Tottiya Matari mij in die stad gaven:

‘Rii alle Naiytu café’s van het oude dorp kunnen we niet binnen komen; we staan er bui-
ten of zitten in een aparte ruimte, drinken er uit aparte bekers. Als je er netjes uitziet, ac-
cepteren ze je wel in de teashops aan de Avanashi hoofdweg, maar zie je er wat vuil uit,
dan moet je buiten blijven en aparte bekers gebruiken. Matari uit de dorpen proberen hele-
maal niet de café’s binnen te gaan: ze blijven uit eigen beweging buiten staan en krijgen
daar dus te drinken uit aparte bekers. Als er een belangrijke boer in de teashop komt, dan
staan we uil respect voor hem op.”

Buiten het eigen dorp probeert men toch wel eens in een teashop te komen.
In Merkupalayam probeerden enkele Cakkiliyar uit Maniakaranur en Irupatur
dit met steun van de politie vit Peeclamedu. Op het moment zelf werd men toege-
laten en kreeg men er thee uit de bekers van leden van hoge kasten, maar thans
is de situatie er weer ongeveer als vroeger. Opmerkelijk is hierbij wat de Madu-
rai Cakkiliyar uit Merkupalayam zelf over deze kwestie zeggen:

“Wij waren het wel eens met wat die andere Matari wilden, maar we hebben niet mee-
gedaan, want we zijn hier in ons eigen dorp. Wij willen geen ruzie met de hoge kasten. Het
is goed zoals het is en laat het nu verder ook maar zo. De caféhouders vragen ons nu zelf
om binnen te komen, maar we doen het niet, want we weten niet of de woorden uit hun
hart komen of slechts van hun lippen. Als we inderdaad binnenkomen, dan zou de omzet
van de teashop daaronder lijden. De Kavuntar zouden ons niet tegenhouden, maar ze
hebben andere machtsmiddelen waar we niet van terug hebben: we werken immers alle-
maal voor hen?! Nee, wij proberen het niet, het zou bijzonder onrespectvol zijn tegenover
de Kavuntar.” (Zie voor een bespreking eveneens Deel 11 : Politicke positie).

Ondanks alle verklaringen van Cakkiliyar, dat men er buiten de teashops
blijft en aparte bekers gebruikt, heeft mijn tolk op een dag toch kunnen consta-
teren, dat twee Cakkiliyar vrouwen en een Cakkiliyar man in een teashop bij de
bushalte in Merkupalayam zaten en iets aten en dronken. De teashophouders
zien veel door de vingers als het mensen van buiten het dorp betreft.

In Trupatur zag ik het volgende: Tijdens een zware regenbui zat een man op de stoep
van de teashop bij de Pillaiyar tempel aan de hoofdweg. Hoewel hij door de regen vol-
komen nat werd, kwam hij toch niet binnen. Buiten dronk hij zijn thee en betaalde op
zo'n wijze, dat hij de handen aanraakte van de Kavuntar jongen, aan wie hij ook het ge-
bruikte glas teruggaf. De jongen gaf het glas aan zijn moeder, die het omspoelde. De
vrouw vertelde mij dat de man vermoedelijk een Cakkilivan uit een ander dorp was en dat
hi} daarom niet binnen kwam. Hoewel de vrouw zei dat ze de man thee had gegeven in een
apart glas, bestemd voor Cakkiliyar, plaats ik bij die opmerking toch een groot vraagte-
ken. Hoe dan ook, dit glas werd door de vrouw aangenomen ¢n omgespoeld, terwijl een
Cakkiliyan uit Irupatur zijn glas zelf had moeten spoelen en terugzetten in de holle boom
voor de teashop, iets, wat de vrouw nu kennelijk later zelf deed of liet doen. Kavuntar met
wie ik over dit voorval sprak, probeerden het probleem weg te redencren door te veron-
derstellen, dat de man een bedelaar was van hogere kaste en geen Cakkiliyan; volgens hen
betreden bedelaars nooit de teashops, De kern van de zaak blijft echter dat de Kavuntar
vrouw veronderstelde, dat de man een Cakkiliyan was uit een ander dorp.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 123



4.7.3. De bedrijfskantines

De door de directie van industrieén gesanctioneerde discriminatie in bedrijfs-
kantines neemt sterk af. Ik sprak in Irupatur met arbeiders van twaalf fabrieken
waar een kantine aanwezig is en nog slechts in vier van deze bedrijven bestond
in 1967 een duidelijke achterstelling in de vorm van het niet toelaten tot de kan-
tine, of aparte banken in de kantine, of een aparte kantine, aparte drinkbekers
en soms aparte waterkranen. Deze vier fabrieken, drie spinnerijen en een kunst-
mestfabriek, behoren tot hetzelfde industri€le concern. Twee van de drie spin-
nerijen zijn nieuw en ook de kunstmestfabrick was in 1966 nog maar pas ge-
opend. Alle vier de fabrieken zijn modern. In één van de spinnerijen bezocht ik
een werkelijk moderne kindercréche. Ik vraag mij af of de hoogste leiding van
dit machtige Naiytu concern met zijn grote spinnerijen, metallurgische industrie
en, natuurlijk, instellingen voor hoger onderwijs, wel weet van deze discrimina-
tie en of zij niet onmiddellijk zou verdwijnen, als het daar bekend was. Of is de
houding van deze leiding duidelijk opportunistisch? Eén van de belangrijkste
spinnerijen van dit concern heeft omstreeks 1963 alle achterstelling afgeschaft.
Opmerkelijk is, dat afschaffing van discriminatie in de fabrieken in en rond
Coimbatore nooit op verzet van enige betckenis stuitte bij leden van hogere
kasten. Kennelijk zien de arbeiders van hogere kasten de situatie in de fabrick
min of meer los van de toestand thuis of in het eigen dorp en maakt men zich
niet zo druk over de toepassing van kasteregels in de fabriek.

Informatie van de arbeiders over de precieze situatie in hun industrieén waar
vele honderden mensen werken, is vaak tegenstrijdig. Duidelijk is dat de achter-
stelling in ieder geval de Cakkiliyar geldt en ook in de drie of vier fabricken, waar
de achterstelling nog slechts enkele jaren geleden werd afgeschaft, betrof deze
met name de Cakkiliyar en zeker niet alleen die leden van deze kaste die als vuil-
opruimers in de betrokken fabrieken werken. De eventucle achierstelling van de .
Paraiyar in kantines van fabricken is voor mij een onduidelijke zaak. Slechts
voor ¢één van de vier genoemde fabrieken werd mij verield, dat de Paraiyar
er evenals de Cakkiliyar aparte bekers gebruiken in de overigens gemeenschap-
pelijke kantine. In één van de grootste spinnerijen van het district werden de
Paraiyar omstreeks 1950 volkomen gelijkgesteld met de leden van hogere kasten;
met de Cakkiliyar gebeurde hier pas hetzelfde in 1962. De achterstelling van de
Paraiyar werd, voor zover ze bestond, sneller opgeheven dan die van de Cakkili-
yar. Van een huidige of vroegere achterstelling van Pallar, Kuravar of enige an-
dere kaste is mij niets gebleken.

De Cakkiliyar protesteren niet of nauwelijks tegen de situatie in de fabrieken
waar nog discriminatie voorkomt. Ze schijnen bang te zijn voor ontslag, als zij
hun mond open doen, en ze willen geen ruzie krijgen met leden van hogere kas-
ten. Uit de macht der gewoonte of zelfs door duidelijke minderwaardigheids-
gevoelens houden zjj zich op een afstand.

Ik krijg de indruk dat de kaste der arbeiders een grote rol speelt bij de groeps-
vorming in de kantines van fabrieken. Leden van hogere kasten bespreken wel
werkproblemen met leden van lage kasten, maar persoonlijke gesprekken zijn
volgens vrijwel alle informanten onmogelijk. Leden van hogere kasten en van

124 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



lage kasten gaan niet zo gemakkelijk bij elkaar zitten voor zo maar een praatje.
Dit laatste geldt vermoedelijk nog het sterkst voor contacten met Kuravar,
Paraiyar en vooral Cakkiliyar (zie verder 5.6.1).

4.8. DIENSTVERLENING

In deze paragraaf besteed ik aandacht aan de patronen van dienstverlening
door priesters, wassers en kappers, omdat deze werkzaamheden bijzonder ‘kas-
tegevoelig’ zijn en het dus interessant is te weten welke kasten door hen worden
verzorgd en welke niet. In een kort overzicht bezie ik daarna in hoeverre kaste
een rol speelt bij het werk van timmerlieden/smeden, goudsmeden en meitse-
laars.

4.8.1. De dienstverlening door priesters

Brahmaanse priesters vinden we in deze streek slechts in de grote steden.
Tijdens mijn verblijf in Irupatur werd in het dorp slechts éénmaal een beroep
gedaan op een Brahmaan: een Kavuntan liet voor het huwelijk van zijn dochter
een Brahmaan vit Sulur komen, kennelijk omindruk te maken op zijn omgeving.
De Scheduled Castes hebben nog minder met de Brahmanen te maken dan de
hogere kasten, maar zij erkennen hen wel als hoogsie priesters.

De Cakkiliyar van Irupatur erkennen de Tottiya Naykkar priester van de
Vishnu of Perumal tempels in het dorp en omgeving als ‘guru’, die door een
kleine eredienst en het sprenkelen van heilig water rituele onreinheid kan weg-
nemen. In 1965 bijvoorbeeld keerde de Cakkiliyar priester van de Cakkiliyar
Perumal tempel na een langdurige afwezigheid terug in het dorp en hervatte
zijn priestertaak na zich eerst door de Tottiyva Naykkan te hebben laten reinigen.
Als beloning voor zijn diensten ontvangt de Tottiya Naykkan vier anna (Rs.
0.25), die de Cakkiliyar op de vloer leggen. Na er water over gegoten te hebben,
raapt de Tottiya Naykkan het geld op. Als een nog hogere instantie erkennen de
Cakkiliyar een Brahmaanse guru in Karamadai waarvan hun tisans de heilige
tekens ontvangen en die bijzondere situaties van rituele onreinheid kan opheffen.
De Cakkiliyar in Irugur riepen de hulp van een Brahmaanse priester in tijdens
het Pattatalacci feest van 1965, Toen men de nieuwe beelden voor de Pattatalac-
ci tempel van het huis van de Kucavan naar de tempel bracht, werd bekend dat
er een kind in de céri was gestorven. Men liet de beelden daarom in de straat
staan en begroef het kind, Een Brahmaan reciteerde mantras en hicld bij de beel-
den een eredienst teneinde de ‘tittu’ als gevolg van het sterfgeval op te heffen,
De Brahmaan ontving voor zijn diensten Rs. 5,-, kokosnoten en ongekookte
rijst. Het voor de eredienst benodigde water bracht de Brahmaan zelf mee.
Tijdens de eredienst keken de Cakkiliyar toe en raakten niets aan. Dit alles be-
treft de traditionele wijze waarop de laagste kasten een beroep doen op de Brah-
manen, Yoorbeelden hiervan ben ik niet tegengekomen bij de andere Scheduled
Castes, hetgeen niet te verwonderen is, aangezien de Pallar, Paraiyar en Kuravar
in de door mij onderzochte dorpen en steden minder traditioneel zijn dan de

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 125



Cakkiliyar en minder waarde hechten aan rituele reinheidsprincipes.

Op verandering wijzen de door Brahmanen gesloten Cakkiliyar huwelijken in
de nu opengesiclde grote tempels, bijvoorbeeld in Perur. Een nog ingrijpender
verandering betreft de aanwezigheid van een Brahmaanse priester bij een Pallar
huwelijk in Irugur en bij een Kuravar huwelijk in Adutur, waarbij de rituelen
plaatsvonden bij of zelfs in de huizen van de betreffende Pallar en Kuravar fa-
milies. Vooral het laatste geval geeft aan wat men thans met geld kan bereiken.
Voor zijn eerste huwelijk in 1920 durfde de toen ook reeds rijke Kuravar var-
kenskoopman in Adutur geen Brahmanen voor de huwelijkssluiting uit te no-
digen, maar bjj zijn tweede huwelijk enige jaren geleden en bij het tweede huwe-
lijk van zijn zoon traden Brahmanen uit Sulur als priesters op en werden Brah-
manen, Pantaram en Pillai als koks gebruikt! Mogelijk werden bepaalde voor
de rituelen noodzakelijke attributen door de Brahmanen zelf meegebracht
en aanvaardden zij als betaling slechts geld, ongekookte rijst en vruchten, maar
dan nog ... In Coimbatore kennen we geen aparte groepen van ‘degraded Brah-
mans’!®, Brahmaanse priesters die vitsluitend diensten verlenen aan lagere kas-
ten, en als ik hier spreek van Brahmaanse priesters, dan zijn dit de priesters die
ook hun diensten verlenen aan leden van hoge kaste. Tk verwacht dat het hierbij
gaat om wat minder conservatieve en/of arme Brahmanen.

De Pantaram van Irupatur geven de heilige as en bananen van de dagelijkse
pija in de Mariyamman tempel tegen betaling slechts aan Brahmanen, Kavun-
tar, Pillai en Aindttan Cettiyar (zie 4.5). Van deze kasten, en dan wel in het bij-
zonder van de Kavuntar, voelen zij zich de priesters. Alle andere kasten heb-
ben eigen priesters voor de erediensten thuis of in de eigen tempels, of zij laten
de priesterfuncties over aan kasteoudsten. Aangezien de priesters verbonden
zijn azn bepaalde heiligdommen, zal iedereen die een piija wil laten hoaden voor
de godheid van een bepaalde tempel of heiligdom een bercep moeten doen op de
daaraan verbonden priester. Iedereen kan te allen tijde aan de priester, verbon-
den aan een bepaald heiligdom, vragen een paja te verrichten. Cakkiliyar kun-
nen een Pantaram vragen tegen betaling een pija te verrichten in bijvoorbeeld de
Marivamman tempel en Kavuntar kunnen een Cakkiliyar plcari vragen tegen
betaling een plija op te dragen aan bijvoorbeeld de godin Pattatatacci. Maar bij
deze dienstenverlening worden zeker bepaalde gedragsregels in acht genomen,
afhankelijk van het verschil in kastestatus tussen de betreffende priester en de-
gene aan wie hij zijn diensten verleent. Toch is het beroep, dat de lage kasten
doen op de Pantaram, Uppiliya Naykkar of Tottiya Naykkar priesters heel be-
perkt en de leden der hogere kasten hebben slechts iets te maken met Pallar
pucaris i.v.m. het Vétacami tempelfeest en met de Cakkiliyar phicaris i.v.m, het
Pattatalaccifeest'!. Het is niet voor niets dat de vier Scheduled Castes een unitge-
breid scala van eigen tempels bezitten en in het geval van Pallar en Cakkiliyar
steeds twee ‘stel’ priesters'2.

De Paptiram, Uppiliya Naykkar en Tottiya Naykkar zijn niet bereid ere-
diensten te leiden in de heiligdommen van kasten lager dan Ottar, dus in de
praktijk van Irupatur niet in de tempels en heiligdommen der Scheduled Castes

126 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



en zij zijn niet bereid huisrituelen te leiden bij kasten van wie men geen gekookt
voedsel of water accepteert en in wier huizen zij niet kunnen komen (zie para-
graaf 5.1.1 en 5.3.).

Opmerkclijk is het verhaal betreffende de priesterwisseling bij de Perumal
tempel der hogere kasten die in het dorp voor de lagere school staat. Ongeveer
vijftien jaar geleden vervingen de Kavuntar de Tottiva Naykkar priester van
deze tempel door de Pantiram. Volgens de zoon van de toenmalige Tottiya
Naykkar priester gebeurde dit, omdat zijn vader door de drukke werkzaam-
heden in Perumal tempels van andere dorpen geen piijd’s kon verrichten op de
door de Kavuntar gestelde tijden. Volgens de Pantaram echter was dit gebeurd,
omdat de Naykkan in Irugur op het voorhoofd van een gestorven Pallar tasan
het Vishnu teken had aangebracht en weer verwijderd. D¢ Kavuntar vonden het
niet juist dat een priester van hun tempels een dergelijke dienst verleende aan
een Pallan, ook al was hij dan een t3san, een man met de tekens van de gong en
de kinkhoorn op zijn borst. De gebeurtenissen bleken verder moeilijk te recon-
strueren,

Cakkiliyar en Pallar maken vrijwel geen gebruik van elkaars priesters en als
dat wel het geval is, dan blijkt duidelijk dat de Pallar een kaste vormen met een
hogere status dan de Cakkiliyar. Zo weigert de Pallar piicari tijdens het Véta-
cami feest heilige as aan te brengen op het voorhoofd van Cakkiliyvar. Omge-
keerd staan Pallar tijdens het Pattatalacci feest niet toe, dat de Cakkiliyar pacari
as op hun voorhoofd aanbrengt en weigeren zij het heilig water te drinken. Pallar
en Cakkilivar kunnen we bepaald niet over één kam scheren. Cakkiliyar en om-
standers van hogere kasten waren respectievelijk ontroerd en onthutst toen ik,
en daardoor cok mijn Mutalivar tolk, tijdens het Pattatalacci feest wel het hei-
lige water van de Cakkiliyar piicari aanvaardde en dronk.

Ook buiten Irupatur doen de Scheduled Castes slechts zelden een beroep op
priesters van hoge kasten. De Pallar en Cakkiliyar bezitten er steeds eigen pries-
ters en dit is ook het geval voor die Paraiyar kastegroepen die, naast Christenen,
een omvangrijk aantal Hindoes tellen.

Een wel zeer uvitzonderlijke concessie aan de hogere kasten vinden we, zoals
reeds besproken, bij de Tottiva Cakkiliyar van Sulur. Reeds enige tientallen
jaren heeft hun Madurai Viran tempel een Pantiram als priester, omdat er, zo
vertelt men, veel Kavuntar naar het tempelfeest van deze god komen en er met
een Pantaram als priester heilige as aan iedereen kan worden gegeven. Dit staat
wel in schrille tegenstelling tot de situatie in Irupatur, waar de Pantiram zich
beperken tot enige goede raad betreffende het gebruik bijvoorbeeld van een
nieuwe tempellamp. De Pantaram van [rupatur gaan niet naar de Pattatalacci
tempel; zij verrichten slechts een pya in de Mariyamman tempel voor nieuwe
aarden beelden of een nieuw draagbeeld voor Pattatalacci. Alle tempeldenren
zijn daarbij geopend, opdat er een direct contact mogelijk is tussen de godin
Mariyamman en de te zegenen nieuwe beelden die de Cakkiliyar voor de tem-
pelingang plaatsten. De situatie in Nesavur staat in tussen die van Sulur en Iru-
patur wat betreft de bemoeienis van Pantaram met Cakkiliyar. Hier immers

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 127



geven de Pantaram tijdens het Pattatalacci feest voortdurende assistentie en in-
structies aan de Cakkilivar piicari bij de pija’s in de tempel, het decoreren van
de nieuwe draagbeelden en het doden van het offerdier na het aanbrengen van de
ogen op de nieuwe beelden.

4.8.2. De dienstverlening door wassers

De Canku Vannar van Iropatur wassen voor alle kasten van het dorp, behal-
ve voor de vier lage kasten. Alleen ten aanzien van de Nacuvar passen zij een
kleine restrictie toe: deze moeten in tegenstelling tot leden van andere kasten
hun was zelf brengen, De Vannar beweren dat zij vroeger niet voor de Kamutti
Cettiyar wasten, maar het is moeilijk na te gaan of dit zo is, en zo ja, wanneer er
in die situatie verandering optrad. De Kavuntar blijken niet altijd goed op de
hoogte te zijn van het doen en laten van hun Vannar en het komt nogal eens
voor, dat zij veronderstellen dat de Vannar niet wassen voor Komutti Cettiyar
en Valaiyar. Het is opvallend dat de Vannar zich krachtig verzetten tegen de
mening, dat de Valaiyar als kaste een lagere positie zou innemen dan zijzelf,
een gedachte die nogal eens uitgesproken wordt door leden van hogere kasten
(zie 3.2). Toen ik de in de toepassing der kasteregels vrij conservatieve Vannar
hiervan vertelde, reageerden zij zelfs enigszins boos: ‘Als de Kavuntar denken,
dat de Mutturdja kattam lager is dan wij, dan hebben de Kavuntar het mis. Wij
wassen voor de Valaiyar en verlenen ook diensten bij hun ceremonién.’ (zie ook
6.2.3).

De onderzoeker moet er rekening mee houden, dat in de antwoorden op vra-
gen betreffende de dienstverlening door diverse kasten, of in het algemeen be-
treffende de kasteregels die men in acht neemt, vaak in de eerste plaats de kaste-
ordening naar voren komt zoals de informant in kwestie die meent te constate-
ren of graag zou zien, De onderzoeker mag er zeker niet vanuit gaan dat de in-
formanten op de hoogte zijn van de werkelijke sitvatie, of die eventuele kennis
verwoorden in hun antwoorden. Dit blijkt bijvoorbeeld duidelijk uit het ant-
woord van een Kavuntar boer op mijn vraag voor wie de Yannar niet wassen:
‘Onze Vannan wast niet voor Cakkili, Paraiyan, Kuravan, Pallan, Valaiyan,
Komutti en Mchammedanen, Hij wast wel voor Nacuvan, Ottan, Kucavar en
Acéri, maar die moeten hun was bij hem brengen.” De onderzoeker, wiens dag-
taak het is op de hoogte te komen en te blijven van feitelijke situaties en gebeur-
tfenissen in een dorp en die contacten onderhoudt met de verschillende in het
dorp aanwezige kastegroepen, is na verloop van tijd over bepaalde onderwer-
pen vaak beter geinformeerd dan tal van dorpelingen. Voor een India’s dorp
met zijn vrij gesloten kastegroepen en wijken geldt dit vermoedelijk in hogere
mate dan voor dorpen met een minder strakke stratificatie en minder gesegmen-
teerd karakter.

Het aantal kasten aan wie de Vannir diensten verlenen door bij ceremonién
kleden te spreiden en aanwezig te zijn met toortsen is kleiner, dan het aantal
voor wie zij wassen: zij verlenen deze diensten nict aan de vier Scheduled Castes,
Nacuvar en Acari. Ook vinden we hen niet bij ceremoni&n van de Brahmanen,
omdat deze geen leden van ‘Shudra® kasten bij hun rituelen en ceremonién toe-

128 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



laten. De Komutti Cettiyar wensen evenals de Brahmanen geen gebruik te ma-
ken van de Vanpar voor de verlening van deze diensten bij ceremonién en de
Vannar op hun beurt denken er niet aan deze diensten aan hen te verlenen.

In de dorpen rond Irupatur is de situatie nagenoeg dezelfde als in Irupatur:
de Canku Vannar wassen er niet voor de leden der Scheduled Castes. In de ste-
den zijn wasserijen waar men de vuile kleding kan brengen en waar men niet
naar kaste vraagt. De niet zeer armen maken hier zeker gebruik van o.a. voor
tijdens de menstruatie gedragen kleding.

Slechts de Pallar, Paraiyar en Cakkiliyar bezitten hun eigen subkasten van
wassers, al is er van deze afdelingen geen enkele vertegenwoordiger in het dorp
aanwezig!?. In de Pallar wijk vinden we nog het huis, dat de Pallar licten bou-
wen voor een wasser. De laatste wasser vertrok ongeveer in 1956, vermoedelijk
omdat hij te weinig werk had; het is voor de Pallar industrie-arbeiders een kleine
moeite om langs een wasserij in de stad te gaan (‘Daar gebruiken ze zeeppoe-
der’), en het is zeer de vraag of de wasser neutraal kon blijven bij de eeuwige
factiestrijd der Pallar (zic voor deze factiestrijd Deel II: Politicke positie). De
Pallar maken thans geen gebruik van wassers voor het reinigen van kleding. Een
enkele maal laat men in verband met de geboorte van een kind, een eerste men-
struatie ceremonie, een huwelijk of een begrafenis een Pallar Vannan uit Irugur
komen.

De Paraiyar van Irupatur en Kilakkupalayam maken bijj ceremonién gebruik
van de diensten van de Paraiyar Vannan uit Sulur, die hen van tijd tot tijd be-
zoekt.

De Cakkiliyar in lrupatur zouden een beroep kunnen doen op hun wassers in
Sulur en Singanallur, maar dat gebeurt alleen in witzonderingsgevallen bij cere-
monién die men ‘duur’ wil uitvoeren. Opmerkelijk is het verhaal van Cakkiliyar
in Nesavur, dat enkele jaren geleden bij hen regelmatig een Vannan uit Sulur
kwam, die geen Cakkiliyar Vannar was. Ik acht het mogelijk dat een Vannan
van hogere kaste uit de stad op deze wijze zijn inkomsten trachtte te vergroten,
Geld vergoedt veel, vooral als de naam in het eigen dorp of de stad er niet onder
lijde.

4.8.3. De dienstverlening door kappers

Is het bij de wassers zo, dat zij hun diensten slechts weigeren aan de vier
Scheduled Castes, bij de kappers is de situatie iets meer complex, hoewel we ook
bij hen kunnen constateren, dat kappers die werken voor de midden en hoge
kasten hun diensten weigeren aan de Scheduled Castes.

In Irupatur zijn twee hogere Nacuvar kasten: de Vellala of Konku Nacuvar
en de Veéttuva Nacuvar, waarbij de eerste een hogere positic inneemt dan de
laatste. Op een enkele u1tzonder1ng na houden de Vellala Nacuvar in Irupatur
vast aan de regel, dat zjj uitsluitend diensten verlenen aan Brahmanen, Kavun-
tar, Pillai, Ainiittin Cettiyir, Pantiram en Kucavar. Zie tabel 10. De Véttuva
Nacuvar dus de kappers van de in Irupatur niet aanwezige Véttuva Kavuntar,
verlenen hun diensten aan de twee Naykkar kasten, Mohammedanen, Ottar,
Valaiyar, Vannar en Komutti Cettiyar. Steeds meer mensen laten zich thans in

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 129



de stad knippen waar dit, volgens hun zeggen, veel beter gebeurt dan in het dorp.
Deze verminderde klandizie, het grote aantal in het dorp aanwezige kappers'*
en het verzwakken van de rituele reinheidsprincipes hebben ertoe geleid, dat
zeker één, mogelijk zelfs twee, Vellala Nacuvar ertoe zijn overgegaan diensten
te verlenen aan alle hoge en midden kasten met uitzondering van de Vannar;
zelfs de Aciri, die eigenlijk de niet in het dorp aanwezige Pantiya Niacuvar als
kappers hebben, worden door hem - of hen — geknipt en geschoren. Het betreft
hier een zeer recente ontwikkeling, zoals blijkt it verklaringen van Valaiyar,
dat zij tot ongeveer 1955 slechts gebruik konden maken van de diensten van de
Véttuva Nacuvar.

TasBeL 10. De kasten die zich kunnen laten knippen en/of laten knippen door de verschillende
in Trupatur aanwezig Nacuvar (- : dienstverlening; —: geen dienstverlening).

VYellala Nacuvar  Velldla Nacuvar Véttuva Paliar
{traditioncel) (dissident) Niacuvar Nacuvar

Aantal kappers 435 1a2 1 1

Kasten
Brahmanen
Kavuntar

Pillai

Ainiittan Cettiyar
Pantaram
Uppiliya Naykkar
Tottiva Naykkar
Acari

Kucavar
Mohammedanen
Ottar -
Valaiyar -
Vannar —
Komutti Cettiyar -
Pajlar -
Kuravar
Paraiyar —
Cakkiliyar — —

!
f

| R
I+ ++++++++++++
fl+++++ 1 +++ 1

| {

I
!
I

Ik heb geen systematische analyse gemaakt van de klanten van hoge kaste van
de van het traditionele patroon afwijkende Vellala Nacuvan. Het is niet onmo-
gelijk, dat uit een dergelijk onderzoek zou blijken, dat deze klanten behoren tot
weinig conservatieve kleine boeren, industrie- en landarbeiders. De mensen die
ik bij deze N&cuvan ontmoette, behoren in ieder geval wel tot deze categorie.

Als men zich heeft laten knippen, neemt men, voordat men zijn huis betreedt,
een bad. Naast de letterlijke reinigende functie heeft dit bad zeker ook de func-
tie van een rituele reiniging. Doorgaans wordt deze tweede functie ontkend (zic
3.2). Maar de wijze waarop men de noodzakelijkheid ervan beklemtoont en de
schok die het velen gaf, toen zij merkten, dat ik niet onmiddellijk na het knippen

130 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1973)



een bad had genomen, wijzen in de richting van rituele reiniging. Deze traditie
van rituele reiniging maakt het knippen van leden der middenkasten door de
Vellala Nicuvar voor veel leden van bijvoorbeeld de Kavuntar kaste minder
ernstig. Op mijn vraag aan één van de meer conservatieve Vellala Nacuvar of
het knippen van bijvoorbeeld Naykkar “tittu’ zou geven luidde het antwoord:
‘Het niet knippen van de Naykkar heeft niets met tittu te maken. Het zou niet
slecht zijn het te doen, maar het is nu eenmaal onze gewoonte niet de Naykkar
te knippen. Het is niet onmogelijk, dat de Kavuntar zich er tegen zouden ver-
zetten, als we het wel deden.” Vrees voor de Kavuntar speelt kennelijk een rol bij
het voortzetten van de kastetraditie. Het is niet ‘slecht” de Naykkar te knippen,
dat wil zeggen het brengt (thans?) geen rituele onreinheid met zich voor een
Velldla Nicuvan en het werpt niet werkelijk een blaam op de gehele kastegroep.

De Vellala Nacuvar kunnen we het ‘manusje-van-alles’ van de Kavuntar
noemen: bij iedere bijeenkomst van de Kavuntar dient een Nacuvan aanwezig
te zijn voor het opknappen van karweitjes. De Nacuvan is de boodschapper die
bij de Kavuntar panchiyats mensen uit het dorp ophaalt, waarmee de Kavuntar
willen spreken; hij wordt uitgestuurd om familieleden en kennissen uit te nodi-
gen voor familieceremonién!®. Bij gotrambijeenkomsten of familieceremonién
zamelt hij het geld in en brengt het naar de man die het geld administreert, waat-
bij hij de naam van de schenker en het bedrag afroept. Bij Kavuntar huwelijken
reciteert de Nacuvan bepaalde gedichten. Na een gezamenlijke maaltijd ter ge-
legenheid van een ceremonie ruimt hij soms ook de bananebladeren op. In min-
dere mate maken ook de Brahmanen, Pillai, Ainiattan Cettiyar, Pantdram en
Kucavar op vergelijkbare wijze van zijn diensten gebruik, maar het zijn toch
vooral de Kavuntar die de Nicuvar, evenals de Vannir, beschouwen als een
kaste die direct aan hen ondergeschikt is. Bij een Kavuntar panchayat bleek, dat
enkele Kavuntar het uit het tempelfonds geleende geld niet terugbetaatden. On-
middellijk kwam toen het voorstel om de Nacuvar en Vannar op te dragen niet
langer diensten te verlenen aan deze onverlaten, tot het geleende geld terugbe-
taald zou zijn. Kavuntar met een wat meer realistische kijk op de huidige sitna-
tie verwierpen dit voorstel, omdat het effect nihil zou zijn, aangezien de schul-
denaren voor de diensten van kappers en wassers bepaald niet afhankelijk zijn
van deze kasten in Irupatur.

In het dorp is het ook de gewoonte, dat de Nacuvar, vooral de Vellala Ka-
vuntar Nicuvar, naast knippen, scheren en het vervullen van functies bl_] familie
en kasteaangelegenheden, schapen en geiten doden en villen bij cerernoniéle ge-
legenheden; zelfs de Kavuntar slager laat het doden en villen van schapen en
geiten over aan een Velldla Nacuvan. Het doden van offerdieren door de Vellala
Nacuvar is niet aan een kaste gebonden zij doen het bijvoorbeeld ook bl_] de
Pattatalacci en Muniyappicci tempelfeesten der Cakkiliyar, die tijdens deze
feesten zelf geen dieren mogen doden. Aangezien er in het dorp bij tal van ge-
legenheden (tempelfeesten, offers aan bloedgoden als Mariyamman en Karup-
paraiyan, aan het begin van het verwerken van rietsuiker, of bij het uitgraven

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 131



van waterputten) schapen of geiten worden geofferd en de Nacuvarin ieder geval
de huid van het offerdier krijgen, is deze functie een niet onaanzienlijke bron
van inkomsten.

Het doden en villen van schapen en geiten, het houden van varkens, het knip-
pen en scheren en het vooral voor Kavuntar fungeren als loopjongens, zijn er de
oorzaak van dat de Vellila Nacuvar tezamen met de Vannar als wassers van
tijdens de menstruatie gedragen kleding, behoren tot de lage midden kasten.
Door hun zeer afhankelijke positie en de lokale interpretatie van de Hindoe
Great Tradition zijn zij (ritueel) ‘onrein’, maar niet ‘zeer onrein’.

Van de vier Scheduled Castes bezitten slechts de Pallar een cigen kapper, een
Coliya Pallan. Door de verdeling van de Pallar in twee elkaar bestrijdende fac-
ties, heeft deze Nicuvan slechts de klandizie van de leden van de partij waartoe
hij behoort en laten de leden van de ‘Piicari’ factie zich door hogere Nacuvar
knippen in de winkels van bijvoorbeeld Merkupalayam of Peelamedu. Deze
Pallar Nacuvan speelt ook slechts een rol bij de ceremonién van de leden van
zijn factie; de ‘Puicari’ factie schijnt in bepaalde gevallen wel eens een beroep te
doen op de Pallar Nacuvar uit Rasipalayam. De Pallar Nacuvan kan zijn dien-
sten aan geen enkele andere kaste dan de Pallar verlenen.

De Kuravar vormen een numeriek zwakke kaste, waarvan de leden zeer ver-
spreid wonen en zij bezitten dan ook geen afdelingen, die aan hen diensten ver-
lenen. Zij vormen de enige kaste in Irupatur die geen beroep kan doen op welke
soort wassers of kappers dan ook in of buiten Irupatur. Zij kunnen thans te-
recht in de kapperswinkels langs de hoofdweg naar Coimbatore of in Sulur,
waar men hen niet herkent of zegt niet te herkennen,

De Paraivar hebben een eigen kapper in Sulur die zo nu en dan langs komt.
Ik krijg echter de indruk, dat men meer en meer naar winkels van hogere Na-
cuvar buiten Irupatur gaat en dat men de eigen kappers ook bij ceremonién
bijna niet meer laat komen.

In de Cakkiliyar céri verschijnt regelmatig een kapper waarvan ik de kaste
niet heb kunnen vaststellen, maar die in ieder geval geen Cakkiliyar is. Deze
jongeman vertelt een Vellala Kavuntan te zijn uit een dorp bij Erode. Als wees
zou hij op zevenjarige leeftl_]d door een Vellala Nicuvan in huis zijn genomen en
nu vitsluitend voor Cakkiliyar werken. Het is duidelijk, dat dit verhaal weinig
geloofwaardig is. 1k ken de Vellala Kavuntar kastegroep waaruit deze man zegt
voort te komen en ik acht het onwaarschljnhjk dat deze Kavuntar een lid van
hun kaste zouden laten adopteren door een Nacuvan. Hebben we hier wellicht
te doen met de zoon van een Vellala Kavuntan en een ongehuwde Nacuvar
vrouw?

Ik krijg de indruk, dat de aparte kappers voor Pallar en Paraiyar evenals de
aparte wassers langzamerhand verdwuncn omdat Pallar en Paraiyar door hun
huidige beroepen geografisch vrij mobiel zijn en daardoor gebruik kunnen ma-
ken van de diensten van kappers in de steden en in de plaatsen langs de hoofd-
wegen. De Pallar en Paraiyar van Sulur en Irugur vertellen, dat zij in alle kap-
perszaken van deze steden terecht kunnen. Mogelijk is dit wat overdreven, maar

132 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



ik neem aan dat de discriminatie in de kapperszaken ten aanzien van hen snel
verdwijnt, mede door de sterke concurrentie onder de Nacuvar. De Paraiyar
van Kilakkupalayam wagen het nog niet naar de kapperswinkeltjes langs de
hoofdweg in het te nabije Merkupalayam te gaan, maar zij gaan wel vrijelijk
naar die in Sulur of Peelamedu.

Het is mij niet duidelijk of de Cakkiliyar voorheen een duidelijke Nicuvar
sectie bezaten. Door de slechte economische toestand der Cakkiliyar zal het
aantal eigen beroepskappers steeds zeer beperkt zijn geweest. Waarschijnlijk
speelden de kappers ook geen rol bij Cakkiliyar ceremonién. Ook in de steden
weigeren vele hogere Nacuvar diensten te verlenen aan Cakkiliyar en durven de
laatsten ook niet naar de hogere Nacuvar te gaan. Slechts in de steden Sulur en
Peelamedu kon ik vaststellen, dat enkele kapperszaken Cakkilivar toelaten en
ook in Coimbatore zal dit het geval zijn. Doordat de economische positie van
tal van Cakkiliyar thans wat verbetert en zij toch in veel dorpen en steden geen
beroep kunnen doen en/of doen op hogere Nacuvar in de eigen woonplaats of
in andere plaatsen, worden zij tot een werkterrein voor een nieuwe categorie
kappers. In Irupatur iroffen we bij hen reeds een kapper aan van onbekende af-
komst. In Nesavur komt in de Cakkiliyar céri regelmatig een kapper waarvan de
kaste mij eveneens onduidelijk is. Hij komt uit Peelamedu en ‘spreekt Tamil als
de Kavuntar’. Wellicht is het de Pillai die in Peclamedu voor de Cakkiliyar
werkt. In deze stad bezitten de Cakkiliyar twee kappers, de genoemde Pillai en
een Malayali, die beide zijn getrouwd met Cakkiliyar meisjes en in de céri wo-
nen.

In verband met de grote concurrentie tussen de kappers, de verzwakking van
de rituele reinheidsprincipes en groeiende onverschilligheid van de dominante
kasten in deze kwesties, geloof ik dat de tijd nabij is, voor zover niet al gearri-
veerd, dat hogere Nacuvar buiten de eigen woonplaats diensten gaan verlenen
aan Cakkilivar of andere lage kasten. Zij die in een bepaalde nederzetting hun
diensten verlenen aan b.v, Cakkiliyar, kunnen daar niet tezelfdertijd leden van
andere Scheduled Castes, laat staan leden van hogere kasten, knippen enfof
scheren. -

4.8.4, Overige dienstverlening

Tot slot besteden wij enige aandacht aan een aantal kasten van handwerkslie-
den en bezien we in hoeverre zij het werken voor bepaalde kasten (moeten) ver-
nmijden omdat zij hun huizen of wijken niet willen betreden of de leden van die
kasten niet willen aanraken.

De Acari goudsmeden zeggen in het algemeen geen Kuravar, Paraiyar en
Cakkiliyar aan te willen raken en dit zou tot gevolg hebben, dat zij niet aanwezig
zijn bij de oordoorboerings-ceremonie voor jonge kinderen behorende tot deze
drie kasten. Zij hebben er geen bezwaar tegen bij Pallar de oren van de kinderen
te doorboren in een Palar tempel of op de binnenhoven van de huizen. Alleen
de Cakkiliyar geven toe, dat de Acdri goudsmid niet bereid is naar deze cere-
monie te komen en dat de maternale oom van de jongen of het meisje het oor-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 {1975) 133



prikken verricht. Kuravar en Paraiyar beweren echter, dat de Acari wel bij hen
komt en dat zij hem de traditionele Rs. 1,25, een kokosnoot en bananen betalen.
Tijdens mijn aanwezigheid in Irupatur werd bij de Kuravar, Paraiyar en Cakki-
livar geen enkele oordoorboringsceremonie uitgevoerd, hoewel er zeker wel
kinderen waren, die er voor in aanmerking kwamen. Ik kan dus niet uitmaken
welke uitspraak de juiste is. Het is mogelijk dat de goudsmid thans voor deze
ceremonie naar Kuravar en Paraiyar gaat, maar vooral in het geval van de laat-
ste kaste kan ik het moeilijk geloven. Echter, geld doet wonderen en de Goud-
smeden in Irupatur zijn arm.... Aan de andere kant krijg ik de indruk, dat deze
ceremonién in verband met de hoge kosten waarmee zij gepaard gaan, zeldzaam
zijn bij de leden van deze drie kasten en in het algemeen bij de armen. Bij de
kosten moeten we niet alleen denken aan de aanschaf van de juwelen, maar ook
het gedurende langere of kortere tijd huisvesten van familieleden en de kostbare
maaltijden aan tientallen mensen. Tijdens mijn aanwezigheid vonden enkele
van deze ceremonién plaats bij de Kavuntar en ik was ook in de gelegenheid er
een bij te wonen bij de Vannar en de Pallar. Een steeds groter aantal mensen
organiseert deze ceremonie niet meer voor zijn kinderen, hoewel men het wel
zou kunnen bekostigen.

Bij de Acari tirvmerlieden{smeden vinden we verschillen in attitude ten aan-
zien van het werken voor Scheduled Castes. Het verrichten van werkzaamheden
aan nieuwe huizen kan men voor iedereen en overal doen en het verrichten van
reparaties aan oude huizen van Pallar en Kuravar zou ook geen probleem vor-
men. De verschillen betreffen de reparaties aan bewoonde Paraiyar en Calkkili-
yar huizen. Eén van de drie belangrijke Acari timmerlieden zegt, dat hij zou
weigeren dergelijke reparaties te verrichten: ‘Als Paraiyan of Cakkili in oude
huizen iets willen repareren, dan moeten ze het hout bij mij brengen. Ik maak
dan wel wat ze willen hebben en dan moeten ze het zelf maar plaatsen.’ De twee
andere Aciri zeggen wel bereid te zijn om zelfs in de huizen reparaties uit te
voeren. Wel zou dan hun eis zijn, dat alle eigendommen van Paraiyar of Cakki-
liyar wit het huis verwijderd moeten zijn voordat ze er binnen gaan. Spontaan
merkten ze op, dat ze na dergelijke arbeid een volledig bad zouden nemen, voor-
dat ze hun eigen huizen betreden. Buiten Irupatur wordt door Cakkiliyar en
Paraiyar ontkend, dat de timmerlieden niet of alleen onder bepaalde voorwaar-
den reparaties aan hun huizen zouden kunnen verrichten. Ik heb hun uitspraken
niet kunnen controleren.

Cakkiliyar in de dorpen ¢n steden en Paraiyar in de dorpen zijn meestal te arm
om een beroep te kunnen doen op beroepstimmertieden en uitspraken betreffen-
de de dienstenverlening door Aciri timmerlieden zijn nauwelijks gegrond op
werkelijke ervaring.

Zowel de oudere als de jongere Otiar metselaars{steenhouwers zijn het erover
eens, dat zij geen huizen bouwen voor of reparaties verrichten aan huizen van
Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar, wat de leden van deze kasten ook zouden wil-
len betalen voor deze diensten. De Ottar zijn het er ook over eens, dat zij tot

134 Meded. Landhouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975}



voor enige tientallen jaren ook niet voor de Pallar werkten: “We konden nog
niet tot de drempels voor hun huizen gaan en als we dat wel deden dan werden
we door onze kastepanchiyat beboet.” Hoewel de Pallar thans zelf goede met-
selaars bezitten, wordt er zo nu en dan wel door Ottar gebouwd, al of niet te-
zamen met Pallar metselaars. Toch zijn er ook nu nog Ottar en zelfs zeer jonge
die zeggen, dat ze niet willen meewerken aan de bouw van huizen voor Cakkili-
yar, Paraiyar, Kuravar, Pallar en Valaiyar. De bouw van tempels staat buiten
het hier besprokene. De Ottar helpen zeker wel mee aan de bouw van godshm—
zen, zelfs voor Cakkiliyar,

Evenals dat voor de Acari timmerlieden het geval is, wordt buiten Irupatur
door leden van Scheduled Castes als Paraiyar en Cakkiliyar verteld, dat Ottar
wel bereid zijn mee te werken aan de bouw van hun huizen. Ook in dit geval zijn
de antwoorden meestal niet gebaseerd op werkelijke ervaringen. Men geeft zelf
ook toe weinig gebruik te maken van de diensten van Ottar, omdat deze werklie-
den en het materiaal dat zij gebruiken te duur zZijn. Maar men houdt vol dat de
Ottar wel bereid zijn bijvoorbeeld echte cementvloeren te maken. Ik moet hier-
bij opmerken, dat de hogere kasten de Ottar zeker ook wel gebruiken voor de
bouw van ‘mud walls’, muren opgetrokken uit grove brokken kalksteen en
modder, die daarna gewit worden. Is het dus wellicht zo, dat enkele Ottar wel
bereid zijn tot de aanleg van door de schaarste der grondstoffen werkelijk dure
cementvloeren en goed gemetselde muren bij leden van zeer lage kasten? Wat
betreft het witten der muren, bijvoorbeeld voor het Porikal feest in januari, kun-
nen we aannemen dat de Ottar vrouwen dit in Irupatur en daarbuiten niet doen
voor de Scheduled Castes en het is zelfs de vraag of zij het wel doen voor Van-
nér, Nacuvar en Valaiyar. Het controleren van deze kwestie was niet mogelijk
omdat alleen de rijkere leden der hogere kasten niet zelf witten en dit tegen beta-
ling laten doen door Ottar vrouwen.

Uit het voorgaande blijkt, dat de Acari goudsmeden en timmerlieden en de
Oftar metselaars althans in woorden (ook die zijn ‘werkelijkheid’!) een duidelijk
onderscheid maken tussen de Pallar enerzijds en de Cakkiliyar anderzijds. Voor
het middenveld tussen deze twee kasten merken we op, dat slechts de timmerlie-
den de Kuravar plaatsen aan de zijde der Pallar; de Paraiyar verwijst men steeds
naar de positie der Cakkiliyar. Het beeld waarin men de Kuravar enigszins naar
de zijde der Pallar laat hellen en de Paraiyar naar de Cakkiliyar is in overeen-
stemming met de resultaten van onderzoekingen in andere sferen; men denke
aan de situatie in bijvoorbeeld de café’s (4.7.1). De opmerkingen der Ottar ver-
sterken de indruk dat er ten aanzien van de Pallar sprake is van een verandering
in die zin dat de achterstelling vermindert.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 135



5. DE SOCIALE POSITIE DER SCHEDULED CASTES (II)

5.1. REGELINGEN BETREFFENDE HET ACCEPTEREN VAN VOEDSEL EN
WATER, HET TEZAMEN ETEN, EN HET AANRAKEN VAN
KOOK- EN EETGEREL

5.1.1. Het accepteren van voedsel en water

Giften zonder compensatie in vergelijkbare goederen of geld veroorzaken een
asymmetrische relatie waarbij de hoger geplaatste de door zjn schenkingen
verkregen status in veel gevallen in macht kan omzetten. Dit is geen typisch
India’s verschijnsel: in meer of minder uitgesproken vorm treffen we het aan in
veel maatschappijen met een zekere mate van complexiteit. Bij het geven en ver-
krijgen van status via goederentransacties wordt in het Hindoeistische India
grote waarde gehecht aan het geven en onivangen van voedsel en water. Evenals
in vele andere gebieden van de wereld bezitten deze voedseltransacties buiten de
commerciéle sfeer een zekere geladenheid die we, als het India betreft, reeds snel
‘ritueel’ noemen.

In Irupatur maakt men bij de evaluatie van de statusrelevaniie van de voedsel-
en watertransacties onderscheid tussen ongekookt voedsel', water, gekookt
voedsel? en voedsel dat na de maaltijd overblijft op de bananebladeren. De aan-
vaarding van ongekookt voedsel (b.v. vruchten, graan of zelfs meel) is het ruimst
en de restricties voor het accepteren van voedselresten zijn het meest stringent.

In deze paragraaf zal ik allereerst een beschouwing wijden aan de gegevens
verkregen door interviews, waarbij de nadruk zal liggen op de aanvaarding van
gekookt voedsel en water. Hierbij ga ik uit van het model dat dit al of niet ac-
cepteren kaste-relevant is, d.w.z. wordt bepaald door kasteregels. Daarop volgt
een nadere analyse der voedsel- en watertransacties aan de hand van vele ge-
sprekken en eigen waarneming. Bij deze analyse houd ik het oog gericht op de
belangrijke publikatie die McKiv MARRIOTT (1968) aan deze materie wijdde.
Het is daarbij de vraag in hoeverre deze transacties kaste-relevant zijn.

Bezien we allereerst de twee uitersten van het aanvaardings-continuiim, dan
constateren we ten aanzien van ongekookt voedsel, dat iedereen zegt dit van
alle kasten te kunnen aanvaarden. Het blijkt ook dat zelfs Cakkilivar pannaiyals
graan als betaalmiddel gebruiken. Iets anders lijkt mij de situatie ten aanzien
van het accepteren van giften in de vorm van ongekookt voedsel (b.v. het accep-
teren van een banaan tijdens een ceremonie) of handel in dergelijk voedsel. Ik
meen dat er dan een grote aarzeling bestaat ten aanzien van Kuravar, en voor-
al Paraiyar en Cakkiliyar®. Men vindt de leden van deze kasten smerig en vies.

Het andere uiterste wordt gevormd door het accepteren van voedselresten.
Dit door speeksel verontreinigde voedsel wordt thans alleen door Cakkiliyar ge-
accepteerd van een groot aantal kasten (zie foto 13). Het is mogelijk dat ook de
Paraiyar dit vroeger gedaan hebben,

136 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



Uit de tabellen 11 en 12 blijkt dat de restricties voor het accepteren van water
iets minder ver gaan dan die voor gekookt voedsel. Toch kunnen we voor zowel
water als gekookt voedsel zeggen, dat men bereid is het aan te nemen van kasten
die men als hoger beschouwt of die men min of meer als gelijke aanvaardt en
waaraan men zelf ook water en gekookt voedsel kan geven. Men is niet bereid
water en gekookt voedsel te accepteren van kasten die men als lager beschouwt
of van gelijken waaraan men zelf geen water en gekookt voedsel kan geven. De
tabellen tonen aan dat de unilineaire hi€rarchie die grotendeels werd verkregen
door gemiddelden te berekenen van de meningen van een aantal informanten
betreffende de ordening der kasten, niet de instemming heeft van alle kasten.
Lezen we tabellen uitsluitend horizontaal, dan krijgen we de indruk dat de aan-
gehouden hiérarchie volstrekt onjuist is en dat kasten als Acari, Komutti Cetti-
var of Pallar ondergewaardeerd zijn. Een dergelijke indruk wordt echter weer-
sproken als we de tabellen verticaal bezien en nagaan welke kasten er gekookt
voedsel of zelfs water accepteren van de ‘verstoorders’ der uni-hiérarchische
orde. Zoals besproken in 3.2 ben ik van mening dat we de Acari*, Mohamme-
danen, Kdmutti Cettivar® {en zelfs enigszins de Naykkar) moeten beschouwen
als groepen die traditioneel en tot op zekere hoogte ook thans niet of nauwelijks
zijn onder te brengen in een unilineaire kastenkolom. Door het deritualisatie-
proces verdwijnt de kennis van en het geloof in eertijds belangrijke scheidings-
principes, waardoor we — op het gebied der voedseltransacties nog steeds met
vitzondering van de Kémutti Cettiyar — kunnen spreken van een integratic van
oorspronkelijk moeilijk te evalueren kasten. Van pogingen tot stijging in de
kastenhiérarchie door het beperken van het aantal kasten waarvan men ge-
kookt veedsel en water accepteert merken we weinig; slechts in het geval van de
Pallar kunnen we ons afvragen of het aantal kasten waarvan zij zeggen voedsel
te accepteren thans geringer is dan voorheen.

De Scheduled Castes blijken geen eenheid te vormen als een categoric van
kasten waarvan anderen geen gekookt voedsel of water accepteren: geen enkele
kaste hoger dan de Scheduled Castes weigert uitsluitend gekookt voedsel of
water van de vier lage kasten. De Scheduled Castes maken in dit opzicht steeds
deel uit van een ruimere categorie, zelfs als we de moeilijk plaatsbare Acari,
Mohammedanen en Komutti Cettiyar kasten buiten beschouwing laten. De
Scheduled Castes weigeren van elkaar voedsel of water; slechts de Cakkitiyar
accepteren voedsel en water van de Pallar, die zij zonder restrictie als hoger er-
kennen. Tk krijg de indruk dat de situatie in de dorpen buiten Irupatur niet
anders is.

Wil men ondanks alles een unilineaire kastenhi&rarchie ontlenen aan de denk-
beelden die de meer dan vijftig informanten bezitten ten aanzien van het huidige
al dan niet accepteren van gekookt voedsel en water, dan is de volgende werk-
wijze de meest eenvoudige. Per kaste telt men het aantal groepen waarvan men
niet accepteert (horizontale lezing van de tabellen 11 en 12) en trekt hiervan af
het aantal groepen dat niet accepteert van de betreffende kaste (verticale lezing
van 11 en 12). Percentages van 25 tot 75 telde ik als een halve punt. Op grond

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 137



— £8
9 - @ o0r o 01 o o0 © 0 O o0 O O0o o o0 O 0 ¢ o 0 TeAlpeD)
0s 0§
T 00r - 00r 00T WL O O ¢ o0 o0 0 @) o o 0 0 0 0 ] refiered
T 00l 0OT - Q0TI OOl O O © O I 0 0 o0 o0 0 0 0 0 © 0 IeABIMY
+ 00T 00T OO — §& QOT OOI O5 ST SL O © O ST 0 O o o0 ¢ 0 wEjjeg
I 00T 001 00I OOF - 00T OOI O0OT O0OI 001 OOf 00T O00I 001 00T 00f OOf 001 001 O TefnijeD Hinwoy
T 001 00I 00T 0OF OO — OQOF ©OT 001 05 O ODI 00 05 0§ O O O O 0 (efejjoA) TeandEN
T 001 OOF OOI 00T 00 OO - O O OOI O QOL 0OL O O O O O O 0 IBUUeA,
1 00T 001 ODI OOF QOT O0OI ODT — QOT OOF O OO OOI 0O O © ©0 O O 0 TeAre[eA
T 001 001 ODI OO Q0T OOL OODF OO — @ O o©05 0 0 0 o 0 0 © 0 N0
T 00T 00T OO 0O 00T OOT OO OOL OOT ~ O O O O O O O ¢ o 0 USUBPIUTUBYOJ
T 00T 00T 00I OOL 00T OOI OOT 00T 00T 00 — O00F 00l OOL 0O 0 O O O 0 TRAEONY
0 0 0 0 0 O
T 001 00L ©OI 00T 001 00i 00L OOI 001 001 00F — 05 (0S) (05) (05) (0%) (0S) (0S) 0O prwIg Lesy
T 00T ODI 00T QO OS5 OO 00T 00T GOT OS5 O © - O O O o 0 o 0 PLUSPNOL) LIBOY
05 o¢ 0
T 00I 00L 00f 00T OOI OOI 00T 001 OO 0O O (%) () - @) ¢ o o0 0O 0 TeyyAeN (edriioL)
0 00T 00 00r 00T 00 00 O0I OO0 00f OO0 OOf OO OOf OO OO — @ O 0 0 woipjtod
€ 00r ODI 00T Q0T OOF OOL OOT 00T OOI ODI 00T 00T 001 OO (9 € ~ O O 0 Igdiiia) Tennury
0s 05 05 05 0S
T 001 00I OOI 00T 001 OOr O00I 00T 00T 001 (05) (0s) (0s) (s) ) o o - 0 0 refiid
¥6 18 ¥6 18 I8 € €9 € £ 61 9
91 001 O0L oor (@ (€1} (9 o001 o1 (51} (€0 (€p 1) 1) 6D 1) ¥ o o - 0 Iejmaey
L9

€ 001 001 ODI OOF OOI 00T 001 OOI 00T 00T OOL OOI 001 001 001 00f 001 001 (£5} - LLELLT A g

=} ) ] = -] =-]
E £ & % 8§ Z £ & 5 §F & 5 2 8 B 8% 8B R g 3 . ot
S F E 3 £ 8 & B 5 £ v o 5 § & B 2 8
g B ~ 3 - 4 g ® B
g § 2 & A B & Z 9 =
3 = £ 2 i E % 2 Yy
5 & E g B B F 3
0
=]

“PREWLE naduiieyas

ufiz Wereited op UPA UOIZUe UIJ, *S1 SULIDE USURWIIOJUI [BIUTE 191 Juesm YOO ‘So8e1uadiad ura 1eewa8yiniqad JuoIzIoA0 aAdensn|[l JIp Ul sI pray
-IBRGSSS] 9P JOUL pURQIaA U] “[3M SURY) JBEW ‘prod)dacoral udpIom U0y [35pa0A U308 1o8a01A JEpP uet udsasl saBejusorad 5)syee[das solyeey uassnl o]
*(Sura8om uaad = () IseFrusolad ur) [35pa0A POOYAT UkA USISEIOM O T THAV],

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975}

138



— £8
9 - ¢ o0l o0 o0 0 0 0o O© ¢ ¢ o0 0 O 0 0 0 0 O 0 IBAT[INED
0s 0§
T 001 - 00T ODI OOr O O ¢ ©O ©O5 O )G 0 0 0o © 0 O 0 Tefieled
T 00 OOL — o0 o0 O O © O oI O O o0 © o 0 0 o0 O 0 TeAEINY]
08 08 ] 0
$ 00r 001 oof — 08 (02) @) o D o8 0o o o W) o 0 0O 0o © 0 Iejied
T 00r OOT O0DI OOFr — 00T OC[ ©OOT 00T 00T 00T OGI 001 001 O00F 00T 001 OO 00T O Tedidon) Hinwoy
T 00l OOl o0 ©OI 0O - ¢ ©O0 O O © © o O 0 O 0 O O 0 (B[e[[9A) TeANSEN
T 00T OOF ©OT 00T OOT OO - O O QI O 00T QG 0 O o0 ¢ 0 O 0 Igutes
I 00L OD[ OOT QOT 00T 001 OOT — 00T OOT © OOl OOL 0 © O © O O 0 TeAre[es
Z 00T 00L 00T OOl 0O 0O ODI OOL - 05 O O 06 0 © O ¢ 0 0O 0 B0
T 00T 001 00T 00T 00T OOL 0OL 0OT OOF - O ¢ O O o o0 o0 ¢ O 0 USUBPSWWEOW
I 00r 00T 00T 0OT 001 O0OI OOT O0OF OOF 00T — QOI ODL ODL OOL 0 O O O 0 TeATOY
0 0 0 0o o0 o0 0
Z 00T 001 001 O0OI 001 001 OOI OOI 001 o001 (05) - O (ooD) (00D (05) (0s) (0S) (0s) o pruIg esy
T 00T 00l 00T 00T OS5 00T O0OF OO 0OL O © ¢ - O O O O o ¢ 0 pIUSPROD sy
o 0 0
I 001 001 OOI OOl 001 OOL O0OI OOF OOE 001 0 f{(oOmX(0OT) - (@I 0O © o0 0 0 epjdeN (edniol)
0 00T 00f Oor 00f O0F O00OF 00 0O 00T 0O ¢ ¢ © 0 ¢ - 0 ¢ 0 0 Woipjang
T O0L 00T 00T 001 00 OOf 00T O0Of OOT OOT 00T OS5 ©05 O O O - 0 O 0 IediieD) Uenaury
7 00l 00T 00T 001 00 OOI ODI 00T 00T 00T Q5 05 05 o0 0 O ¢ - 0 0 Te|jiq
v6 18 6 18 I8 69 8 £ TE €1 9
9] 001 00T ool (@ (€ @ ool &N @ 6D (D 61 6D 6D D 0 o 0o - 0 rejimaey
L9 L9 L9 19 L9 L9 L9 I9 19 (9 &£

€ 001 00T 00T 00! 001 00T 001 001 (£9) (£€) (£5) (£6) () (£€) (¢9) (£9) (g0) (€) L9y - uUsUEBLIRIg
? S FFETFEFSIEErEEESELTEGLOR
: 2 &£ %8 28§ E % FE 2 EEEEZEEoZ ot
S £ § & 2 8 ¥ B 2 & 2 o K 5 £ E
5§ 5 32 ¢ =z & § ® E 3
g = g 2 : T FfEF % :
g 2 £ g5 B ¥ 2 oYY
2 3 E 8 - & 3
=

RIS UdBuINENSS

ufiz welgjted 9p UBA URZUBE U3, "SI SULISS UMUPWIIONL [BJUBE JoY JEEAM YOO ‘softjucolad Uea JEPWABNINIQIS JDIZI0A0 SAINBIISO|T N UT St
PLYIERQSS] 3P 19U PUGIIA UT ‘[aM SUBL) JRBW ‘P1ad1daadead uapiom U0y 1918 UseF Ja3a0I1A 18P Uee uaasT safe)usorad ojsper[daF sof{eey uassm 3
(durrafrom useB = 0 {safriuaotad UN) J1kM URA USIAZIOM 10H 7T T1AVT,

135

Meded. Landbonwhogeschool Wageningen 75-11 (1975}


file:///e/uvry

van de netto scores (vergelijk MARRIOTT, 1968: 130 e.v.) kunnen voor ‘gekookt
voedsel’ en ‘water’ hirarchieén worden opgesteld, die na combinatie, tot een
finale hiérarchie leiden. Zie tabel 13,

De Tottiva Naykkar en Uppiliva Naykkar zijn evenals de Acari Grofsmeden en
Goudsmeden in tabel 13 samengevoegd fot Naykkar en 4cari. Op grond van in-
formatie die zijdelings verband houdt met het accepteren van gekookt voedsel
en water is een schatting gemaakt van de kasten van wie de Pantaram al dan
niet gekookt voedsel en water accepteren.

TaBgeL 13. Unilineaire higrarchiegn op grond van het al dan niet accepteren van gekookt voed-
sel en van water, en de combinatie van beide hiérarchieén. Tussen haakjes zijn de scores (de
kasten waarvan men nict accepteert minus de kasten die niet van de betreffende kaste accepte-
ren) vermeld.

R R = R

Voedsel Water Voedsel en Water
Brahmanen 6.5 1 aizs t 2 i Brahmanen
Kavuntar am 4 % 4 8 3.5  Ainhttan Cettivar
Pillai ©.5 5 1 3 8 3.5 { Kavuntar
Aindttdn Cettiyar  (11.5) 2 (10.5) 2 4 2 | Pillai
Pantdram 10.5) 3 (8.5) 5.5 8.5 5 Pantaram
Naykkar @5 7 ©.5) 7 14 7 Kucavar
Acari (0.5 8 @5 8 16 8 Naykkar
Kucavar (6.5) 6 (8.5) 5.5 11.5 6 Acari
Mohammedanen (-5.5) 13 (-3.5) 12 25 12 Komutti Cettivar
Ottar 3.5 11 (-1.5) 10.5 215 11 Valaiyar
Valaiyar (-2.5) 10 (-1.5) 10.5 20.5 10 Ottar
Vaqnir -6 14 -5 13 27 13,5 Mohammedanen
Nacuvar ) 12 9 15 27 13.5 [ Vannpar
Komutti Cettiyir ~ (-1) 9 1) 9 18 g Nacuvar
Pajlar (-8 15 -8 14 29 15 Pallar
Kuravar (-12) 16.5 (-12.5) 17 335 17 Paraiyar
Paraiyar (-12) 165 (-12) 16 325 16 Kuravar
Cakkilivar -14) 18 (-14) 18 36 18 Cakkiliyar

In het kader van deze studie is het belangrijk te constateren, dat zelfs bij de
aanrzienlijke verschillen tussen de hier verkregen hiérarchieén en die welke ont-
stond door informanten zelf een higrarchie te laten ontwerpen (tabel 7), de vier
Scheduled Castes toch vrijwel steeds de laagste kasten zijn. Alleen bij het accep-
teren van water nemen de Nacuvar een lagere positie in dan de Pallar. Vannir en
Nacuvar blijven de kasten die vlak boven de vier Scheduled Castes staan, maar
ten aanzien van Valaiyar en Ottar zien we (al dan niet tengevolge van toevallige
omstandigheden) aanzienlijke wisselingen in de geconstrueerde kasteposities.

In het voorgaande nam ik aan dat voedseltransacties geheel kasterelevant
zouden zijn en dat eventuele ‘afwijkingen’ binnen een kaste dus als overtredingen

140 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975)



beschouwd moeten worden. Een dergelijk model vinden we bij MCKIM MARRI-
otT die stelt (1968: 146): ‘Any publicly exhibited transaction between any mem-
bers would be equally relevant to ranking, since caste ranks are the corporate
property of the whole membership. Corporate liabilities and powers of corpor-
ate representation are vested in every adult member of the caste: everyone gains,
loses or retains the same caste rank in consequence of the transactions made by
every other caste member.’ In deze uitspraak houdt MARRIOTT twee slagen om
de arm, waardoor niet alle transacties kaste-relevant behoeven te zijn: het moet
gaan om het in ket openbaar aanvaarden van water of voedsel en het kastelid
moet volwassen zijn. Aan de andere kant zijn er in zijn opmerking twee woorden
die de uitspraak uitermate strak maken: het betreft iedere transactie die in het
openbaar plaztsvindt en iedere volwassene is een gevolmachtigde in zaken aan-
gaande de status van zijn kaste. Qok in het vervolg van zijn studie zegt hij dit
nog eens uitdrukkelijk (1968: 154): “The caste thus takes the lowest position
which any lowering transaction by any member can demonstrate, and also the
highest position which any elevating transaction by any member can demon-
strate’. Een dergelijk strak model kan voor Irupatur en omgeving niet worden
gebruikt om vat te krijgen op de werkelijkheid; de toepassing ervan zou slechts
leiden tot de verkeerde conclusie dat er vrijwel niet kan worden gesproken van
een kastenhiérarchie. In het hier volgende hoop ik dit duidelijk te maken door
allercerst de intra-kaste variatie in rolgedrag te bespreken, waarna de verschil-
len in gedrag ten aanzien van personen behorende tot de eigen lokale gemeen-
schap en mensen ‘van buiten’ ter sprake komen.

Voor Irupatur en omgeving durf ik niet zo ver te gaan om te zeggen, dat de
opinies betreffende de rangorde der kasten ‘are often explicitly based upon known
transactions in food.” (MARRIOTT, 1968: 169). Liever geef ik de relatie tussen
voedseltransacties en de rangorde der kasten weer door te zeggen, dat het nogal
eens voorkomt, dat men de rangorde der kasten verduidelifkt door te wijzen op
de voedsel- en watertransacties: het rolgedrag dat op grond van een bepaalde
positieverdeling is ontstaan kan door de vastlegging in expliciete normen de
continuiteit van die positieverdeling versterken, maar kan nooit de basis zijn ge-
weest of thans de gehele basis zijn van die positieverdeling.

Bezien we de tabellen 11 en 12, dan is het duidelijk dat de ‘multilaterality of
interests in food transactions’ (MARRIOTT, 1968: 169) toch wel tegenvalt: in vrij
veel gevallen zijn de informanten het niet eens over de preciese inhoud van de
kasteregels ten aanzien van voedsel- en watertransacties. Er is hoogstens voor
alle kasten een consensus betreffende wat ecigenlijk echt niet mag en wat echt
wel mag. Voor de betrekkingen met een meer of minder groot aantal kasten
variéren de kasteregels waarvan men veronderstelt, dat zij gelden en/of die men
in acht neemt per gezin of zelfs per individu. Tijdens gesprekken blijken velen
naar de zogenaamde kasteregels te raden, omdat zij ze niet precies kennen; velen
stemmen het gedrag af op de persoonlijke status die zij menen te bezitten of aan
een bepaalde persoon toekennen. Veel welgestelde Kavuntar boeren moeten diep
nadenken bij de vraag of zij op grond van de kasteregels al of niet gekookt voed-
sel kunnen accepteren van bijvoorbeeld de Kucavar of de Uppiliya Naykkar,

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 141



omdat het probleem niet bij hen leeft: zij geven slechts voedsel aan anderen,
accepteren zelfs van de Brahmaanse karmam geen maaltijd en verschijnen pas bij
een plechtigheid als de maaltijd reeds voorbij is of zij verdwijnen voordat er
gegeten moet worden. Deze Xavuntar worden ook niet koud of warm bij het
vernemen van het nicuws, dat bepaalde Kavuntar bijvoorbeeld voedsel hebben
geaccepteerd tijdens het huwelijk van een Kucavan of Uppiliya Naykkan of dat
enkele Kavuntar ‘godenvoedsel’ aannamen van een Pallar priester®, het enige
wat hen interesseert is, wie er bij henzelf komen eten.

In dit verband moet gewezen worden op het verschijnsel dat een aanzienlijk deel van de
politick-economische elite van het dorp zich enigszins van de overige leden van hun kasten
tracht te isoleren door de vorming van een aparte groep, die gecentreerd is rond de in het
dorp wonende vrouwelijke heilige die behoort tot de Centalai Vellala Kavuntar. De ge-
hechtheid aan deze heilige en de bijna dagelijkse besprekingen bij deze vrouw scheppen de
mogelijkheid voor een klasse-solidariteit bij de grotere boeren; bij de heilige bespreckt
men niet slechts de astrologisch juiste momenten van oogst, koop, verkoop, enz., maar
ook kwesties rond deelname in codperaties of de lonen der landarbeiders. In het onder-
havige verband is het belangrijk, dat deze elite het bevel opvolgt slechts vegetarisch voed-
sel te nuttigen en geen zout aan het voedsel toe te voegen. De aanvaarding van deze regels
kan tevens worden gezien als tegemoetkomend aan de wens de contacten met armere
kastegenoten en armere leden van hogere of bijna gelijke kasten te beperken.

Ook bij minder welgestelden en bij lagere kasten vinden we een duidelijke
tendens zich nict te bemoeien met het gedrag van personen die niet tot de naaste
familie behoren. De sociale controle op de naleving der kasteregels is zwak,
maar is sterker naarmate de ritueel-sociale afstand tussen de eigen kaste en de
kaste in de categorie waarvan men geen gekookt voedsel of water mag accep-
teren, toeneemt. Voor de hogere kasten begint thans bij de Mohammedanen en
Ottar de categorie kasten, waarvoor een grote consensus aanwezig is betreffende
het niet mogen accepteren van gekookt voedsel of water. Men zal zeggen geen
gekookt voedsel te mogen accepteren van Mohammedanen, Ottar, Valaiyar,
Vannar, Nicuvar, Komutti Cettiyar en Pallar, en zeer zeker niet van Kuravar,
Paraiyar en Cakkiliyar uit hetzelfde dorp.

Mede op grond van de in de tabellen 11 en 12 neergelegde interviewgegevens
lijkt het gerechtvaardigd te veronderstellen, dat de categorie waarvoor geen con-
sensus bestaat ten aanzien van het accepteren van gekookt voedsel en water
groter wordt en dat binnen de categorie waarvoor nog wel een communis opinio
bestaat, het aantal kasten afneemt waarvan men in geen geval voedsel of water
accepteert. Toch moeten we met deze uitspraak voorzichtig zijn, omdat het ver-
leden niet geheel duidelijk is. Verraderlijk voor de onderzoeker is de vermoede-
lijke tendens van de informanten de strakheid der kasteregels in het verleden te
overdrijven. Het is de vraag in hoeverre er vroeger voor de verschillende kasten
een formele en effectieve controle is geweest op de naleving der kasteregels (zie
Deel I1: Politieke positie). Thans bezitten slechts de Cakkiliyar formele kanalen
ter controle van de naleving der kasteregels, maar zelfs bij hen maakt men zich
niet erg druk over een overtreding van de voedsel- en watervoorschriften. In het
algemeen kunnen we zeggen, dat de controle vooral wordt uitgeoefend door de
oudere vrouwelijke leden van de huishouding en door familieleden en vrienden.

142 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



De sanctie is spot en statusverlies, waarmee bgjvoorbeeld kan samenhangen een
slechtere positie op de huwelijjksmarkt voor de naaste familieleden.

Het al of niet accepteren van voedsel en water mag men niet voorstellen als
transacties die geheel door kasteregels worden beheerst. Het kastensysteem
stelt bepaalde grenzen waarbinnen een grote variatie in gedrag mogelijk is. We
kunnen vermoeden dat de kastestatus thans minder goed kan worden afgeme-
ten aan de voedsel- en watertransacties dan vroeger. Zou men deze transacties
nog als maatgevend willen gebruiken, dan moeten veel beperkingen worden
aangebracht: de onderzoeker zou kunnen letten op het gedrag van de oudere,
leidinggevende personen van een kaste tijdens feestelijke maaltijden bij ou-
dere, leidinggevende personen van andere kasten. Toen ik aan een Nacuvan
vroeg, hoe het viel te rijmen dat Kavuntar tijdens de huwelijksplechtigheden van
een Uppiliva Naykkan aanzaten aan de feestmaaltijd, terwijl een aantal Ka-
vuntar toch zeggen geen gekookt voedsel te accepteren van de Naykkar, ant-
woordde hij: ‘Er waren wellicht enkele “kleine” Kavuntar industrie- en land-
arbeiders, maar zeker geen “grote” Kavuntar, die komen beslist niet eten’. De
positie van een Kaste is via de voedseltransacties vermoedelijk nog beter af te
lezen aan het gedrag van de getrouwde vrouwen dan aan dat van mannen; het
secularisatie-deritualisatieproces voltrekt zich over het algemeen langzamer bij
vrouwen dan bij mannen.

Het blijkt dat we vooral binnen de numeriek grotere kasten een onderscheid
moéten maken in verschillende gedragspatronen. Het optredende deritualisatie-
proces maakt dat de aard van de relaties tussen individuen minder beinvloed
wordt door kastestatus en sterker door klassestatus, Het aantal kaste-irrelevante
en klasse-relevante rollen neemt toe naarmate het corporatieve karakter van de
kasten afbrokkelt. Sommige kasten in Irupatur zoals de Brahmanen, Panta-
ram, Vannar, Komutti Cettiyir en Cakkiliyar behouden mede door een vrij
grote interne economische homogeniteit sterker een corporatief karakter dan
andere kasten. Toch geldt ook dat bepaalde gezinnen en individuen sterker
vasthouden aan de oude gedragsregels dan andere gezinnen en individuen. Het
is niet duidelijk, waarmee deze meer conservatieve houding correleert. Ik moet
waarschuwen tegen de veronderstelling dat industrie-arbeiders, gestudeerden en
jongeren automatisch liberaler zouden zijn in hun relaties met leden van kasien
die men als lager beschouwt. Binnen deze categorieén kan men uiterst conserva-
tieve individuen aantreffen. Men dient te bedenken dat industrie-arbeiders die
niet in de dorpseconomie werkzaam zijn, bijna geen contacten onderhouden
met leden van lagere kasten in het dorp en vrijwel nooit in de wijken der lagere
kasten komen, hetgeen voor boeren en landarbeiders geheel anders ligt. Door
gebrek aan confact kan vervreemding ontstaan.

Studerenden kunnen bijzonder statusbewust zijn. Ik denk bijvoorbeeld aan
een Pillai die werkt voor zijn M.A. economie. Deze betrekkelijk welgestelde
jongeman bleek zo bezorgd te zijn voor zijn status, dat hij zowel door het af-
weren van contacten met armere mensen als van mensen van lagere kaste een
gedragspatroon vertoonde, dat zeer conservatief is te noemen. Voedsel en water
blijkt hij uitsluitend te willen accepteren van Brahmanen, Kavuntar, Pillai,

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975) 143



Ainattan Cettiyir en Pantaram, maar in de praktijk dan nog alleen van de meer
welgestelde mensen en van familieleden aan wie hij op grond van de verwant-
schapsrelatie respect moet betonen. Bij de jongeren denk ik bijvoorbeeld aan de
ongeveer zestienjarige Kavuntar industrie-arbeider die, zoals we zagen, woe-
dend werd bij de gedachte aan enkele Kavuntar die zich in de veranda van de
Mariyamman tempel door een Cakkilivan thee lieten brengen uit een Kavuntar
café, zonder dat de glazen in een container of op een blad waren geplaatst. Deze
jongen weigert voedsel en water van kasten lager dan Naykkar, waarbij hij nog
enige twijfel heeft ten aanzien van Acari en Kucavar. Hiertegenover staat echter
een negentienjarige Ainiittin Cettiyan, industrie-arbeider, die ondanks tal van
conservatieve uitspraken toch in het dorp zelf twee Pallar vrienden heeft, waar
hij zo nu en dan zelfs gekookt voedsel eet, hetgeen bekend is aan zijn ouders.
De twee Pallar zijn eveneens industrie-arbeiders, hoewel ze niet in dezelfde
fabriek of plaats werken als de Cettiyan. Deze twee vrienden komen niet in het
huis van de ouders van de Cettiyan; als ze hun vriend van hoge kaste willen
spreken, roepen ze hem vanaf de weg. Men kan zich afvragen of het ook door de
Pallar als vitzonderlijk bestempelde gedrag van deze Ainittan Cettiyan niet zal
veranderen na zijn huwelijk. B B

In het voorgaande sprak ik steeds over de voedseltransacties tussen leden van
hetzeifde dorp, van de ‘moral community® waarin men een reputatie bezit en
morele oordelen over elkaar velt”. Ten aanzien van mensen ‘van buiten’ is de
kastestatus van geringere invloed op het al of niet accepteren van gekookt voed-
sel en water (koffie) en is het belang van de economische, politieke en educatieve
positie groter. De marge van kasten waarbinnen men zich een grote mate van
vrijheid permitteert, wordt ruimer naarmate het vreemdeling-zijn van de ander
meer uitgesproken is. Barrigres tegen het tot stand komen van sociale relaties
zijn hierbij vooral ook de culturele verschillen tussen kasten, waarbij ik in het
bijzonder denk aan verschillen in taal, de wijze waarop men zich kleedt, li-
chaamsreinheid, eetgewoonten en woonmilieu.

Het volgende verhaal van een jonge, ongetrouwde Kavuntar boer schetst ze-
ker geen unieke situatie:

‘Ik heb een goede Paraiyan vriend in een ander dorp. We kennen elkaar uit onze school-
tijd. Ik drink er zelfs wel koffie. Hij heeft mij nooit vitgenodigd voor een maaltijd. Dat
durft hij niet. “Stel je voor dat hij weigert™, zal hij denken. Hij komt ook wel bij mij thuis,
maar dan vertel ik zijn kaste niet om moeilijkheden met de familie te vermijden.’

Een Kavuntan uit Irupatur met een Paraivar kennis uit Sulur is goed voorstel-
baar: de Kavuntan behoeft zich in de Paraiyar wijk en in de Paraiyar huizen van
Sulur niet te voelen als een kat in cen vreemd pakhuis, omdat de culturele ver-
schillen niet onoverkomelijk groot zijn. Een Kavuntan met een goede Cakkili-
yar vriend in Peelamedu kiinkt wat ongeloofwaardig. Het volgende verhaal is
afkomstig van een Kavuntar industriearbeider uit Irupatur,

Ik heb in Peclamedu een Cakkili vriend, die daar werkt in een katoenspinnerij waar ik
zelf ook enige tijd was, Ik kom wel bij hem thuis en drink daar koflie. Dat vertel ik niet
aan mijn familieleden, want die zouden er veel lawaai over schoppen. Als hij bij mij thuis

144 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



komt, noem ik hem Rangasamy in plaats van Rangan en ik bezweer hem dan vooral niet
te aarzelen, als ik hem uitnodig binnen te komen en met ons te eten. Normaal aarzelen die
mensen en dat verraadt hun lage kaste. Hij draagt schone en nette kleren. Hier in Irupatur
kom ik nooit in de Cakkili of Pallan céri. Ik ken wel de tempel die er aan de rand van de
Cakkili céri staat. Ik heb hier een Valaiyan vriend, maar die komt niet bij mj thuis en ik
bied hem ook niets te eten of te drinken aan. Ik eet of drink niets bij hem. Het is dus eigen-
Tijk niet zo’n goede vriend en dat kan ook niet, want hij is van het dorp.”

Ik krijg de indruk dat deze Kavuntan mij een sterk verhaal wilde vertellen en
zich aan mij wilde voordoen als uiterst liberaal in zijn betrekkingen met leden
van lage kasten. Het zou niet zijn enige uitspraak zijn die niet klopt. Ik betwijfel
of bedoelde Cakkiliyan zich niet zou verraden door zijn vocabulaire en zijn uit-
spraak van het Tamil en dat ondanks zijn schone en nette kleding en zijn op-
zettelijk Kavuntar-achtige optreden. In paragraaf 5.3 zal ik aandacht besteden
aan een feest bij een Pillai te Irupatur, die ter gelegenheid van de opening van
zijn ijzergicterij te Merkupalayam alle arbeiders bij zich thuis uitnodigde: de
Pallar kwamen inderdaad, de Cakkiliyar niet, hoewel ze evenals de Pallar in an-
dere dorpen woonden.

Uit de gegeven voorbeelden blijkt eveneens, dat het bij iemand thuis accep-
teren van koffie minder ingrijpend is dan het bij iemand gebruiken van de maal-
tijd. Een betrekkelijk welgestelde Pallan uit Irupatur, die onderwijzer is in een
ander dorp en die een landbouwbedrijf van ongeveer 7 acres {geirrigeerd) bezit,
vertelt het volgende verhaal over het verschil tussen de sitvatie in het dorp waar
hij woont en die in andere dorpen. Tk geef het relaas onverkort weer om het
accepteren van voedsel enz. in zijn context te laten.

‘Tk heb weinig contact met de Kavuntar van Irupatur. Ik ga niet naar hen toe en zij
komen niet hier. Als ik naar hen toe ga, dan vragen zij me niet op de veranda te zitten en
dus moet ik buiten blijven staan. Maar als ze een enkele keer bij mij komen, dan vraag ik
ze wel op de veranda te zitten en dat doen ze dan ook. Een biscuit of een banaan nemen ze
wel aan, maar zij accepteren geen koffie en zeker geen maaltijd. Gisteren kwam hier een
Kavuntan die gepofte rijst en bananen at. De gepofte rijst had ik op de markt in Sulur ge-
kocht. Zelfs als je onderwijzer bent en land bezit, verminderen de kastegevoelens nict. In
andere dorpen weten ze ook wel dat ik een Pannati ben, maar toch staan ze me daar toe
koffie te drinken op de veranda van hun huizen. In Kannampalayam, waar ik onderwijzer
ben, kom ik zelfs in de kamers van de Kavuntar huizen, eet daar en drink cr koffie. De
Pannati uit andere dorpen die in Irupatur lesgeven, komen hier ook in de huizen van de
Kavuntar en eten er. Dat zou mij niet lukken, als ik hier lesgaf, want ik ben hier geboren,
ik behoor tot dit dorp. Wel spreken de Kavuntar mij hier aan met “vattiyar” (onderwij-
zer) en gebruiken neutrale in plaats van de onrespectvolle taalvormen die ze nog veel voor
andere Panmati gebruiken’, (Zie 6.2)

Het is duidelijk dat deze geringere striktheid ten aanzien van de voedsel- en
watertransacties met vreemdelingen door de wijze waarop ze plaatsvinden, niet
statusverlagend werkt in eigen kring: er is geen sprake van een ‘publicly ex-
hibited transaction’ (MARRIOTT, 1968: 146). Zou MCKm MarriotT hierbij op-
merken, dat deze transacties de status van de kaste als corporatieve groep niet
schaden, ik zeg dat ze niet schadelijk zijn voor de positie van de familie, de huis-
houding en het betreffende individu binnen de ‘moral community’ waarin zij
leven.

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 145



Het lijkt onwaarschijnlijk dat hogere kasten in de toekomst en bloc voedsel en
water zullen accepteren van lage kasten, Laten we de mogelijkheid van revolu-
tionaire verandering buiten beschouwing, dan kan men hoogstens veronderstel-
len dat personen, behorende tot dezelfde klasse, in de toekomst steeds minder
weerstanden ondervinden die voedsel- en watertransacties belemmeren. Bij deze
weerstanden denk ik aan innerlijke weerstanden die ontstaan door het in de op-
voeding ingebouwde socialisatieproces, aan de sociale controle door de omge-
ving en aan barriéres van culturele aard. Cok deze laatste mag men thans nog
niet onderschatten. De verschillen tussen de kasten betreffende bijvoorbecld de
aard van het voedsel en de wijze van bereiding zijn aanzienlijk, ook als we de
kwaliteitsverschillen op grond van verschillen in welstand buiten beschouwing
laten. In hoeverre leden van hogere kasten voedsel en water accepteren van
leden van lagere kasten hangt nu reeds gedeeltelijk af van de economische posi-
tie van de betrokken personen. De verwachting lijkt mij gerechtvaardigd, dat in
deze streek van Zuid-India de achterstelling van de Cakkiliyar het meest hard-
nekkig zal zijn en wel als gevolg van het uitgesproken klassekarakter van deze
kaste (vrijwel uitsluitend landarbeiders), hun sterk afwijkende subcultuur en hun
sociale isolement, dat groter is dan dat van de andere Scheduled Castes. De
volgende verduidelijkende uitspraak is van een Kuravan uit Irupatur:

‘Als ik een rijk man was, dan zou ik op gelijke voet kunnen leven met alle andere kas-
ten. Mijn familielid in Adutur is rijk en in zijn huis eten zelfs arme Kavuntar it dat dorp.
Als hij buiten zijn dorp komt, kan hij bij de Kavuntar in een veranda zitten en er thee of
koffie met hen drinken. Als ik dat zou proberen, kreeg ik een pak slaag.’

Deze nitspraak blijkt bijna geheel juist te zijn. Volgens de Kavuntar in Adutur
gedraagt deze rijke koopman zich in hun dorp geheel als Kuravan en eten er bij
hem slechis leden van hogere kasten nit andere plaatsen. Leden van hogere
kasten unit Adutur zouden slechts een timbiilam van hem aannemen. De Adutur
Kuravan in kwestie merkte hierover het volgende op: ‘Slechts enkele Kavuntar
uit Adutur eten bij i) thuis en zitten met mij op hetzelfde niveau. Alleen bij die
Kavuntar eet ik ook.” Deze Kuravan is buiten zijn eigen dorp inderdaad een
ander mens, dan vooral is hij de rijke koopman en geldschieter. Tegenover mij
gedroeg hij zich als de belangrijke Kavuntar boeren uit Irupatur: bij mij thuis
wilde hij niets eten of drinken, maar in zijn huis stopte hij mij vol met van alles.

5.1.2. Het fezamen eten

‘Het gemeenschappelifk nuttigen van een maal, of zelfs van versnaperingen,
is overal ter wereld een symbool van sociale gelijkheid” (WERTHEIM, 1949: 13.5).
Ook voor India is deze uitspraak in zijn algemeenheid juist, al blijkt daar, dat
‘gemeenschappelijk’ en ‘sociale gelijkheid’ niet zulke eenvoudige begrippen zijn
en moeten we enige vraagtekens plaatsen bij de ‘versnaperingen’. Naast het al of
niet accepteren van voedsel is het voor het verkrijgen van inzicht in het strati-
ficatiesysteemn nuttig aandacht te besteden aan de regels en de realiteit betreffen-
de het tezamen eten.

Gedurende de periode dat ik in Irupatur verbleef, heb ik niet veel gelegenheid
gehad het tezamen eten bij maaltijden ter gelegenheid van feesten te bestuderen.

146 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



Het in de open lucht eten in lange, kastegewijs geordende rijen, zoals we dat bij-
voorbeeld vinden in de studie van ADRIAN C. MAYER (1968: 32 en 193) komt
volgens de dorpelingen niet voor. Scheidingslijnen binnen de kasten zijn mede-
verantwoordelijk voor het vaak relatief kleine aantal gasten bij feestelijke maal-
tijden.

Het is bepaald niet zo, dat een Kavuntar huwelijk zelfs ook maar wordt bijgewoond
door alle Kavuntar van het dorp: als de verwantschap niet al te nauw is, sturen veel Ka-
vuntar families die niet tot de kennissenkring van het betrokken gezin behoren, een afge-
vaardigde. Het enige Kavuntar huwelijk, dat gedurende mijn verblijf van negen maanden
in het dorp werd voltrokken, vond plaats op 12 juni 1967. Op 11 juni was ik niet in het
dorp aanwezig en ik arriveerde er pas weer in de ochtend van 12 juni. Ik hoorde voor het
eerst van dit huwelijk op 29 juni 1967, dus zeventien dagen later. De lezer kan zich voor-
stellen, dat ik van dit gebrek aan informatie ernstig schrok : ondanks dat mijn assistent en
ik vrijwel voortdurend in het dorp aanwezig waren en ondanks de intensieve contacten
met tientallen leden van hoge kasten, bleek het mogelijk, dat in het dorp een Kavuntar
huwelijk plaatsvond zonder dat ik er iets van wist. Dit vond zijn oorzaak in de omstandig-
heid dat geen van de Kavuntar, waarmee ik vrijwel dagelijks contact onderhield, bij dit
huwelijk aanwezig was. Ja, aan enkele Kavuntar heb ik op de door mij gemaakte dorps-
kaart moeten wijzen om welke Vellingiri Kavuntan — de industrie-arbeider en kleine boer
die hoofd is van het betrokken gezin — het hier eigenlijk ging, Mijn informanten vertelden
mij, dat zij geen contact hadden met deze Kavuntan, maar dat enkele oudere familieleden
ongetwijfeld acte de présence hadden gegeven, zonder overigens aan de maaltijd deel te
nemen. Ikzelf trachtte in december 1966 een gesprek met deze Kavuntan aan te knopen
over de situatie in de katoenfabrick waar hij werkte, hetgeen volledig mislukte.

Binnen de omvangrijke Pallar kaste in Irupatur bestaan twee facties, die elkaar bijzon-
der slecht gezind zijn: de “Nacuvar’ factie en de ‘Piicari’ (Priester) factie (Zie Deel II:
Politieke positie). Zeer bewust bouwde ik daarom informatiekanaien op voor beide facties.
De avond véor een huwelijksceremonie vond bij de Cinna Pannati — één van de traditio-
nele leiders van de Pallar, die nu behoort tot de “Nicuvar’ factie — een ‘cerste mensiruatie’
ceremonie plaats. Tijdens deze plechtigheid speelde een vattiyam, een orkestje; de muzick
was in de verre omtrek te horen. Twee dagen later sprak ik de Pallar melkman, zoon van
de belangrijkste Pallar priester en lid van de *Phcari’ factie. Ik vroeg hem wat die muziek
van twee avonden geleden te betekenen had. Hij vertelde mij dat het orkestje voor het hu-
welijk op de volgende dag reeds de avond tevoren was aangekomen en wat geoefend had.
Hij bleek volkomen niets te weten van de ‘eerste menstruatic® ceremonie die in het huis
van de Cinna Pannati, op ongeveer honderd meter van zijn huis, had plaatsgevonden.

De lezer zal nu begrijpen dat ik verwonderd was, toen in verband met de begrafenis
van een zeer oude Cakkilivar vrouw vrijwel alle Cakkilivar mannen en vrouwen een gehele
dag in de céri bleven om de begrafenisplechtigheid bij te wonen; een dergelijk gemeen-
schapsgevoel binnen een kaste was ik in Irupatur niet gewend.

De Kavuntar zijn het er over eens, dat zij bij maaltijden in het dorp niet te-
zamen kunnen eten met Valaiyar, Vannar, Nacuvar en lagere kasten. Wat be-
treft de Ottar vertelden enkele Kavuntar mij, dat zij er geen bezwaar tegen heb-
ben met hen te eten tijdens een feestmaaltijd, als ze er netjes en schoon uitzien,
hetgeen volgens deze informanten zeldzaam is. Geen consensus bestaat er ten
aanzien van het eten met Kucavar en Mohammedanen: de wat meer belangrijke
en traditionele Kavuntar weigeren met hen te eten, anderen zeggen geen be-
zwaar te hebben.

Bij de maaltijd tijdens het huwelijk van een Uppiliya Naykkan at men in drie groepen.
Allereerst aten de weinige aanwezige Kavuntar industrie-arbeiders, tezamen met enkele

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 147



Ainattin Cettiyar, Aciri en Kucavar, Daarna aten onder de aangebrachte overkapping
enkele Valaiyar, Vannar en Nacuvar, Tot slot aten onder de pantal enkele Pallar en Kura-
var, apart van elkaar gezeten, terwijl buiten de overkapping Cakkiliyar en Paraiyar aten,
eveneens apart van elkaar. Informanten vertelden mij, dat eventuele Ottar in de tweede
groep hadden moeten eten. Brahmanen en Kdmutti Cettiyar komen nooit bij maaltijden
van kasten die door hen tot de Shudra worden gerekend.

Bij een ‘oordoorboringsceremonic’ op een Kavuntar boerderij constateerde ik, dat de
Vannan van de familie, nadat de Kavuntar hun maaltijd in het huis bijna hadden begin-
digd, zijn maal at in een hoekje van de binnenplaats van de boerderij. Tegelijkertijd met
hem gebruikten enkele Cakkilivar hun maaltijd op een afstand van ongeveer vijftien meter
van de boerderij, waarbij ze met hun rug naar de boerderi)j zaten.

Tijdens de Mattupponkat (de Porikal voor het vee) op 15 januari wordt op de boerde-
rijen de maaltijd geserveerd. Op de boerderij van de President Kavuniar zaten de Ka-
vuntar in drie rijen rond het provisorische heiligdom van de Pillaiyir god. Na het ritueel
van het eten, drinken en mondspoclen der runderen vingen zij de maaltijd aan, hoewel de
President Kavuntar nog niet gearriveerd was. Toen zij al geruime tijd bezig waren, kon-
den ook de Pallar gaan eten, maar de Cakkilivar vingen hun maaltijd pas aan toen de in-
middels verschenen President Kavuntar hun dit uitdrukkelijk verzocht. De in de figuur
aangegeven afstand tussen de rijen van Kavuntar/Pallar en Pallar/Cakkiliyar is ongeveer
twee meter. A is het provisorische heiligdom voor de uit klei gevormde Pillaiyar, B de door
dijkjes omgeven kruisvorm waarin water is gegoten en waarover drie maal een koe geleid
wordt, C, D en E zijn respectievelijk de stoelen van mijn tolk, mijzelf en mijn vrouw, F is
de staanplaats van de oudste zoon van de President Kavuntar, en G de staanplaats van de
President Kavuntar. H zijn de drie rijen waarin de Kavuntar zaten, I de Pallar en J de
Cakkilivar. De zoon van de President Kavuntar kon niet aan de maaltijd deelnemen, om-
dat zijn vader en enkele andere oudere leden van zijn familie aanwezig waren, de President
Kavuntar nam zelf niet deel in verband met de speciale voedingsvoorschriften waaraan hij
zich op bevel van de vrouwelijke heilige houdt, maar vooral ook niet in verband met zijn

positie;van hereboer,
\ waterput  f
kookplaats
[FoNeNe}|
- H
¥
u
S In g H s
c E: :_'.I A c
d H
h
ule l:l n
uir I u
rle esee r
o FCDE,
G
1}

In alle gevallen, waarbij leden van meer kasten eten bij een lid van hogere
kaste, moeten de Otiar en lagere kasten zelf de bananebladeren waarvan zij ge-
geten hebben, weggooien; de Nacuvan die bij grotere feestmaaltijden nog al
eens de dichtgeslagen bladeren wegneemt, verwijdert de bladeren niet van Oftar
of lagere kasten en de gastheer doet het ook niet.

148 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



In de gevallen waarbij leden van lagere kasten informeel eten in het huis van
een lid van hogere kaste in het eigen dorp, eten Ottar en leden van lagere kasten
eveneens apart, zij het wel tegelijkertijd. Over Kucavar en Mohammedanen
bezit ik in dit verband geen betrouwbare informatie. De Ottar en lagere kasten
tot Kuravar, Paraiyar, en Cakkiliyar eten bijvoorbeeld in de middenhal van het
huis, terwijl de hogere kasten op een veranda of in een kamer eten. De Kuravar
maar in ieder geval de Paraiyar en Cakkiliyar eten buiten het huis in de open
lucht.

De regels voor het tezamen eten op het werk in de velden of op de boerderijen
buiten het dorp zijn afwijkend van die welke in het dorp worden toegepast. De
leden van alle kasten hoger dan Kuravar kunnen in de velden met elkaar eten.
Zie foto 13. Mannen en vrouwen volgen in dit opzicht dezelfde gedragsregels.
Men kan er dus bijvoorbeeld Pallar, Valaiyar en Kavuntar mannen of vrouwen
tezamen en zonder onderscheid aan de maaltijd zien. Op enige afstand, maar
wellicht nog in de schaduw van dezelfde boom, treft men dan de Cakkiliyar,
mannen of vrouwen, aan. Bij een boerderij zien we bijvoorbeeld gedurende de
middagpauze Pallar en Kavuntar vrouwen onder eenzelfde afdak, terwijl Cak-
kili vrouwen buiten het afdak in de zon zitten of op grote afstand in de schaduw
vanleenfpalmboom bijeen zijn.

13. Desitnatie der Cakkiliyar in beeld : discriminatie der Cakkiliyar tijdens de lunchpauze in de
velden, De Paljar, Kavuntar en Ogtar landarbeiders (van links naar rechts) hebben de maaltijd
zo ongeveer begindigd; de Cakkilivan (rechts), die geen lunch had meegenomen en wiens
‘vrouwen’ hemn nicts brachten, verorbert de etensresten van de Kavuntar arbeider en zit daarbij
terzijde, lager en afgewend van de anderen.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 { 1975) 149



Er zijn geen aanwijzingen, dat de huidige situatie van recente datum is en dat
bijvoorbeeld de Pallar vroeger apart moesten zitten bij maaltijden in de velden.
We moeten de verschillen in de gedragsregels voor het dorp en de velden, die
ook vroeger bestonden, niet onderschatten. Zic voor een dergelijk vermoedelijk
ook vroeger bestaand verschil het putter van water door Pallar (4.3).

Een inconsequentie die wél van recente datum is, betreft het verschil tussen de
categorie mensen die samen hapjes nuttigt in café’s van het dorp en die welke te-
zamen eet in de huizen van het dorp. Zoals we reeds zagen, zullen Ottar, Valai-
yar, Nacuvar, Vannar en Kuravar niet bij Kavuntar op dezelfde bank komen
zitten maar, op enkele nitzonderingen na, doen de Pallar dat wel. Als er Ka-
vuntar aanwezig zijn in de teashop zullen Valaiyar, Nacuvar en Vannar staande
iets eten, Ottar en Kucavar zullen zitten op andere banken of staan, en de Ku-
ravan verdwijnt naar buiten.

Van recente datum zijn ook de op de Higher Elementary School te Irupatur
in de middagpauze geserveerde maaltijden aan kinderen wier ouders minder dan
Rs. 2000~ per jaar verdienen. Er zijn zeker informanten die menen, dat deze
maaltijden bedoeld zijn voor kinderen van lage kaste, of dat de kinderen in kaste-
gewijs geordende groepen eten, maar de praktijk leert anders, Het aantal kin-
deren van de lage kasten bij deze ‘Midday meals’ is weliswaar relatief groot,
maar we vinden onder de deelnemers zeker ook Nacuvar, Vannar, Valaiyar,
Ottar, Acari en Pillai kinderen en véér 1966 zelfs ook wel Kavuntar kinderen.
Tijdens enkele onaangekondigde bezoeken heb ik kunnen constateren, dat al
deze kinderen weldegelijk tezamen eten waarbij kaste geen enkele rol speelt bij de
wijze waarop zij bij elkaar zitten. We dienen te bedenken dat de kasteregels
slechts in beperkte mate op kinderen van toepassing zijn en dat de gedragspa-
tronen op en bij school, althans in Irupatur, in hoge mate kaste-irrelevant zijn.
Tk meen dat het effect van het tezamen eten van kinderen van allerlei kasten op
hun gevoelens en gedrag als volwassenen niet mag worden overschat,

Zoals reeds naar voren kwam in paragraaf 5.1.1 zijn de regels ten aanzien van
‘vreemdelingen’ wat minder strikt dan voor ‘cigen mensen’. Als de gastheer de
lage kaste van zijn gast verzwijgt, is het zelfs mogelijk dat deze als gelijke mee
eet. Zoals reeds gezegd, moeten we hierbij vermoedelijk vooral een uitzondering
maken voor de Cakkiliyar. Ter aanvulling op de opmerkingen van de Pallar
onderwijzer/boer (5.1.1) laat ik hier gedeelten volgen uit de interviews met twee
Kavuntar boeren, waaruit eveneens blijkt dat men onderwijzers van lage kaste
uit andere dorpen een aparte behandeling geeft.

‘De Pallan en Paraiyan onderwijzers van onze kinderen zijn hier geweest. Zij zaten met
mij op de veranda en aten met mij in de kamer. Pallan van ons dorp zouden dat nooit
doen: zij zouden buiten het huis blijven staan, De kastegevoelens veranderen. De behan-
deling van iemand is nu veel meer afhankelijk van de positie die hij bekleedt.’

‘Ide Paraiyan onderwijzer vit Irugur die nu in het dorp woont, komt nogal eens bij mij.
Hij et op de veranda als wij in de kamer eten. We geven hem een aparte kroes om uit te
drinken en hij gooit zelf het blad waarvan hij eet, weg. Bij hem kom ik niet in huis; we
praten wel eens voor de deur van zijn huis. Mijn kinderen kregen lange tijd bijles bij hem
thuis, maar ze aten of dronken er niets.’

150 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



Kavuntar of leden van andere hogere kasten eten wel eens bij leden van lagere
kasten in andere plaatsen en doen dat dan als gelijken. Er zijn mij slechts enkele
gevallen bekend, waarbij leden van hogere kasten vit Irupatur aten bij leden van
lage kasten uit het dorp zelf. Ik noemde reeds de Ainattan Cettiydr jongen die
wel eens bij zijn Pallar vriend eet.

We kunnen opmerken, dat bij het al of niet als gelijken samen eten de Sched-
uled Castes in geen geval een eenheid vormen. Zij maken in dit verband nu
eens deel uit van een ruimere categorie, of erloopt een scheidslijn door de Sched-
uled Castes, waarbij de Pallar en zelfs ook wel de Kuravar apart staan van
Paraiyar en Cakkiliyar.

5.1.3. Het aanraken van kook- en eetgerei

De Brahmaanse familie in het dorp heeft een Acari vrouw in dienst die water brengt en
dic het kookgerei schuurt. Voordat de potten en pannen weer in de keuken worden ge-
plaatst, spoelt een Brahmaanse vrouw ze eerst met water af teneinde de rituele onreinheid
weg te nemen die de aanraking door de Acdri vrouw vergorzaakt heeft. De aanraking
door leden van andere kasten dan Brahmanen betekent altijd, dat het kookgerei opnicuw
gespoeld moet worden.

Qok bij de andere kasten dan de Brahmanen kan het kookgerei niet zo maar
door iedereen worden aangeraakt, maar bij hen is de categorie die rituele ver-
ontreiniging veroorzaakt, veel kleiner dan bij de Brahmanen. De Kavuntar
vrouwen spoelen de kookpotten met water als zij zijn geschuurd door een Pallar
vrouw. Zij doen dit niet, als de potten zijn schoongemaakt door b.v, Vannir,
Nacuvar of Valaiyar viouwen. Cakkiliyar en Paraiyar vrouwen mogen in het
geheel geen kook- of eetgerei aanraken. Bij de Kuravar moet ik enigszins een
vraagieken plaatsen, maar vermoedelijk Iaten de vrouwen niet toe, dat zij kook-
en eetgerei aanraken. Bij de recks van kasten die het kook- en eetgerei niet mo-
gen aanraken, plaatst men meestal ook de Komutti Cettiyar. Zij staan vermoe-
delijk in dezen op het niveau van de Pallar en behoren niet tot de categorie kas-
ten die de voorwerpen onder geen enkele voorwaarde mag aanraken. Doordat
Valaiyar vrouwen water kunnen halen it Kavuntar putten en zij de potten en
pannen kunnen schoonmaken zonder dat ze opnieuw gespoeld moeten worden,
vinden we hen in tegenstelling tot Pallar vrouwen, nogal eens als hulp in de
huishouding bij leden van hogere kasten; niet om te assisteren bij het koken,
maar voor het ruwe buitenwerk. Als koks komen voor de Kavuntar naast Brah-
manen slechts de Pantaram, Aindittan Cettiyar en Pillai in aanmerking.

Dat de Cakkiliyar niets wat met eten en drinken te maken heeft mogen aan-
raken, kunnen we in de praktijk zien, als zij de lunch naar de Kavuntar in de
velden moeten brengen. In dit geval plaatst de Kavuntar vrouw de gesloten
‘tiffin carrier’ (metalen etensbakjes die op elkaar geplaatst worden, zodat zij een
gesloten cylinder vormen) in een mand en zet die op het hoofd van de Cakkili-
yan zodat deze de ‘carrier’ niet behoeft aan te raken. De Cakkiliyar vertellen,
dat zij de ‘tiffin carrier’ onderweg inderdaad niet aanraken. De Kavuntar zeg-
gen dat zij het voedsel niet meer zouden eten, als zij wisten dat de Cakkiliyan de
“tiffin carrier’ wel aangeraakt had. Wet en werkelijkheid kunnen hierbij met el-

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 73-11 {1975) 151



kaar in strijd zijn, zoals blijkt vit de opmerkingen van een Kavuntar boer/land-
arbeider:

‘Ongeveer drie jaar geleden had ik een Cakkili jongen in dienst om buiten op ons kind
te letten, als mijn vrouw en ik niet thuis waren, Op een keer is de jongen het huis binnen
gegaan en heeft daar van ons voedsel gegeten. Miin vrouw merkte het, toen ze onze maal-
tijd kiaarmaakte. Toch hebben we dit voedsel gegeten en niet weggegooid, zoals eigenlijk
moet. De Cakkili gaf direct toe, toen we hem naar het gebeurde vroegen. We hebben ge-
zegd dat hii het niet weer moest doen; we hebben hern niet vitgescholden. In het vervolg
gaven we hem buiten het huis een maaltjd.”

Wat betreft de Paraiyar verwijs ik naar de ruzie tussen een Kavuntan en een
Paraiyar onderwijzer die volgens mijn informanten van hoge kaste de ‘onbe-
schaamdheid’ had de waterpot van de Acari vrouw, die hem dagelijks water
bracht, over te nemen en leeg te gieten in zijn cigen waterpot (zie 4.3). Ik sprak
ook reeds (4.3) over de Kavuntar en leden van andere hogere kasten die in de
velden drinkwater accepteren, dat door een Pallan is geput.

Pallar arbeiders brengen de lunch voor Kavuntar naar de velden zonder dat
de ‘tiffin carrier” in een mand is geplaatst: het is ondenkbaar dat de Pallar zich
nu een dergelijke vernedering zouden laten welgevallen en ook voor het nabije
verleden is dit onwaarschijnlijk.

Over veranderingen in de regels betreffende het aanraken van kook- en eet-
gerei durf ik geen uitspraken te doen. Hetzelfde geldt voor de situatie buiten
Irupatur, hoewel ik voor de omliggende dorpen geen grote verschillen verwacht.

De regels betreffende het aanraken van voedsel betreffen een veel ruimere cate-
gorie kasten dan die voor het aanraken van kook- en eetgerei: zij zijn vrijwel
identiek met de regels aangaande het accepteren van gekookt voedsel en water.

Voor het in deze paragraaf behandelde kunnen we constateren, dat de Sche-
duled Castes veel meer een aparte categorie vormen dan bij het al of niet accep-
teren van voedsel en water of het samen eten. Als we de Komutti Cettiyar buiten
beschouwing laten, vormen de Scheduled Castes de categorie wier aanraking
van eet- en kookgerei voor anderen als verontreinigdend geldt. Binnen de Sche-
duled Castes nemen echier vooral de Pallar een aparte positie in, vermoedelijk
samenhangend met hun positie op de rand van de (fysieke) onaanraakbaarheid.

5.2. FYSIEKE ONAANRAAKBAARHEID EN ONBENADERBAARHEID

Het elkaar aanraken is in India veel sterker geladen dan in bijvoorbeeld de
Euro-Amerikaanse cultuurkring en wordt beperkt tot een kleine groep van bijna
gelijken. Het gevaar je ‘af te geven met iemand’, je status in gevaar te brengen
door aanraking, is in India groter dan in het Westen; de mate van vertrouwelijk-
heid die het elkaar aanraken tot uitdrukking brengt, is in India groter. Opzette-
lijke aanraking waarin de wens naar vertrouwelijkheid naar voren komt, zien
we in het openbaar eigenlijk alleen bij jongeren van hetzelfde geslacht die hand
in hand lopen of met de armen om elkaars schouders, en bij condoleantiebezoe-

152 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975}



ken, waarbij men met beide handen de handen aanraakt van de belangrijkste
rouwdrager en waar de vrouwen wenen met de armen om elkaars schouders. Bij
aanraking tijdens condoleanties behoeft men niet zo kieskeurig te zijn: na een
dergelijk bezock neemt men steeds een bad en verwisselt men van kleding. We
zien dan ook dat de Kavuntar en andere hoge kasten, individuele variaties bui-
ten beschouwing gelaten, condoleren door het aanraken van de handen bij leden
van kasten hoger dan Ottar. Jongeren die hun vriendschap tot uitdrukking
brengen door aanraking staan min of meer boven de wet: Zij zijn nog niet vol-
wassen en hun status is nog niet zo kwetsbaar. We kunnen zeggen dat de vraag
naar fysicke onaanraakbaarheid een bijna theoretische vraag is en het spreken
over dit onderwerp sticht dan ook verwarring, waaruit de informanten zich
trachten te bevrijden door te gaan praten over onderwerpen als het aanraken
van water, voedsel of voorwerpen waarnit men drinkt of eet. Het was steeds
noodzakelijk na te gaan, wat de informanten bedoelden met ‘onaanraakbaar-
heid’ als zij antwoordden op vragen daaromtrent. Bleek dan dat men de kasten
had gencemd van wier leden men geen gekookt voedsel of water accepteert of
die het voedsel, water of eetgerei niet mogen aanraken, dan vroeg ik opnieuw
vitdrukkelijk naar de fysieke onaanraakbaarheid. De moeilijkheid is dat de
onderzoeker hierbij vraagt naar de categorie kasten wier leden ritueel veront-
reinigen, “tittu’ bewerkstelligen, door aanraking met als gevolg dat men een bad
moet nemen, zich althans met water sprenkelen en zich moet verkleden. Naast
deze categorie is er een groot aantal personen wier opzettelijke aanraking onge-
wenst is, zonder dat dit rituele onreinheid met zich brengt.

In Irupatur blijkt dat er inderdaad een categorie ritueel Onaanraakbaren ge-
weest is. Het gebruik van de voltooide tijd is hier op zijn plaats, omdat de leden
van hogere kasten zich, op enkele uitzonderingen na, niets aantrekken van ¢en
rituele verontreiniging die ontstaat door de aanraking met een persoon beho-
rende tot deze categorie, zo zij al iets weten van de rituele verontreiniging die een
dergelijk contact met zich brengt. Het verdwijnen van deze aparte categorie be-
tekent niet, dat haar leden nu aanraakbaar zijn geworden: de tot deze categorie
behorende mensen zijn nu als het ware gevoegd bij de veel ruimere groep van
personen wier opzettelijke aanraking men niet op prijs stelt. Dit laatste heeft tot
gevolg dat de oorspronkelijke categorie van ritucel Onaanraakbaren tamelijk
moeilijk terug te vinden is. Vraagt men naar de kasten van Onaanraakbaren, de
‘totata catikal’, dan noemen oude informanten doorgaans een geringer aantal
kasten dan de jongeren. De karnam, de oudste in het dorp aanwezige Brahmaan,
vermeldt dat de Brahmanen vroeger niet aangeraakt mochten worden door de
vier Scheduled Castes, plus de Nacuvar, Vannar en Ottar en dat men het thans
nog steeds volhoudt ten aanzien van de vier Scheduled Castes en Nacuvar. De
leden van de laatste kaste raken de Brahmanen aan tijdens het scheren en knip-
pen en een bad is noodzakelijk na een dergelijke behandeling. Als de ‘“totata
citikal’ noemde de karnam echter alleen de vier Scheduled Castes. Hoewel de
overgangen vrij vaag zijn en de karnam voor alle overtredingen van de onaan-
raakbaarheidsregels het nemen van een bad noemde, kunnen we voor de lage

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 153



kasten dus vermoedelijk stellen, dat hun leden echt niet door Brahmanen mogen
worden aangeraakt en omgekeerd. Speciale vermelding verdient hier dat, vol-
gens de karnam, de Brahmanen vroeger niet mochten worden aangeraakt door
anderen dan Brahmanen in de tijd tussen het bad en de maaltijd. De negenen-
twintigjarige zoon van de karnam, een industrie-arbeider, houdt bij hoog e¢n bij
laag vol dat, hoewel hij er zich volstrekt niet aan houdt, de kasteregel eist dat
Brahmanen slechts door kastegenoten mogen worden aangeraakt. Deze man
ziet de traditionele regels betreffende fysieke onaanraakbaarheid dus wel bij-
zonder ongedifferentieerd en strak. Iets dergelijks vinden we ook bij andere
kasten. Oude Kavuntar noemen de Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar onaanraak-
baar en stellen uitdrukkelijk dat de Pallar wel aanraakbaar zijn®. Zij wijzen er
bijvoorbeeld op dat Pallar priesters ook vroeger wel heilige as konden aanbren-
gen op het voorhoofd van Kavuntar, in tegenstelling tot Kuravar, Paraiyar en
Cakkiliyar. Een zesentwintigjarige Kavuntar boer daarentegen meent dat de
vier Scheduled Castes, de Komutti Cettiyar, Valaiyar en Mohammedanen vroe-
ger onaanraakbaar waren voor de Kavuntar en dat dit nu nog slechts de Kura-
var, Paraiyar en Cakkiliyar betreft, hoewel hijzelf zich van deze regel niets aan-
trekt. De verschillen tussen ouderen en jongeren ten aanzien van het beeld van
de kasten van Onaanraakbaren komt nog het beste tot uvitdrukking bij drie
Ainfittan Cettiyar. Een zeer oude Cettiyar informant vertelde mij, dat slechts de
Paraiyar en Cakkiliyar nu en vroeger fysiek onaanraakbaar zijn en waren. Zijn
zoon, ¢en ongeveer veertigjarige fabrieksarbeider, meent dat de Cakkiliyar,
Paraiyar, Kuravar en Valaiyar vroeger onaanraakbaar waren en dat dit nu nog
het geval is ten aanzien van Cakkiliyar, Paraiyar en Kuravar. De kleinzoon, een
negentienjarige industrie-arbeider, maakt het nog bonter door te zeggen dat
vroeger de vier Scheduled Castes, de Kdmutti Cettiyar, Valaiyar en Mohamme-
danen onaanraakbaar waren en dat dit nu nog geldt voor Cakkiliyar, Paraiyar,
Kuravar en Komutti Cettiyar, waarbij hij twijfel heeft over de Valaiyar. Bezien
we de persoonlijke opinie van de drie Ainiittdn Cettiyar, dan wil de grootvader
volgens zijn zeggen niet worden aangeraakt door Cakkiliyar en Paraiyar, de
zoon niet door Cakkiliyar en de kleinzoon niet door Cakkiliyar, Paraiyar, Kura-
var en Komutti Cettiyar. Ik meen dat de oude informanten spreken en handelen
vanuit een geloof in en kennis van het gevaar van “tittu’ door aanraking van leden
van bepaalde kasten, terwijl de jongeren (zonder veel geloof en kennis) meer
spreken over de kasten die zij als laag waarderen, of waarvan zij menen dat deze
als laag worden beschouwd door in het algemeen de ‘volwassen’ (en meer con-
servatieve?) leden van hun kaste.

Tabel 14 geeft een overzicht van de antwoorden die men tijdens eenenvijftig
interviews (met individuen of groepen) gaf op mijn vraag betreffende fysieke on-
aanraakbaarheid. Vragen we leden van lage kasten naar hun onaanraakbaar-
heid, dan ontstaat ongeveer het beeld weergegeven in tabel 15. Uit deze laatste
tabel blijkt in de eerste plaats, dat de lage kasten hun fysicke onaanraak-
baarheid in de relatie met bepaalde hogere kasten toegeven. De mening van
de Pallar, dat slechts de Brahmanen hun aanraking werkelijk mijden, is in over-
eenstemming met de opvattingen van een zeer groot deel van de informanten

154 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



JFRI0),

s
— LT LT €€
9 - (¢ 0 ) 0 o o © ¢ o0 O o o 0 0 O 0 O 0 JRANDIAED
Z 06 - 0o O 0 0o 6 o o ¢ o0 0O O O 0 0o 0 0 O 0 TeAfeIeg
I o ¢ - © o o0 o o 0 0 O0o o0 o0 ¢ 0 0 O 0 O 0 TeABTIY
05 05
¥ (€0 G 05 - ST O O s 0 s o O ©o 0o O o0 O O O 0 1ejfeq
[ 001 001 (O (or) - (oN@oWI}O © o0 o0 © o0 o0 o0 o o0 0 0 seAnja)) BInWoN
[ g0l 001 ¢ 0O © - o O ¢ o ©o o o o o0 o0 0 o0 0O 0 TeanoeN
I 00T QI O00r OOT@WDOGC - o 0 o0 o O © © 0 O ¢ ©0 O 0 Igaues
I 00T 00T 0O O © © © - 0 ©O0 O © 0 0 0 ¢ 0 o0 © 0 IRAIB[BA
T 00T 00T 0OJ O O © o o0 - 0o o0 o0 © o 0 O O O 0 0 130
r ¢ o0 ¢ © o o0 o0 o0 0 - 0 0 ¢ o0 ©0 o0 o0 o0 O 0 UDUEPIWIIEYOI
I 001 00D 0Ol 0OT O © © ¢© O o - ©o © o0 O o0 O O 0O 0 seapony
T Il owi @ o o o© o0 o ¢ o o0 - o0 0 0 O O 0 0 0 PlUS LIESY
7 001 G 06 0 © o o O O ¢ o0 0 - ¢ 0 o0 0 O O 0 PlluSpnog) Hesy
I 00T 0OIGODO o© ©0 o0 © o0 O 0O ©0 o - 0 0 0 o0 O 0 IeXjAEN BAIHOL
T 00T 00T 001 0O O © © o ¢ o O O O ¢ - 0 O 0 ¢ 0 JeyydeN eAddn
€ 001 001 L9 (£9) €€ © o (9 0 € o o © o0 o0 o -~ O 0O 0 Ieftila) Tennury
Z 00 00T 0§ 05 O ¢ 05 05 O O O O ¢ 0 o0 o0 o0 - 0 0 refird
¥6 6 I8 9 9
o1 9 (® £ (1) 61) ¢ o D 0o () o o © o o0 o0 O ¢ - 0 TeATAY
19 €€ g€ €€
€ 001 001 00 001 (29 (g£) (L9} (g£8) (L9} (19) (19) (L9 (19) L9} w9y (L9) (L9} (9) (9 - usuewyerg
g o]
§ £ £ % ® &8 2 8 £ &8 ¢ &8 B 5 & % §F 2 B 2 3% 083
= = B g =% B 58 g § 2 o & g 2 @ b
5 8 ] 5 ¢ w2 S 3 B B
- S B A .
= = =, m
= 8 F % w
@ = =
=]

ST TERQYERITREUO I3 101U STRY] JEBW “[aM JAFI0.A 3)SEY UI3 JBP USUSW 1P USJUBTIION 9P Uajjanaq ssfejuadtad ajsiee[das salyeey uassn) aQg
*s1 SULRT 1902 USJUBWLIOJUI [EJURE J57 Igem YOO *sofmuaciad uea ¥erwad )IIqel JYOIZISAC SA0LBISA[I JIP W] ST PISYJIBEQSSI| ap 191U PUBqIdA UL
“Jyo® IPEQYERRIVEUO NaISA] HAUT USPI] ISA USISEY 3P SpUSJo1laq miedni] ul S[po1a)sey o "p] THHV],

155

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



TaBEL 135. De leden van kasten die ons niet willen aanraken.

|H -] o |§
Alter g‘ h.'g § g
G 85%5 £ ¢ &
3 g g = 5B &
Ego gg._:‘%.ﬁ%‘.g«%g .E"E.g: §§§
EEEREEE S ENEREREREE
AMAELCEDRLEESIES>SZzNEANEO
Pallar X -
Kuravar X X x X X X -
Paraivar X X X X X X X X X X X X X X X -
Cakkilivar X X X X % X X X X X X X X X X X -

van hogere kasten. De onaanraakbaarheid van Cakkiliyar en Paraiyar is buiten
kijf; we mogen aannemen dat alle hogere kasten tot en met Pallar hen, althans
vroeger, als onaanraakbaar beschouwden. De situatie ten aanzien van de Kura-
var is wat moeilijker. Zij nemen enigszins een overgangspositie in tussen Cakki-
liyar/Paraiyar en Pallar. Onwillekeurig denken we hierbij aan hun onzekere
positie in de teashops. De Kuravar vormden kennelijk voor vele kasten een
kaste van Onaanraakbaren. Deze mening wordt nog versterkt door het vermeide
voor een dorp ten noorden van de stad Coimbatore (JANARTHANAN, 1960: 12},
waar de Kuravar eveneens vitdrukkelijk worden aangemerkt als een kaste van
Onaanraakbaren.

De Nacuvar worden vrijwel nooit opgegeven als een kaste behorende tot de
‘totata catikal’. Beroepshalve moeten de kappers hun klanten aanraken. Een
moeilijkheid vormt hierbij het bad dat de leden van alle kasten vrijwel zonder
uitzondering nemen na het knippen. Hoewel men doorgaans volhoudt dat een
dergelijk bad slechts dient voor cen meer definitief afstand doen van het reeds
geknipte haar, doet de verbetenheid waarmee men aan dit bad ‘hangt’, denken
aan een ritueel bad. Aan de andere kant constateren we dat de leden van kasten
lager dan de Brahmanen zich niet baden als zij zich bij de kapper slechts hebben
laten scheren.

Het al of niet tot de Onaanraakbaren behoren van de Kapperskasten is een probleem
voor grote delen van India. Zie voor cen samenvatting van meningen en literatuurverwij-
zing DEN OUDEN, 1960: 34, 35, 36. Ik acht het mogelijk dat niet zo zeer de persoon van de
kapper onrein is als wel de van het lichaam gescheiden haren en nagels. Een bad na het
knippen moet dan inderdaad worden beschouwd als een ritueel bad, echter niet zo zeer in
verband met de onreinheid door de aanraking met de kapper als wel door het nog op het
lichaam achtergebleven geknipte haar. Fen bad na het scheren van de baard is bij deze
theorie minder noodzakelijk. Wat betreft de nict-Brahmanen in frupatur vraag ik mij dus

* af of het slot van de hier te citeren opmerking van M. N. SRINIVAS voor ecn dorp in Mysore
wel geheel toepasbaar is (SrINTvas, 1955: 21): ‘Handling hair and nails after they are
separated from the body defiles the man who handles them. The Barber’s touch conse-

[56 Meded. Landbowwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



quenily defiles a member of a higher caste.” SRINTVAS geeft voor zijn onderzoeksdorp aan
(blz. 22} dat sommige lagere niet-Brahmaanse kasten het nict zo nauw nemen met het bad
na het scheren. Als ‘scheren’ inderdaad wordt onderscheiden van ‘knippen’, dan is deze
opmerking ook voor Irupatur van toepassing. Ondanks het feit dat men de Nacuvar kas-
ten die werken voor de hogere kasten, niet rekent tot de ‘totata catikal’, is de positie van de
Kappers in het kader van de onaanraakbaarheid toch onduidelijk. In het algemeen is hun
positie te situeren in het stratificatieveld van laagste midden kasten tot en met hoogste lage
kasten.

Het is de vraag of men zich vroeger streng heeft gehouden aan de onaanraak-
baarheidsregels. Tk verwacht niet dat men zich hier ooit erg druk heeft gemaakt
over onopzettelijke aanraking in de werksfeer. In paragraaf 3.2 wees ik reeds op
de nadruk bij de Kavuntar en vele haar omringende kasten op competitie over
politicke macht, de concentratie op produktiviteit (het ‘koninklijke’ model be-
treffende statusverwerving), en de relatief geringe nadruk op kaste-reinheid en
ceremoniéle orthodoxie (het ‘Brahmaanse’ model betreffende statusverwerving).

Onaanraakbaarheidsregels blijken er nauwelijks te bestaan ten aanzien van
kinderen van hogere kasten. Er zijn oudere Kavuntar, die vertellen dat de leden
van de drie laagste kasten geen Kavuntar kinderen op de arm mochten nemen,
in tegenstelling tot Pallar en hogere kasten. Hiertegenover staan dan andere
Kavuntar die vertellen, dat er een Cakkiliyar vrouw op hen paste toen zij nog
kind waren. Een oude Kavuntar boer merkte op dat er geen ‘tittu’ voor kinderen
bestaat en hij vervolgde: ‘Als een kind huilt, dan letten we niet op kaste, maar
trachten we het kind te kalmeren.” Als M. N. SrRintvas (1955; 28) spreekt over
een theoretisch verbod op het aanraken van kinderen van hogere kasten door
Onaanraakbaren, dan ben ik geneigd mij af te vragen of een dergelijk verbod
zelfs theoretisch gold. Opmerkelijk is de uitspraak van dezelfde oude Kavuntan
over het zogen van kinderen van hoge kasten: ‘Als een Cakkili vrouw een Ka-
vuntar kind de borst geeft dan vragen we haar het niet weer te doen, maar we
worden niet boos op haar.’

Het is mij bekend dat men in andere delen van het district Coimbatore eertijds toch wel
anders dacht over deze zaken. Mijn cerste tolk, een negenentwintigjarige Véttuva Ka-
vuntan wit Qost-Coimbatore, vertelde mij dat hij als kind gedwongen werd om na thuis-
komst uit de ‘elementary school’ al zijn kleren uit te trekken en een bad te nemen alvorens
het ouderlijk huis te betreden, of gekleced een bad te nemen en zo, geheel nat, het huis bin-
nen te gaan om zich te verkleden. Zowel lokale verschillen als eventuele strengere opvat-
tingen ten aanzien van onaanraakbaarheid bij de Vétuva Kavuntar kunnen hierbij een
rol spelen.

In het dorp wordt wel eens gezegd dat de kasteregels, zeker waar het gaat om
het verbod van fysiek contact, niet gelden voor sexuele relaties en voor feesten.
Dit lijkt mij overdreven. Vermoedelijk vormt de aanraakbaarheid van de Paltar
en de onaanraakbaarheid van de Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar juist de sleu-
tel tot het patroon van extra-maritale sexuele relaties, vooral van de Kavuntar.
In paragraaf 5.5.2 zullen we zien dat sexuele relaties met Pallar vrouwen veel
minder sterk worden afgekeurd dan die met Kuravar, Paraiyar of Cakkiliyar
VIOUWen.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 157



Er is in Irupatur geen speciale kaste die de vroedvrouwen levert. Hoewel fa-
milieleden vaak als vroedvrouw optreden, zijn er toch ook bepaalde vrouwen
die zich een zekerc faam hebben verworven en veel bij bevallingen worden ge-
vraagd. Opmerkelijk is, dat een kort voor 1966 overleden Kavuntar vrouw de
belangrijkste vroedvrouw van het dorp was en als zodanig optrad voor alle kas-
ten, zelfs voor de Cakkiliyar. Noch de leden van hogere kasten, noch die van
lage kasten spreken er hun afkeuring over vit, dat een Kavuntar vrouw ook als
vroedvrouw optreedt voor Onaanraakbaren en zo dus eigenlijk ‘dubbel’ ver-
onireinigd wordt door de aanraking met het bloed van Onaanraakbaren. In-
tegendeel, men spreekt over deze vrouw alleen met lof. Kennelijk is het bad dat
de vroedvrouw neemt {en dat iedereen neemt na een kraamvisite), voldoende om
de rituele onreinheid op te heffen; het beroep geeft hier zelfs geen permanente
onreinheid als het wordt uitgeoefend voor Onaanraakbaren,

Het nemen van een bad in verband met rituele onreinheid door aanraking
met leden van lage kasten komt weinig voor. Vraagt de onderzoeker er naar,
dan blijken slechts enkele ouderen het bad te noemen, dat zij nemen na terug-
komst van de markt in een naburige stad en na een busrit. Hoewel hier meer
vliegen in één klap geslagen worden, namelijk het zich ontdoen van vuil en van
rituele onreinheid, is het gevoel zich te moeten reinigen in verband met wel-
licht opgedane ‘tittu’ onder andere door aanraking dus toch nog hier en daar
aanwezig,

Een enkele keer vinden we een informant die de onaanraakbaarheidsregels
tracht te rationaliseren. Men noemt dan ‘slechte’ gewoonten als het eten van
rundvlees en het villen van vee. De Paraiyar uit Kilakkupalayam menen dat hun
positie aanmerkelijk is verbeterd, nadat zij opgehouden waren met het oprui-
men van kadavers en het villen van deze dieren.

‘Yroeger mochten we de Kavuntar en mensen van andere hoge kasten nict te dicht na-
deren. Ze zouden woedend zijn geworden als we hen aanraakten; ze moesten daarna een
bad nemen. Als we nu een lid van hoge kaste aanraken, zegt niemand er iets van,’

Het is de vraag of het door deze Paraiyar gelegde verband wel het enige is dat
een rol speelt, immers andere groepen, zoals de Cakkiliyar in tal van plaatsen,
menen dat er thans veel minder gelet wordt op onaanraakbaarheid en onbena-
derbaarheid, zelfs nu ze doorgaan met hun traditionele, zeer onreine functies.

Secularisatie van het waardensysteem gaat in dezen gepaard met een vermin-
dering van bezorgdheid betreffende rituele onreinheid, ‘tittu’. Dit betekent niet
direct dat regels, die de sociale afstand moeten handhaven tot lagere kasten, aan
belang inboeten. Waar lagere kasten in de ogen der hogere kasten weinig ver-
anderingen hebben ondergaan die leidden tot een hogere welstand en een op-
geven van alslaag gewaardeerde functies, daar blijven regels ter vermijding van in-
formele contacten van kracht, zij het niet uitdrukkelijk onderbouwd door een
verwijzing naar religieuze dogma’s. Ten aanzien van de onaanraakbaarheids-
regels meen ik, dat de kracht van deze regels voor de Kuravar en Paraiyar meer
afneemt dan voor de Cakkiliyar.

158 Meded, Landboawhageschoo! Wageningen 75-11 (1975)



Ik geloof dat er enige waarheid schuilt in de opmerking van een oude Paraiyar tantal
die vertelt, dat hij herhaaldelijk Kavuntar meeneemt achter op zijn fiets — waarbij aan-
raking natuurlijk niet is te vermijden — en dat eigenlijk alleen de Brahmaanse karnam een
dergelijk vervoer weigert, Het kan hier uitsluitend gaan om het achter op de fiets nemen van
bepaalde leden van hogere kasten buiten de dorpskom; vele Kavuntar weigeren een der-
gelijk vervoer ook buiten het dorp, Dat leden van hogere kasten buiten het dorp achter op
de fiets stappen bij een Cakkiliyan is ondenkbaar.

De genoemde secularisatie is er ook oorzaak van dat de traditionele onaan-
raakbaarheidsregels steeds minder in acht genomen worden met name door de
mannen van de laagste kasten. Het ‘tirttam’ ritueel van de Cakkiliyar waarbij de
pakatai water sprenkelde over de door de aanraking met een Kamutti Cettiyan,
Kuravan of Paraiyan ontwijde Cakkiliyvan, wordt bijvoorbeeld niet meer ver-
richt. Tijdens groepsgesprekken in de wijken der laagste kasten, waarbij ook
vrouwen aanwezig waren, bleek duidelijk een verschil in gedrag tussen de ge-
slachten. Een waarschuwing tegen een overschatting van de afname der onaan-
raakbaarheidsregels is hier dus op zijn plaats; de over deze onderwerpen ver-
kregen gegevens zijn voor een belangrijk deel afkomstig van mannen en juist bij
hen is de secularisatie van de gedragspatronen vermocdelijk het verst voortge-
schreden.

In tal van gebieden is de onaanraakbaarheid van bepaalde kasten kennelijk nog ondui-
delijker dan in het door mij onderzochte gebied. Zo merken MoRrRIs OPLER/RUDRA DATT
SiNGH (1950: 484) en B. 8. Conn (1955: 61) op voor hun dorp in Uttar Pradesh, dat het
woord onaanraakbaarheid misleidend is, aangezien niet zo zeer persoonlijk contact in het
geding is, maar meer het bijzondere vermogen van de leden der onaanraakbare kasten om
door aanraking voedsel en water van een lid van hogere kaste te verontreinigen'®. Ook
bij BERREMAN (1963 : 212) lezen we voor een dorp in het Himalaya gebied: ‘Bodily un-
touchability is not observed - it is not polluting for a high-caste person to be touched by a
Dom.’ In al deze gevallen was er kennelijk in het geheel geen sprake {meer) van dat door
lichamelijk contact rituele ontwijding plaatsvond, waardoor een ritueel bad nodig was.
Ook in Irupatur interpreteren velen het begrip onaanraakbaarheid in de zin van het niet
kunnen accepteren van water of gekookt voedsel of het niet mogen aanraken van water,
gekookt voedsel en ectgerei. De gedachte van de rituele verontreiniging deor lichamelijk
contact is hier echter nog niet geheel verdwenen.

Een totale verdwijning van het verschijnsel fysieke onaanraakbaarheid lijkt
voor de toekomst onwaarschijnlijk. De ruimere geseculariseerde vorm, waarin
eveneens fysiek contact met personen van lagere positie wordt vermeden, ken-
nen we tenslotte ook in de Euro-Amerikaanse cultuurkring waar men zijns ge-
lijken begroet met een handdruk, maar dit vermijdt ten aanzien van personen,
die maatschappelijk veel lager staan?’.

Qok bij onbenaderbaarheid moeten we onderscheid maken tussen die vorm
welke rituele ontwijding met zich brengt, waardoor reiniging door middel van
een ritueel bad noodzakelijk is, en een meer geseculariseerde vorm. Oude Ka-
vuntar geven aan, dat de Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar buiten de werksfeer
niet te dicht bij leden van hogere kasten moeten komen en zij spreken daarbij
over een afstand van ongeveer tien voet, ruim drie meter, Wellicht is het niet
zonder betekenis dat men bij het noemen van deze drie kasten een beetje aarzelt

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975) 159



bij de Kuravar. In de praktijk zien we, dat de leden der drie laagste kasten tij-
dens een gesprek afstand bewaren tot de leden van hogere kasten. De Pallar
kunnen vanouds aan de voeten van de Kavuntar zitten onder een veranda.
Rituele ontwijding door het te dicht naderen van een lid van zeer lage kaste vindt
niet plaats. In tegenstelling tot onaanraakbaarheid bestaat er in het Tamil geen
duidelijk woord voor onbenaderbaarheid. Slechts één oude Kavuntan vermeld-
de, dat het heel vroeger ‘tittu’ gaf te stappen in de schaduw van een Cakkiliyan,
maar hij voegde er direct aan toe, dat deze regel in zijn jeugd reeds niet meer be-
stond.

Voor Irupatur zouden we kunnen spreken van een geseculariseerde onbena-
derbaarheid op kastebasis. De toevoeging ‘op kastebasis’ is noodzakelijk omdat
dit vooral het verschil met de Westerse cultuurkring aangeeft. In het Westen be-
nadert de mindere de meerdere tot op zekere afstand en wacht tot hij naderbij
geroepen wordt. Dit geldt of gold niet alleen voor de landarbeider met zijn pet
in de hand die eerbiedig een grote afstand tot zijn werkgever bewaart, maar on-
der andere ook voor de kantoorbediende die de kamer van de directeur be-
treedt. In Irupatur — en vermoedelijk geldt dit voor grote delen van India - speelt
de kastestatus in dezen nog steeds een belangrijker rol dan verschillen in eco-
nomische positie. De Kavuntar boer zien we in een veranda spreken met een
Kavuntar arbeider die naast hem zit, terwijl een Cakkiliyar arbeider op enige
afstand buiten de veranda in het stof hurkt. In individuele gevallen meende ik te
kunnen constateren, dat een groot verschil in economische positie wel met zich
meebracht dat een zekere afstand in acht wordt genomen door personen met
weinig afwijkende kastestatus. Tk dutf niet te zeggen of dit verschijnsel al dan
niet recent is.

Het is moeilijk aan te geven welke van de drie laagste kasten zich het sterkst
houdt aan de onbenaderbaarheidsregels, immers de kastegroepen van Kuravar
en Paraiyar zijn slechts klein en we zien hun leden nict zo vaak tezamen met le-
den van hogere kasten. Mijn indruk is echter, dat vooral de zich van hun be-
staansonzekerheid zeer bewuste Cakkiliyar deze vorm van respect het meest in
acht nemen.

5.3. HET BETREDEN VAN HUIZEN

Bij de regeling ten aanzien van het betreden van huizen moet een onderscheid
worden gemaakt tussen de kamers en keukens'2, de veranda’s en de binnen-
hoven. Ik zal deze onderdelen achtereenvolgens bespreken. Hierbij zal blijken
dat het doel, waarmee men de huizen betreedt, variaties veroorzaakt in de regels
die men togpast. Tot slot laat ik zien dat ‘vreemdelingen’ anders behandeld wor-
den dan dorpsgenoten, waarna de vraag aan de orde komt of de Scheduled
Castes bij deze onderwerpen zijn te onderscheiden als aparte categorie.

Als we nagaan aan welke kasten het verboden is kamers en keukens van hui-
zen te betreden, dan blijken dat er meer te zijn dan de laagste vier. De Kavuntar

160 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



kasten en de andere hogere kasten waarvoor de Kavuntar de referentiegroep
zijn (Pillai, Ainattan Cettiyir, Pantiram, Naykkar, Aciri en Kucavar) weigeren
leden van de Scheduled Castes plus de Komutti Cettivar, Vannir, Nacuvar,
Valaiyar en Ottar in hun kamers of keukens toe te laten. Er zijn uitzonderingen.
Zo kunnen Ottar alle delen van het huis betreden als zij reparatiewerkzaamhe-
den moeten verrichten; Valaiyar geeft men wel de opdracht om water naar de
keuken te brengen. In tegenstelling tot bijvoorbeeld de Acari of Naykkar aar-
zelen de Kucavar om vrijelijk de kamers van woningen van hoge kasten te be-
treden; de Kucavar komen meestal slechts in de kamers van met name Kavuntar
huizen, als zij daartoe uvitdrokkelijk zijn vitgenodigd. De positie van de Kucavar
in dit opzicht grenst aan die van de Ottar.

In de kamers van de huizen van kasten hoger dan Kucavar treffen we herhaaldelijk
leden aan van andere kasten dan die waartoe de bewoners van het huis behoren. Het door
het kastensysteem veroorzaakte isoletnent van de lagere kasten kunnen we reeds consta-
steren bij de Kucavar en Mohammedanen, maar vooral bij de kasten die een lagere ritueel-
sociale positie innemen dan deze twee, In de keukens en kamers van de midden en lage
kasten vinden we nog slechts leden van de kaste, waartoe de bewoners van het huis be-
horen, doordat de leden van de kasten die men in huis zou accepteren, weigeren de kamers
te betreden. De ritueel-sociale afstand die de midden en lage kasten ten opzichte vanelkaar
in1 acht nemen, is veel groter dan die welke de hogere kasten van elkaar scheidt. Zelfs kas-
ten die elkaar nagenoeg als gelijken erkennen, zoals Nacuvar en Vannar, komen niet in de
kamers van elkaars huizen. Daartegenover zijn hogere kasten vaak wel bereid enkele kas-
ten die ritueel-sociaal lager staar dan zijzelf, maar die hoger staan dan de Ottar, min of
meer als gelijken ie behandelen. De Vannar bijvoorbeeld weigeren de kamers van de hui-
zen der Acri te betreden, iets wat de Kavuntar wel bereid zijn te doen al zal het niet vaak
gebeuren, De Vannir houden de Linkerhand Acéri thans meer op een afstand dan de
hogere Kavuntar dat doen.

Ik krijg sterk de indruk, dat het betreden van kamers (en veranda’s) allecn
rituele onreinheid teweeg brengt als het gebeurt door de letterlijk onaanraak-
baren, dus Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar. Deze onreinheid zou men moeten
verhelpen door het wassen van de vloeren met koemest en zelfs het opnieuw
witten van de muren. In de praktijk is dit niet te controleren, omdat de leden van
de drie genoemde kasten de kamers en veranda’s van de huizen van hogere kas-
ten niet betreden. Trouwens, een huisvrouw die zichzelf respecteert, sprenkelt de
vloeren van kamers, veranda’s en binnenhoven iedere ochtend met een mengsel
van water en verse koemest. Ook het betreden van de veranda’s en kamers van
de huizen der drie laagste kasien door leden van hogere kasten verontreinigt de
laatstgencemden en deze ‘tittu’ moet eigenlijk door een bad en het wisselen van
kleding, of, minimaal door het zich besprenkelen met wat water worden opge-
heven. Bij de achterstelling van andere kasten dan de laagste drie zegt men dat
het gaat om een kwestie van gewoonte die met ‘tittu’ niets te maken heeft. Zoals
ik reeds opmerkte (zie 3.2) gebruikt men het begrip ‘tittu’ niet graag bij de ver-
klaring der kasteregels.

Gedurende de eerste maanden van het onderzoek in Irupatur woonde ik in een kamer
van een Kavuntar boer/arbeider. Het was onmogelijk hier gesprekken te voeren met leden

van lage kasten. De grens hierbij lag bij de Ottar, Qude Ottar waren niet bereid in mijn
kamer te komen, maar cnige jongeren deden dat wel en zaten met mij aan een tafel, als er

Meded . Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 { 1975) 161



geen leden van hoge kasten in de kamer aanwezig waren en als alle deuren dicht gingen en
van binnen gegrendeld werden. Het heeft mij enige moeite gekost de respectvormen die de
leden van lagere kasten aan de dag legden, te begrijpen en mij er bij neer te leggen. In
tegenstelling tot jongere Ottar was een Nacuvan bijna niet te bewegen mijnt kamer te be-
treden en eenmaal in de kamer wilde de man niet anders dan op de grond zitten. Bij een
poging met hem te spreken op de veranda voor de kamer was hij slechts bereid voor de
veranda op de grond te zitten. Van de lage kasten bleek slechts een jonge Pallan bereid
eventuele repercussies van de zijde der Kavuntar te trotseren door 's avonds met enkele
jonge Kavuntar kennissen in de kamer te komen en daar op een bed {cot) of stoel te zitten.
De Kavuntar eigenaar van het huis heeft bij mij nooit geprotesteerd tegen de aanwezigheid
van Ottar, maar hij liet mij duidelijk merken dat hij het in de kamer komen van de Pajlan
in kwestie bepaald afkeurde.

Het huis dat ik na enige maanden in het dorp huurde, bestond uit een grote overdekte
ruimte, verdeeld in een hal en een hoger gelegen woongedeelte. Tot mijn grote opluchting
konden ook de lagere kasten de overdekte hal van het huis accepieren als ‘overdekt bin-
nenhof’, zodat iedereen bereid bleek dit gedeelte te betreden na daartoe uitgenodigd te
zijn, Hierbij speelde naar alle waarschijnlijkheid een rol, dat het huis slechts door mijn
vrouw en mij werd bewoond en het buiten de Kavuntar wijk lag. Oudere Cakkilivar,
Paraiyar, Kuravar, Vannir en Nacuvar bleken niet bereid met mij te spreken op het ho-
gergelegen woongedeelte: tijdens de gesprekken met hen zaten zij op de grond in de hal,
achter gesloten deuren en ramen onzichtbaar en onhoorbaar voor de buitenwereld, waar-
bij mijn toik en ik op de grond van het woongedeelte zaten. Pallar en Valaiyar bleken iets
minder schroom te bezitten en zij zaten zelfs bij mij aan tafel, evenals jonge Paraiyar en
Cakkiliyar.

Geen enkele kaste accepteert Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar op de veranda
van zijn huis, waar die veranda ook ligt. Vroeger was dit ook zo met Pallar,
maar ik krijg de indruk dat de houding ten opzichte van hen wat verandert.
Velen zien er geen bezwaar in aan Pallar de opdracht te geven iets op een
veranda te plaatsen, vooral niet als deze veranda grenst aan een onoverdekt
hof. Het is niet zo, dat de leden van kasten hoger dan de Pailar vrijelijk in de
veranda’s komen om daar met leden van hogere kasten te praten. Zelfs de Ku-
cavan blijft nog vaak v66r cen veranda staan om respect te tonen voor de Ka-
vuntar die er zitten.

Leden van hogere kasten vinden we nog wel op de veranda’s van Kucavar en
Mohammedanen, maar niet of weinig in die van Ottar en lagere kasten. Ook
hier Tigt er een grens bij de Ottar. Wat betreft de Scheduled Castes onderling
kunnen we constateren, dat men niet bij elkaar op de veranda’s zit. Als een
Paraiyan een gesprek voert met bijvoorbeeld een Kuravan, dan hurken beiden
buiten de huizen op de grond. Hoewel ik het zelf nooit heb kunnen constateren,
schijnen volgens het verhaal van enkele Pallar en Kuravar, de Iaatsten thans wel
bij Pallar op de veranda te zitten. In ieder geval komen Paraiyar en Cakkiliyar
normaal niet op de veranda’s van Pallar: tijdens een gesprek zitten de Pallar op

de veranda en hurken of staan de Paralyar of Cakkiliyar daarbuiten,

De niet overdekte binnenhoven waar men komt zonder een overdekte ruimte
te passeren, kunnen worden betreden door iedereen, maar Kuravar, Paraiyar en
Cakkiliyar moeten dan wel vitdrukkelijk worden ultgenodlgd naderbij te ko-
men. Ten aanzien van de overdekte binnenhoven zijn de regels iets meer uitge-
sproken dan ten aanzien van de niet-overdekte hoven. Qorspronkelijk liet men

162 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 { 1975)



in het algemeen geen Pallar, Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar toe in deze binnen-
hoven, maar verschillende grote boeren nodigen thans ook de leden van alle vier
deze kasten uit deze ruimtes te betreden. In het algemeen is de schroom om
overdekte binnenhoven te betreden bij Cakkilivar en Paraiyar groter dan bij
Pallar en Kuravar, tenzij men weet dat het lid van hoge kaste geen bezwaar heeft.
We kunnen ook constateren, dat jongeren zich vrijer gedragen, sneller bereid
zijn gehoor te geven aan vitnodigingen om naderbij te komen dan ouderen.

Vooral cudere Cakkiliyar arbeiders trachten onoverdekte binnenhoven te betreden zon-
der overdekte gangen of hoven te passeren. Een oude Cakkiliyar pannaiyal die ik eens
vroeg naderbij te komen, terwijl ik in een aan een onoverdekte binnenplaats gelegen veran-
da op de komst van een Kavuntar boer wachtte, vermeed een overdekt ganggedeelte van
ongeveer vier meter en betrad de hof door de aan de andere kant gelegen grote deuren, be-
sternd voor het toelaten van karren en dieren.

De Kavuntar en leden van andere kasten dan de Brahmanen zijn bereid om de
binnenplaatsen van huizen van Pallar en hogere kasten te betreden en daar op
een stoel of bank te zitten. Dit treffen we bijvoorbeeld aan bij een huwelijk of
begrafenis. Leden van hogere kasten zijn bereid te tempels der lage kasten te
betreden.

Er bestaat een vrij grote variatie zowel in het rolgedrag als in de rolverwachting
van de leden van hogere en lagere kasten die voor althans een deel het gevolg is
van het deritualiseringsproces: veel leden van hogere kasten hechten steeds
minder waarde aan kasteregels die hun last bezorgen. Het is lastig, als leden van
lage kasten niet op overdekte binnenplaatsen mogen komen en daar geen werk
kunnen verrichten en dus laten velen hen er wel toe. Een Kavuntar boer ging
zelfs zo ver zijn herstelde sandalen niet aan te nemen van de Cakkiliyar schoen-
maker, maar hem te vragen ze te plaatsen boven een deurpost op de veranda.
De Cakkiliyan moest op de veranda zelfs nog op een stoel klimmen om ze op
hun plaats te leggen. Ik moet toegeven, dat een dergelijk gedrag door de meeste
andere Kavuntar wordt afgekeurd. Het betreft hier wel een heel bijzondere Ka-
vuntan en ook een heel bijzondere Cakkiliyan, immers vele andere Cakkiliyar
zouden weigeren op de veranda te komen van een Kavuntar huis. Als leden van
lage kasten in een bepaalde situatie niet precies weten wat er van hen verwacht
wordt, dan nemen zij een afwachtende houding aan en betonen liever te veel dan
te weinig eerbied. Er is eerder sprake van dat leden van hogere kasten zelf de
leden van lagere kasten uitnodigen dingen te doen die eigenlijk niet mogen, dan
dat de lagere kasten door een provocerende houding veranderingen tot stand
brengen: het initiatief tot verandering komt meer van boven dan van beneden.
Van de lage kasten maken vooral de Pallar gebruik van de nieuwe mogelijkheden
die zich voordoen, maar ook zij dwingen geen veranderingen af in de respect-
vormen die het betreden van gedeelten van huizen betreffen, zelfs niet als zij
economisch onafhankelijk zijn van de Kavuntar. Men beseft, dat economische
onafhankelijkheid bijvoorbeeld door het werken in de industrie erg betrekkelijk
en vaak tijdelijk is. Al heeft men zelf weinig met de Kavuntar te maken, dit is
anders voor vrouw, kinderen en andere familieleden. Tijdens de vele vitsluitingen
en stakingen bij de industrieén of bij ontslag is men vaak toch wel voor kortere

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 163



of langere tijd aangewezen op de werkgelegenheid bij lokale boeren.

Vooral het dorp is de basiseenheid van het stratificatiesysteem, de eenheid
waarbinnen de reputatie het meest kwetsbaar is en waar de hiérarchische orde-
ning blijkt uit het rollenspel van meerderen en minderen. De mensen van buiten
het dorp zijn min of meer vreemdelingen. Een Paraiyan uit het eigen dorp is een
echte Paraiyan en in de contacten met hem speelt de kastestatus een doorslag-
gevende rol. Een Paraiyan uit Singanallur is reeds in belangrijke mate een vreem-
deling, immers de dorpelingen kennen hem meestal niet. Men kent Singanallur,
heeft daar zijn contacten en het is dus mogelijk de man via ondervraging te
plaatsen. Als men zich afvraagt in hoeverre de contacten met de ander van in-
vloed zijn op de eigen sociale status, dan dient men ook met een Paraiyan uit
Singanallur nog voorzichtig te zijn: er mogen geen situaties ontstaan waarin
Paraiyar uit Irupatur rondbazuinen, dat Kavuntan X zeer vriendschappelijke
betrekkingen onderhoudt met Paraiyar familielid Y uit Singanallur, zodat er
aanspraken ontstaan als ‘Hij is jouw vriend, ik ben zijn familielid en dus ben ik
ook jouw vriend.” Met een Paraiyan uit Singanallur kan men in Irupatur toch
reeds een spel spelen: men kan hem bij zich thuis laten eten en hem bij vrienden
en familie introduceren als bijvoorbeeld Ponnusamy in plaats van Ponnan,
daarmee suggererend, dat hij van hogere kasteis. Men vertelde mij herhaaldelijk,
dat men collega’s van de fabriek van lage kaste maar uit andere plaatsen thuis
als gelijken ontving, dat highschool leerlingen vriendjes van lage kaste mee naar
huis brachten en dat oudere leden van hogere kasten thuis vroegere highschool
of college vrienden van lage kaste ontvingen, waarbij de huisgenoten dan steeds
onkundig werden gelaten van de werkelijke kaste van de gast. Zelfs de vrouwen
zijn later nog wel eens bereid te lachen om zo’n grap. De Pillai in Irupatur, die
ter gelegenheid van de opening van zijn ijzergieterij in Merkupalayam alle ar-
beiders bij zich onthaalde, vertelde de dag na de feestmaaltijd lachend aan zijn
vrouw, dat er drie Pallar gasten geweest waren. Zijn vrouw antwoordde natuur-
lijk met: ‘Als ik dat geweten had, dan waren zij het huis niet ingekomen’, maar
ze moest toch wel lachen, toen mij het verhaal werd verteld. Bij vreemdelingen
zijn andere statuscriteria vaak belangrijker dan kastestatus, waarbij we vooral
moeten denken aan de economische positic. In het geval van genoemde Pillai
is het opvallend, dat de Pallar arbeiders van het fabriekje de uitnodiging om
naar het feest in Irupatur te komen hadden aanvaard, maar dat de aldaar werk-
zame Cakkiliyar, die toch ook afkomstig zijn uit andere dorpen, hadden gewei-
gerd te komen.

Bij mensen die uit streken komen buiten Tamilnadu, wordt helemaal niet ge-
vraagd tot welke kaste ze behoren. Iemand uit Kerala heet een Malayali en ie-
mand uit het noorden is een Seth. Malayali kunnen per definitie goed koken en
zij worden ook vaak als koks gehuurd bij feestmaaltijden: niemand vraagt zich
daarbij af of de man in kwestie wellicht tot een zeer lage kaste behoort.

De Scheduled Castes vormen in zoverre een in de sociale realiteit te herkennen
categorie, dat de hogere kasten hen zeker niet toelaten in de kamers van hun

164 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



huizen voor het verrichten van bepaalde werkzaamheden en in het algemeen ook
niet op de veranda’s. In Irupatur is thans enige verschil in behandeling van de
Scheduled Castes ontstaan, die vaak varieert per huishouding. We zien dat
de Brahmaanse karnam in de overdekte gang van zijn huis geen Cakkiliyar
en Paraiyar toelaat, maar wel Kuravar en Pallar. De Brahmaan merkt hierbij op,
dat zijn schoonvader, die het huis 1ndertijd bewoonde, zelfs geen Kuravar en
Pallar in deze gang toeliet. Pallar en in mindere mate Kuravar betreden de bin-
nenhoven van huizen van hogere kaste wat vrijer dan Cakkiliyar en Paraiyar.

Bij een Mohammedaanse familie kon ik constateren, dat een aan de highschool
van Irupatuor studerende zoon een Pallar vriend meenam in de woonkamer van
het huis, maar een Paraiyar vriend op de veranda liet staan. De Paraiyar jongen
die aan dezelfde highschool studeerde, vatte zijn gedragsregels ten aanzien van
huiskwesties als volgt samen: ‘Tijdens gesprekken met vrienden ga ik in de hui-
zen van Kavuntar, Ainittan Cettiyar enz. op de trap zitten die naar de veranda
leidt, als er ouderen in de buurt zijn. Als er geen ouderen in de buurt zijn, dan
ga ik op de veranda zitten. In de huizen van Pallar, Kuravar en Valaiyar ga ik
op de veranda zitten, ook als er ouderen aanwezig zijn. * Ik geloof te kunnen zeg-
gen, dat Cakkiliyar in de huiskwesties een nog wat lagere positie innemen dan
de Paraiyar. De contacten tussen de Cakkiliyar en leden van hogere kasten zijn
geringer dan die van de Paraiyar. Paraiyar zien we nogal eens gehurkt tegen de
veranda van een Kavuntar huis of op de binnenplaats van een boerderij, maar
Cakkiliyar staan slechts op enige afstand. Een Cakkilivar student aan een hoge-
school te Coimbatore die in Nesavur woont vertelde mij, dat hij buiten de hui-
zen van de hogere kasten blijft staan en vanuit de straat een vriend naar buiten
roept of laat roepen. Vrienden van hogere kasten it Nesavur betreden de Cak-
kiliyar wijk zelfs niet en zij laten deze Cakkiliyan naar een heiligdom roepen, dat
ligt op de grens van de Cakkiliyar wijk. Qok buiten het eigen dorp gaan Cakki-
livar niet graag naar de huizen van leden van hogere kasten, omdat zij denken te
worden herkend aan hun uitspraak van het Tamil, hun houding, manieren en
kleding. ‘Als ze ons herkennen, zullen ze ons uitschelden en met een bezem slaan’,
is een veel gehoorde opmerking.

5.4. DE DEELNAME AAN FAMILIECEREMONIEN

De thuis gevierde ceremonién worden in de eerste plaats bijgewoond door
familieleden en kennissen behorende tot de kaste van de gastheer, maar voor de
kasten lager dan de Kucavar en voor de hoogste kaste, de Brahmanen, geldt dit
in veel sterkere mate dan voor de tussenliggende kasten. Ook de aard van de
ceremonie ¢n de financiéle draagkracht van de gastheer zijn van invloed op de
gasten die men uitnodigt. Huwelijken en begrafenissen hebben een sterker pu-
bliek karakter dan de ceremonién rond geboorte, het doorboren der oren en de
ecrste menstruatie.

Zoals reeds gezegd zijn de hogere kasten, met uitzondering van de Brahma-
nen, eerder geneigd elkaar als ongeveer gelijken te erkennen, waardoor men el-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 165



kaars huizen kan betreden, voedsel van elkaar kan accepteren en dus kan deel-
nemen aan elkaars huwelijken, begrafenissen enz. Bezien we het gedrag van de
Kavuntar, dan constateren we ongeveer het volgende patroon: op voet van ge-
lijkheid nemen zij deel aan de ceremoni€n van Pillai en Aintttan Cettiyar, in
geringere mate nemen zj deel aan die van Pantiram en Uppiliva Naykkar en
7ij geven slechts blijk van hun belangstelling bij enkele plechtigheden in de hui-
zen van Tottiya Naykkar, Acdri en Kucavar, Ter illustratie van de verschillen
tussen de eerste en tweede categorie bijvoorbeeld het volgende: als er een kind
geboren wordt in het huis van een Uppiliya Niaykkan, dan gaan slechts de Ka-
vuntar buren en kennissen er heen; gebeurt hetzelfde in het huis van een Ainit-
tan Cetfiyén, dan gaan in het algemeen de belangrijke Kavuntar vrouwen er
heen. De Kavuntar vrouwen gaan naar het huis van een Ainiittan Cettivin om er
ritueel te wenen als er iemand overleden is; naar het huis van een Uppiliya
Naykkan gaan zij in zo’n geval slechts om te informeren, niet om (e treuren. Bij
het Uppiliya Naykkar huwelijk, dat in 1967 in Irupatur werd voltrokken, na-
men slechts enkele Kavuntar van lagere status deel aan de feestmaaltijd, waarbij
we moeten denken aan Kavuntar die in de naaste omgeving van het huis wonen
en collega’s-industriearbeiders. Nu is het bepaald niet gezegd, dat de werkelijke
Periya Kavuntar deelnemen aan maaltijden van bijvoorbeeld Aintttan Cettiyar,
maar hun acte de présence heeft daar desondanks toch niet het karakter van een
bliksembezoek. Bij huwelijken en begrafenissen van leden van kasten der
derde categoric geven de belangrijke Kavuntar even van hun belangstelling blijk
en laten wat geld achter. Geld wordt vooral ook gegeven als het gaat om een
Acari of Kucavan die voor de Kavuntan in kwestie werkt,

Fconomische relaties kunnen bewerktstelligen, dat Kavuntar boeren bij het
huis van bijvoorbeeld een overleden arbeider verschijnen om er te informeren
naar het ziekteverloop en het overlijden, We zagen reeds dat de Kavuntar dan
bij de Pallar en hogere kasten bereid zijn even op een bank of stoel op de binnen-
plaats te zitten. In het geval van nog lagere kasten laten zij de voornaamste
rouwdragers naar de rand van de wijk of in de straat komen. Ik heb gemerkt, dat
Pallar nogal cens belangrijke Kavuntar vitnodigen om als ‘voorzitter’ (‘pre-
sident’) op te treden bij huwelijksplechtigheden. Ik laat hier de complete verta-
ling volgen van een gedrukte convocatie van een Pallar huwelijk, waarbij ik de
namen van het jaar, de maand en de astrologische gegevens onvertaald laat.
Slechts de dorpsnaam Irupatur is imaginair,

Huwelijksconvocatie
De Heer ... Weledelgeboren
Geachte Heer.

In het huidige Pilavanka jaar, Vaikaci maand 29, maandag, de vierde tithi van de eerste
maand-helft, de ster Pushya, siddhi yogam — op deze gunstige dag tussen 6.30 uen 7.30 u.
v.m, mituna lakkanam,

Trupatur Pattanampudur
de zoon van A. Vedasamy, de dochter van P. Ponnusamy,
de Heer Selvan V. Palanisamy Mej. Selvi P, Pachaiammal

Het huwelijk wordt in Pattanam voltrokken onder het voorzitterschap van P, C. Srini-
vasalu Kavuntan en in het bijzijn van het lid van de Panchivatboard Venkatachalam
Kavuntan in het huis van de bruid.

166 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



Hiertoe is besloten door de ouders en wij nodigen U, Uw vrienden en verwanten uit tot
het bijwonen van de plechtigheid en het zegenen van het paar.
Uw liefhebbende
A. Vedasamy P. Ponnusamy
Trupatur Pattanampudur
Met de beste wensen van vrienden en verwanten.

De Kavuntan zit dan als toeschouwer op een stoel of bank op de binnenplaats
van het huis en is slechts bereid een vrucht te eten. Gevraagd naar zijn gedrag in
het geval Cakkiliyar hem zouden willen vereren met het *voorzitterschap’ tijdens
een huwelijk, vertelde de Panchayat president mij, dat hij dit slechts zou aan-
vaarden als het huwelijk in een Cakkiliyar tempel werd voltrokken. Ik betwijfel
echter of Kavuntar leiders een ere-rol zouden willen spelen in de huwelijken van
Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar.

Wat de feitelijke situatie bij de lagere kasten in Irupatur betreft, kan ik op-
merken, dat er slechts kastegenoten als gasten aanwezig waren bij de rituclen en
ceremonién die ik bij hen bijwoonde!3. Toch geven mijn ervaringen vermoede-
lijk niet cen geheel juist beeld van de situaties. Vriendschapsrelaties en dan voor-
al die tussen personen wonende in verschillende plaatsen, kunnen de kasteregels
verduisteren. Tijdens interviews met industriearbeiders van zowel hogere als
lagere kasten kwam ik nogal eens de opmerking tegen, dat leden van hogere
kasten de huwelijksplechtigheden bijgewoond hadden in het huis van een elders
wonende collega van lage kaste; sommige leden van hogere kasten waren dan
zelfs bereid icts te eten en te drinken. Wat Irupatur zelf betreft vertelde een Pal-
lan mij dat enige jonge Pallar ‘twee jaar geleden’ een ‘eerste menstruatie-ceremo-
nie’ bijgewoond hadden in de Cakkiliyar céri en dat zjj er koffie en thee gedron-
ken hadden.

Een bijzondere situatie doet zich voor in de relatie tussen leden van de vroegere domi-
nante kaste, de Kanniyila Kavuntar, en de Paljar. De Pallar beschouwen zich als ‘kulam
pillai’, kastekinderen, van de Kanniyala Kavuntar en vertellen, dat de laatsten hen uit de
streek van Madurai lieten komen om voor hen te werken als landarbeiders. Aangezien we
de Pallar in het district Coimbatore vooral vinden in de gebieden met irrigatie en de Pallar
in Irupatur en in veel andere plaatsen het recht bezitten landbouw te bedrijven in het grote
irrigatiemeer, lijkt het voor de hand te liggen hun komst te verbinden aan de aanleg van
het AcAn kulam bekken in een nu toch wel grijs verleden.

Door het ovetlijden van een belangrijke Kanniyila Kavuntan, zoon van de vroegere Ur
Kavuntar, kwam ik te weten dat, als uitvloeisel van de vroegere *patronage’ relatie, de
Paflar thans nog een speciale rol spelen bij de begrafenissen van de Kanniyala Kavuntar
en deze laatsten bij dic van de Pallar. Het betreft hier het brengen van een kati, een wit
kleed, dat over het lijk gespreid wordt. Helaas was ik niet aanwezig, toen d¢ Pallar de koti
brachten tijdens de bedoelde begrafenisceremonién in 1967, maar het is de vraag of ik,
ware ik ter plaatse geweest, de gebeurtenissen precies had kunnen volgen en hun strekking
zou hebben begrepen. Hoe dan ook, het bleek pijnlijk mocilijk te zijn achteraf te recon-
strueren wat er precies gebeurd was. De onwaarschijnlijke opmerkingen van de hoofd-
persoon, namelijk de zoon van de Periya Pannati, de traditionele leider van de Pallar, die
zich in dit geval door zijn oudste zoon liet vertegenwoordigen, maakten dat ik de begrafe-
niskwestic moest controleren door twee interviews met andere Pallar, twee interviews met
Paraiyar, twee met Nacuvar, é€n met een aantal Velldla Kavuntar en é¢én met een Kanni-
vila Kavuntan. Deze kwestie kwam dus negen maal tijdens interviews ter sprake en steeds
weer bleken er verschillende visies te bestaan over de rol van Kanniyala Kavuntar en
Pa]lar in elkaars begrafenissen in het algemeen en over hetgeen men ter plaatse had gecon-

Meded, Landbovwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 167



stateerd. De meeste informanten hadden niet gezien wat er precies gebeurde, al waren zij
aanwezig geweest. Hun antwoorden houden daarom niet veel meer in dan een vermoeden
dat is doordrenkt van hun kennis en wensen ten aanzien van de inter-kaste relaties. Bij
de antwoorden der werkelijke actores speelt een rol, dat men de eigen positie bij de onder-
zoeker ‘rooskleuriger’ wil voorstellen dan ze in werkelijkheid is.

Het is niet duidelijk geworden of de Pallar een k&ti brengen bij aile sterfgevallen van
Kanniyzla Kavuntar, of dat z7j het slechts doen voor de directe afstammelingen van de
vroegere Ur Kavuntar. Eveneens is het onduidelijk of de Kanniyala Kavuntar steeds een
koti brengen of geld zenden bij het sterven van een Pallan, of zij het slechts doen bij een
sterfgeval in het gezin van de Periya Pannati, of dat zj dit wellicht nooit doen. Ik acht het
waarschijnlijk dat slechts de weinige aanzienlijke Kanniyila Kavuntar families de Periya
Panniti via de Vel]ldla Nacuvar in kennis stellen van een sterfgeval, dat dit dus slechts
gebeurt bij de dure begrafenissen en dat dit ook zo is aan de zijde van de Pallar ten op-
zichte van de Kanniyi]a Kavuntar. Bij de twee begrafenissen van Pallar vrouwen tijdens
miin aanwezigheid in het dorp speelden de Kanniyala Kavuntar geen enkele rol. Deze
vrouwen behoorden niet tot de familie van de Periva Pannati,

Uit de interviews komt de volgende gang van zaken als de meest waarschijnlijke naar
voren. De Periya Pannati of zijn zoon verschijnt aan het hoofd van een Pallar delegatie, al
of niet begeleid door Cakkiliyar trommelaars, bij het sterfhuis. Tezamen met bananen,
kokosnoten en wierook wordt de kdti in cen mand meegedragen. De mand draagt men
over aan de aanwezige Velldla Nacuvan die de koti dan over het lijk spreidt, nadat de
paternale neven van de overledene hun kdtis hebben gespreid. Een overigens vrij conser-
vatieve Kanniyala Kavuntan vertelde mij, dat de Pallar de koti ook zelf wel over het lijk
spreiden en dat de Kanniyaja Kavuntar het ook wel persoonlijk doen in het geval van een
Pallar begrafenis. De Pallar zeggen dat zij bij hun condoleantic de handen der familie-
leden van de overledene niet aanraken. Bij het condoleren van de rouwdragers staan de
Pallar met in eerbied gevouwen handen apart op de open binnenplaats van het huis of
voor het huis. Hun vrouwen betreden niet het hais om er ritueel te wenen,

Een kleine Pallar delegatic gaat in het algemeen naar de werkelijke begrafenis en ging in
1967 naar de crematie, zonder dat zij daar verder een bijzondere rol vervult.

Bij de huwelijken van Kanniyala Kavuntar of bij andere familieceremonién schijnen de
Pajlar geen enkele speciale rol te vervullen en dit schijnt ook vroeger niet het geval te zijn
geweest.

‘Moy’ is het geld, dat tijdens een familieceremonie in het openbaar wordt ‘ge-
schonken’ aan een persoon; het bedrag registreert men in een schrift. De ont-
vanger geeft het verkregen bedrag of meer terug, als zich een vergelijkbare cere-
monie voordoet in het huis van de schenker. Bij veel ceremonién is er een be-
paalde categorie familieleden waarvan men verwacht, dat zij ‘moy’ geven'®,
maar tevens is er een aantal mensen dat het geeft uit reciprociteitsoverwegingen
en een aantal dat op deze wijze nieuwe banden legt of bestaande banden ver-
sterkt. Wat betreft het laatste constateerde ik dat twee Cakkiliyar pannaiyals
‘moy’ gaven ter gelegenheid van een ‘cordoorborings’-ceremonie bij hun Ka-
vuntar boer. Dit geld werd gegeven toen alle anderen het hunne hadden bijge-
dragen en het werd evenals de andere schenkingen nauwkeurig in een schrift
aangetekend. De Kavuntan vertelde mij dat hij het zou terugbetalen, als zich in
het huis van de pannaiyals een vergelijkbare ceremonie zou voordoen. Niet een-
zelfde ceremonie, maar een vergelijkbare, immers ‘oordoorborings’-ceremonién
worden in het algemeen zeldzaam en zeker bij de Cakkiliyar. We kunnen uit het
schenken van ‘moy’ door pannaiyils concluderen, dat deze geldschenkingen
bij bijzondere relaties grote ‘kasteafstanden’ kunnen overbruggen.

168 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



De Scheduled Castes behoren evenals de midden en lagere hoge kasten tot een
categorie waarin de verschillende kasten bij hun familieceremonién vrijwel ge-
heel op zichzelf zijn aangewezen. Bij de bezoeken die leden van hogere kasten
toch afleggen tijdens begrafenissen en huwelijken blijken de Pallar op één lijn
te staan met de midden kasten en los van de drie overige Scheduled Castes.
Ook door de speciale relatie die er bij begrafenissen bestaat tussen de Pallar en
de Kanniyala Kavuntar, ben ik geneigd de Pallar enigszins boven en gescheiden
van de Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar te plaatsen.

5.5. HUWELDK EN SEXUEEL CONTACT

5.5.1. Inter-kaste huwelijk en inter-kaste concubinaat

Kasten zijn per definitie endogaam. Zonder deze endogamiteit zou het eigen
culturele karakter van vele kasten of blokken van kasten sneller worden aange-
tast dan thans het geval is en zou ook het stratificatie-karakter van het kasten-
systeem ernstiger worden ondermijnd. De endogamie wordt voor een belangrijk
deel gewaarborgd door middel van het door de naaste familie gearrangeerde
huwelijk.

Zoals te verwachten was, bleek de endogamie een cultuurtrek te vormen waar-
over nog grote consensus bestaat, de informanten waren het er volkomen over
eens, dat de kasteregel een huwelijk binnen de kaste gebiedt en dat dit op het
ogenblik ook de normale gang van zaken is.

Enige variatie kwam er pas in de antwoorden, toen ik vroeg naar de strikt persooniijke
mening ten aanzien van de partnerkeuze: van de twee€nvijftig tamelijk willekeurig uit de
verschillende kasten gekozen informanten die ik hiernaar vroeg, waren er tien die zeiden
geen bezwaar te hebben tegen een huwelijk buiten de eigen kaste voor zichzelf of hun
naaste familicleden. Van deze tien personen bleken er twee niet gekant te zijn tegen een
huwelijk met een Cakkiliyar meisje, namelijk een Nacuvan en een Pallan. Het meisje
moest zich volgens hen dan wel aanpassen aan hun levensstijl. Deze twee informanten
stelden dezelfde voorwaarde aan Paraiyar en Kuravar meisjes. Beiden spraken na deze op-
meiking echter onmiddellijk over de geringe mogelijkheid om buiten de eigen kaste te
huwen.

De dorpelingen zijn door voorbeelden in hun omgeving zeker wel bekend met
het verschijnsel van het huwelijk buiten de eigen kaste. Naast de voorbeelden
waarbij personen uit Irupatur betrokken zijn, kennen velen personen van de
eigen kaste of zelfs uit de eigen familie die inter-kaste huwelijken hebben geslo-
ten. Ik krijg de indruk, dat een inter-kaste huwelijk waarbij de kastestatus niet
al te veel verschilt weliswaar wordt afgekeurd, maar toch niet in die mate dat het
leven van het paar in één van de twee ouderlijke dorpen onmogelijk wordt ge-
maakt. Als de kastestatus der partners wel aanzienlijk verschilt, is het paar vaak
genoodzaakt te gaan wonen in een stad en daar dan in de kaste-wijk van de
partner met de laagste status. Tk wil trachten deze opmerkingen duidelijk te
maken door een bespreking van alle inter-kaste huwelijken en alle situaties van
inter-kaste concubinaat in Irupatur.

a. Een Vellala Kavuntar melkman uit Irupatur huwde in 1966 met een Cétar (Wever)
Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 169



meisje uit Coimbatore. De Cétar vormen een vrij hoge kaste, hoewel lager dan de
Kavuntar. Het huwelijk werd in aanwezigheid van ongeveer tien personen gesloten in de
Vétacami tempel, dus op ‘neutraal’ gebied. Er vond een korte ceremonie plaats in de vorm
van ¢en plja voor de god, waarna de tali werd omgehangen. De bijeenkomst werd geleid
door moeders-broer van de bruidegom. Het paar woont nu in Irupatur en is min of meer
opgenomen in de Kavuntar gemeenschap. Er is geen sprake van dat deze melkman Ka-
vuntar klanten zou hebben verloren: de Kavuntar boeren leveren hun metk aan hem als
vroeger. In Irupatur spreekt men niet vrijelijk over dit inter-kaste huwelijk en zeker niet
tegenover vreemglelingen, Het is mij niet duidelijk geworden, wat nu de kaste van de kin-
deren nit dit huwelijk zal zijn.
b. Een Vel]lala Kavuntar weduwnaar woont in Irupatur thans samen met een Itaivar
vrouw. De Kavuntar ziin geneigd in dit geval te spreken van een min of meer perma-
nent concubinaat en ontkennen het bestaan van een huwelijk. Over de vrouw in kwestie
spreekt men echter steeds als ‘de vrouw van de Kavuntar schapenslachter’. De man ver-
krijgt cen deel van zijn inkomen door de verkoop van schapenvlees. Volgens mijn infor-
manten is het zoontje van de man ¢en kind uit het huwelijk met een overleden Kavuntar
vrouw. Een concubinaat waarin het verschil in kastestatus niet al te groot is, wordt ken-
nelijk vrij algemeen geaccepteerd; het ‘echtpaar’ dat in 1967 een ruim huis liet bouwen
in het dorp is ogenschijulijk volkomen geaccepteerd in de Kavuntar gemeenschap. Aan
het eind van deze paragraaf kom ik terug op het concubinaat,
¢. Een Velldja Nacuvan en een Kuravar meisje, beiden uit Irupatur, vertrokken ongeveer
twintig jaar geleden naar Mettupalayam, een stad ten noorden van Coimbatore, en
wonen daar nog steeds, Het paar komt nooit in Irupatur, De Nacuvar zeggen dat zij de
betrokken man en zijn kinderen nict in hun huizen toelaten en dat zij geen water van hen
zouden accepteren. Ze zouden zijn vertrokken, omdat niemand meer relaties met hen wil
onderhouden. Men beschouwt het gezin nu min of meer als Kuravar.,
d. De oudste zoon van de Pallar onderwijzer/boer in Irupatur studeert voor zijn MSc
graad aan een College in Coimbatore. In 1965 of 1966 huwde hij met een studente be-
horende tot de vrij hoge Ttaiyar kaste. Het betreft een ‘registered marriage’, dus een huwe-
lijk dat gesloten is voor de overheid. Het meisje woonde in 1967 nog steeds bij haar ouders
in Ondipudur, de jongen bij zijn cuders in Trupatur, Hoewel ik zowel met de ouders van de
Jjongen als met de jongen zelf herhaaldelijk sprak, kwam mij het bestaan van dit huwelijk
pas enkele dagen voor mijn vertrek uit het dorp ter ore. Om eventuele mocilijkheden voor
de Pallan in kwestie te vermijden, heb ik slechts met twee mensen uit het dorp over dit
huwelijk gesproken. Het lijkt mij dat vrijwel niemand in het dorp op de hoogte was van
dit huwelijk. Ik ngem aan dat de Pallan en zijn vrouw zich na zijn afstuderen in ¢en stad
vestigen, waar zij enigszins op kunnen gaan in de betrekkelijke anonimiteit aldaar.
¢. Ben Pallar man uit Trupatur zou volgens Pallar informanten gehuwd zijn met een
Yannar vrouw uit Irugur, en een Pallar vrouw uit Irupatur zou nu samen leven met ecn
Nacuvan vit Irugur. Beide paren zouden thans in Irngur wonen. Het is mij niet geheel dui-
delijk geworden, wat hier precies aan de hand is. In Irugur woont inderdaad een Nacuvan
die gehuwd is met een Pallar vrouw, maar ik heb niet kunnen uitzoeken of dit de betreffen-
de vrouw uit Irupatur is. Van de Pallan en zijn Vannar vrouw heb ik in Irugur geen spoor
kunnen vinden,
f. Drie Pallar meisjes uit Irupatur zijn gehuwd met Pallar die nict behoren tot de Pantiva
(sub)kaste. Zij wonen nu in of in de gmgeving van de stad Palani. Men spreekt geen
kwaad van deze huwelijken; kennelijk zijn zij tot stand gekomen met instemming van de
verschillende families, ondanks het feit dat de (sub)kaste niet dezelfde is en men in Irupa-
tur de (sub)kaste van de Pallar in het gebied van Palani zelfs niet kent.
g. Een Kuravar vrouw uit Irupatur huwde een Malayali van onbekende kaste uit Coim-
batore. Het huwelijk werd gesloten in het huis van cen broer van de overleden vader
van het meisje in Irupatur. Het paar woont nu in Coimbatore. De Malayali was reeds ge-
trouwd met een Kuravan, maar aangezien dit huwelijk kinderloos bleef, wenste hij een
tweede huwelijk. De eerste vrouw nam het initiatief en benaderde de Kuravar in Irupatur.
Deze vertellen nu dat zij het deed voorkomen, alsof de man een Kuravan was en dat hun

170 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975}



bij de huwelijkssluiting nicts bekend was van de afwijkende kaste van de man. Ik neem aan
dat dit onjuist is: men was vermoedelijk maar al te blij, dat het ouderloze meisje, dat vol-
gens de verhalen sexuele relaties onderhield met verscheidene mannen, trouwde met de één
of andere man. Het paar logeert nu zo nu en dan met hun kinderen bij de familie in Iru-
patur. De familie beschouwt de man en de kinderen als Kuzavar en zegt, dat zij later mede
verantwoordelijk is voor het tot stand brengen van huwelijken voor die kinderen.
h. Een Tottiva Cakkiliyar vrouw uit Irupatur huwde een Madurai Cakkiliyan nit Merku-
palayam. Het paar trouwde in Merkupalayam en woont daar nu ook. De Tottiva
Matari (Leerlooiers en feerbewerkers) achten de Maduri Matarai (Vuilopruimers) lager
dan zichzelf en accepteren geen gekookt voedsel of water van hen,

Ik wijs er hier op dat een Cakkilivar informant mij vertelde, dat een Cakkiliyan die
oorspronkelijk in Trupatur woonde nu getrouwd is met een Kavuntar vrouw uit Coimba-
tore en samen met haar in die stad woont. Deze ‘case’ bleef voor mij oncontroleerbaar,
hetgeen nigt wil zeggen, dat ze niet juist zou kunnen zijn.

Qok buiten Irupatur stuitte ik herhaaldelijk op inter-kaste huwelijken. Eén
van de bekendste in de omgeving is wel het huwelijk van een Kammavar Naiytu
fabrickseigenaar met een Cakkiliyar meisje. Beiden hebben een College oplei-
ding en zijn afkomstig uit Pappanaickenpalayam. Het paar woont nu ook in
deze voorstad van Coimbatore. Als voorbeelden noem ik nog enige huwelijken.

In Irugur huwde een Pallar meisje een Tévan, het paar woont nu bij de ouders van het
meisje. Een Tévar meisje in Irugur huwde een Christen Paraivar ingenieur in Coimbatore;
het paar woont nu in Coimbatore. In de wijk van de Tottiya Cakkiliyar in Peelamedu
wonen een Malayali en een Pillai uit Erode die getrouwd zijn met Cakkilivar meisjes uit
Peclamedu; beide mannen werken er als kappers. Van de Kuravar familie in Adutur zijn
twee meisjes, behorende tot de Coimbatore tak, getrouwd met een Kavuntan en een Ottan,
De beide vrouwen zijn arts (M.B.B.5.) en gehuwd met academisch gevormde mannen.
Beide paren wonen in de stad Coimbatore. De Kuravar familie in Adutur had begrip
voor de huwelijksmoeilijkheden van gestudeerde meisjes, maar was het niet cens met de
gekozen oplossing; men sprak liever niet over deze interkaste huwelijken. Tot slot vermeld
ik hier het huwelijk van een Pallan uit Pallapalayam en een Cakkiliyar vrouw uit een van
de dorpen aan ‘Trichy road’. Deze man, die beroepsdanser en trommelaar is en met zijn
zoontje in Irupatur optrad tijdens de feestelijkheden ter gelegenheid van het ophalen van
de nicuwe beelden voor de Pattatalacci tempei (zie foto 11), 15 volgens mijn informanten
geheel geaccepteerd door de gemeenschap waartoe zijn vrouw behoort en hij gedraagt
zich tegenover de Cakkilivar inderdaad alsof het kastegenoten zijn. De Pallar gemeenschap
heeft hem min of meer geéxcommuniceerd: hij neemt niet deel aan feestelijkheden van de
Pa]lar en betreedt op feestdagen nict hun huizen. Wel heeft hij nog enig contact met zijn
naaste familieleden.

In het voorgaande sprak ik reeds over enige concubinaatsrelaties. Het schijnt
dat de verschillende kastegroepen en met name de Kavuntar, geen of weinig
aanstoot nemen aan een samenlevend paar dat niet op de normale wijze gehuwd
is en waarvan de kasten niet al te zeer verschillen in de status. Het betreft hier
een Vellala Kavuntan die samenleeft met een Itaiyar vrouw. Enige tijd geleden
kende men er ook het samenwonen van een Vellala Kavuntan en een Kanniyala
Kavuntar vrouw. Reeds enige tijd geleden schl_]nt een Kavuntan in Irupatur
samengeleefd te hebben met een Acari vrouw in het huis van de laatste. In dit
laatste geval hebben we wel te maken met een aanzienlijk verschil in status en
dat was niet geheel zonder consequenties, Ter illustratie van de striktheid van
de Vannar der Kavuntar in kasteaangelegenheden vertelden Kavuntar mij de
volgende anekdote met betrekking tot deze in een Acari huis wonende Kavuntan.

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 171



Toen de Kavuntan op een nacht stierf, vroegen zijn verwanten volgens gebruik
aan de Vannan naar het sterfhuis te komen met een toorts. De Vannin weigerde
het huis te betreden en vroeg de Kavuntar het lijk ecrst naar buiten te brengen.
Hij zou er slechts in toegestemd hebben de begrafenisstoet met een toorts te be-
geleiden.

Bi) de sexuele contacten tussen leden van kasten waarvan de status in hoge
mate ongelijk is, vinden we situaties die aan een concubinaatsrelatie doen den-
ken. Een voorbeeld hiervan was de vrij permanente verhouding tussen een thans
reeds overleden Vellala Kavuntan en een Pallar vrouw. De vrouw die alleen
woonde, nadat haar man haar verlaten had, bleef tijdens deze verhouding in de
Pallar wijk waar de Kavuntan haar min of meer heimelijk regelmatig opzocht.
Volgens mijn informanten accepteerde de Kavuntan van deze Pallar vrouw zelfs
water en gekookt voedsel. Dit laatste is wel een bijzonderheid, want het onder-
houden van een sexuele relatie met een vrouw van lagere kaste betekent bepaald
niet, dat men van haar ook gekookt voedsel of water accepteert. Volgens mijn
informanten wisten de Kavuntar van deze relatie en protesteerden zij niet.

Het is mij op grond van het beschikbare materiaal onmogelijk op het gebied
van inter-kaste huwelijken en concubinaatsrelaties conclusies te trekken die een
bijzonder licht kunnen werpen op de categorie der Scheduled Castes. Het is be-
langrijk op tc merken dat verbintenissen tussen leden van de Scheduled Castes
en leden van hogere kasten voorkomen. Zjj vormen uitzonderingen maar zijn
meestal aan velen bekend. Bij een analyse van de combinaties die voorkomen
dient men te letten op de sociale afstand die moet worden overbrugd. Bij deze
sociale afstand is van belang de traditionele ritueel-sociale kastestatus, de per-
soonlijke status van de partners en hun families, de verschillen in levensstijl en
de mate van secularisatie van waarden en normen bij de partners, hun families
en hun kasten. Slechts door rekening te houden met deze factoren kunnen we
begrijpen hoe een bepaald huwelijk tot stand kon komen, waarom het paar zich
op een bepaalde plaats vestigde en waarom de relaties met de betrokken families

. en kastegemeenschappen al dan niet goed zijn. Het is niet mogelijk uvit de lijst
van kasten als het ware af te leiden welke combinaties al dan niet waarschijnlijk
zijn, immers de sociale afstand tussen bijvoorbeeld bepaalde Kavuntar en be-
paalde Pallar kan kleiner zijn dan tussen bepaalde Ottar en bepaalde Pallar.

Ten aanzien van deintcrkastehuwelijken en concubinaatsverhondingen recapi-
tuleer ik het volgende.

1. Gelet op de kastestatus zijn hypergame verbintenissen, waarbij de man de
hoogste status bexzit, talrijker dan hypogame waarbij het tegenovergestelde
het geval is. Slechts het huwelijk tussen de Pallar student en de Itaiyar studente
is een duidelijk voorbeeld van een hypogame verbintenis. Het door een Cakki-
liyar informant gesuggereerde huwelijk tussen een kastegenoot en een Kavuntar
vrouw is voor mij een oncontroleerbare zaak gebleven. Interkaste huwelijken
betekenen voor de lage kasten meestal, dat hun vrouwen en mannen huwen met
respectievelijk mannen en vrouwen van hogere kaste.
2. Bij huwelijken tussen vrouwen van lage kaste en mannen van hogere kaste

172 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 73-11 (1975)



doen zich meestal twee mogelijkheden voor, nl. (a) het paar vestigt zich in een
nicuwe omgeving, of, (b} de man vestigt zich in het dorp en de wijk van de vrouw.
In het eerste geval zal men meestal trachten de kinderen te laten behoren tot de
kaste van de man. Bij de tweede mogelijkheid krijgen de kinderen min of meer
de kastestatus van de vrouw.
3. Het tezamen wonen van niet officieel gehuwde partners van verschillende

kaste is vooral mogelijk als de kastestatus der partners niet sterk verschilt en
er ook overigens weinig verschil in levensstijl is. Is er wel een aanzienlijk verschil
in kastestatus, dan wonen de partners niet bij elkaar of woont de man bij de
vrouw en verlaagt hij dus duidelijk zijn persoonlijke status.

5.5.2. Voor- en buitenechtelijke sexuele relaties

De omvang der voor- en buitenechtelijke relaties tussen leden der verschillen-
de kasten was niet vast te stellen, maar wel kreeg ik het sterke vermoeden, dat
deze relaties allerminst zeldzaam zijn. Zodra het gesprek kwam op het punt van
de sexuele relaties, gingen de Kavuntar spreken over relaties met Pallar vrou-
wen. Men deed daarover weinig geheimzinnig. Zelfs bracht men het gesprek wel
spontaan op dit onderwerp, zoals de jonge Kavuntan, die mij zei: ‘Sommige
Kavuntar vertellen je wellicht, dat ze niet naar de Pallan wijk gaan en dat ze
niet door een Pallan aangeraakt willen worden. Die mensen moet je dan niet ge-
loven, want in feite onderhouden ze sexuele relaties met Pallan vrouwen en gaan
ze om die reden naar de Pallan c€ri.” Een andere Kavuntan gaf mij een lijst met
de namen van vijfendertig kastegenoten in het dorp, waarvan hij wist, dat zij re-
laties met Pallar vrouwen onderhielden. Hij begon de lijst met het noemen van
Zijn eigen naam. Later vertelde hij mij lachend, dat hij drie jaar geleden uit de
Pallar wijk was gejaagd, maar dat hij er nu weer regelmatig bij een vrouw kwam.
Ock de Pallar deden niet geheimzinnig over deze relaties en velen schaamden
zich er niet voor er aan te refereren.

Mijn tolk was wel even beduusd, toen Pallar vrouwen een interview besloten met de aan
hem gerichte opmerking: ‘Kom nu eens alleen terug, dan zullen we je alles uitleggen.’
Cakkiliyar waarschuwden mij met de opmerking: “Wacht maar, als je vaak bij de Pajlan
komt, zullen hun vrouwen zich de prooi niet laten ontsnappen.’ Pa)lar vrouwen maken
graag grapjes in het sexuele vlak. Tijdens een gesprek met twee Pallar vrouwen vroeg één
van hen aan mij, wat ik toch wel in de zakken van mijn broek droeg. Ze was met het ant-
woord niet tevreden en vroeg mij of ze mijn zakken niet zelf eens mocht doorzoeken. De
vrouwen moesten om deze grap onbedaarlijk lachen.

Het kan voorkomen dat Pallar vrouwen bij de vraag naar een bepaald huwe-
lijksritueel verklaren, dat men het tegenwoordig achterwege laat, omdat het al-
leen verricht wordt als het Pallar meisje nog maagd is, ‘en onze meisjes hebben
tegenwoordig al zoveel relaties met mannen gehad...’. De Pallar vrouwen on-
derscheiden zich in het algemeen van de vrouwen van andere kasten door de bij-
zonder vrije houding tegenover mannen. Als we bij een bushalte in Irupatur een
aantal vrouwen aantreffen dat zonder ingetogenheid luidkeels spreekt en grap-
jes maakt met mannen, dan kunnen we er bijna zeker van zijn dat het Pallar
vrouwen zijn.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975} 173



De Pallar vrouwen genieten in het algemeen een grotere mate van vrijheid en
zelfstandigheid dan de vrouwen van andere kasten. In de periode dat de jonge
rijst wordt verplant, verblijven velen langdurig buiten het dorp, hetgeen even-
eens het geval is door de handel die verscheidene Pallar vrouwen drijven in
vruchten en groenten. De meeste Pallar mannen worden belemmerd in de uit-
oefening van enige controle — 2o zij al willen controleren — doordat zij buiten het
dorp werken,

Een wat bozige Pallan vertelde mij dat 757 van de kinderen die in de Pailar
céri geboren worden, Kavuntar vaders bezitten en dat je aan het uiterlijk van
vele Pallar kunt zien wie de Kavuntar vader is. De financiéle vergoeding die de
Pallar vrouwen ontvangen (Rs. (.50 of Rs. 0.60 per coitus in 1967), schijnt veel
van het ongenoegen bif de mannen weg te nemen. Slechts een enkele maal horen
we van ruzies waarbij een Kavuntan it de c8ri gejaagd wordt en we mogen aan-
nemen, dat de betrokken Kavuntan dan wat al te openlijk te werk is gegaan.
Vele van de relaties schiinen trouwens tot stand te komen buiten de céri, in de
velden of op de boerderijen buiten het dorp. Velen noemen het gedrag van de
Pallar vrouwen als een factor die geleid heeft tot de betrekkelijke welstand van
deze kaste. Over sexuele relaties met Kavuntar mannen wordt bij de Pallar niet
veel kwaad gesproken. Iets geheel anders is het als het gaat om de relatie tussen
een Pallar vrouw en een man van volgens hen lagere kaste. Dit schijnt echter
weinig voor te komen.

Nog steeds spreekt men over een kwestie van ongeveer veertig jaar geleden. Een zekere
Ponnusamy vertrok toen naar de Nilgiris om er te werken op een theeplantage, Een anderc
Pallan uit Irupatur ontdekte, dat hij een relatic onderhicld met een Paraiyar vrouw en
rapporteerde de zaak aan zijn kastegenoten. Zij besloten tot outcasting. Teruggekeerd in
Trupatur putte Ponnusamy water uit de grote oude waterput bij de Pallar Pillaiyar tempel
en noodzaakte zijn kastegenoten door deze verontreiniging tot het graven van een nicuwe

waterput, namelijk die in het midden van de wijk. Het vervolg van deze affaire zal ik be-
spreken in het hoofdstuk betreffende de politieke positie der Scheduled Castes (zie Deel

).

Een enkele keer hoort men verfuiden, dat de Kavuntar heel vroeger acties
ondernamen tegen een kastelid ‘dat sexuele relaties onderhield bijvoorbeeld met
een Pallar vrouw. Totdat een reinigingsceremonic plaatsvond, mocht de be-
trokkene dan geen water uit de putten halen en moesten de Vannar en Nacuvar
hun diensten aan hem weigeren. Aan de andere kant horen we echter verhalen
waarin gesproken wordt over sexuele relaties tussen Kavuntar en Pallar vrou-
wen zonder dat er sprake was van sancties door de gemeenschap.

In het naburige Adutur vertelden enige oude Velldla Kavuntar mij dat hun pattakkar in
Kadaiyur woont en hun ilantiri in Utupalayam, Beide functionarissen zijn traditionele
leiders in rituele kasteaangelegenheden. Sexuele relaties tussen Kavuntar en vrouwen van
lage kaste veroordeclt men niet in het openbaar, omdat dit de naam van de Kavuniar zou
schaden. Zou er echter een openlijk conflict ontstaan over deze relaties, dan kan men de
pattakkar er niet buiten laten. Een grote kastepanchiyat en een reinigingsceremonie
waarin de pattakkar “tirttam’ sprenkelt, zou dan onvermijdelijk het gevolg moeten zijn.
Volgens deze oude Kavuntar heeft men zeker al dertig jaar geen contact meer met de
pattakkar, Opvallend is dat de oude Ve]lala Kavuntar in Irupatur zeggen niets te weten
van ecn pattakkar of ilantari en van reinigingsceremonién die zij kunnen verrichten.

174 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975)



De Kavuntar zijn in verband met deze sexuele relaties inderdaad bereid de
huizen der Pallar te betreden. Zij accepteren er wel vruchten, maar volgens mijn
informanten geen gekookt voedsel, koffie of een andere drank. Men schijnt geen
bad te nemen om de al of niet rituele onreinheid weg te nemen. Men meent over
het algemeen dat deze relaties met Pallar vrouwen en het de hand lichten met
enige kasteregels in verband hiermee het kastensysteem en in het bijzonder de
relaties tussen Kavuntar en Pallar niet beinvloeden. Een veel gemaakte opmer-
king is: ‘Bij feesten en bij sexuele relaties neemt men het niet zo nauw met de
kasteregels.’

In tegenstelling tot de Pallar vrouwen hebben de Kuravar, Paraiyar en Cak-
kiliyar vrouwen de naam leth en smerig te zijn en te stinken; dit wordt dan als
verklaring gegeven voor het relatief geringe aantal sexuele relaties, dat er bestaat
tussen de vrouwen van deze drie kasten en mannen van andere kasten. Hoewel
men betrekkelijk vrij spreekt over de relaties met Pallar vrouwen en deze relaties
nauwelijks statusverlagend zijn, doet men veel geheimzinniger over de relaties
met vrouwen van de drie laagste kasten, welke relaties worden aangemerkt als
slecht en onwaardig. Relaties met Kuravar en Paraiyar schenen in Irupatur in
1967 in het geheel niet voor te komen. Wel horen we van een thans getrouwde en
in Coimbatore wonende Kuravar vrouw die relaties onderhield met onder an-
dere Kavuntar. Tk heb slechts de namen van drie Kavuntar kunnen noteren van
wie bekend is, dat zij relatics onderhouden of onderhielden met Cakkiliyar
vrouwen. De Cakkiliyar vertellen ook zelf, dat de sexuele contacten met mannen
van hogere kasten voor hun vrouwen minder ‘normaal’ zijn dan voor Pallar
vrouwen. De Cakkiliyar ondernemen geen actie in de gevallen waarin er wel der-
gelijke contacten zijn. “We zouden ons in dat geval grote moeilijkheden op de
hals halen’, luidt hun commentaar. Er is ook geen sprake van het worden on-
derworpen aan reinigingsceremonigén, Dit laatste was in 1966 bijvoorbeeld wel
het geval voor een gehuwde Cakkiliyar vrouw die een relatie had met een Cak-
kiliyan uit een ander dorp'?. Zij werd voor een panchayat geroepen en kreeg een
boete van Rs. 5,-. Soms maken de Kavuntar het echter te bont en komen zij er
minder gemakkelijk van af. Evenals in de Pallar céri vallen er bij de Cakkiliyar
wel eens klappen.

Met veel plezier vertellen zowel Cakkiliyar als Kavuntar het verhaal van de dronken
Kavuntan, die een Cakkiliyar vrouw waarmee hij een relatie onderhield, in de céri achter-
volgde. De Cakkiliyar bonden hem aan een electriciteitspaal en sloegen hem met hun
cappals. Het slaan met dit schoeisel of zelfs de dreiging het te doen werkt ritueel veront-
reinigend en we kunnen dus stellen dat deze Kavuntan niet alleen door de Cakkiliyar ge-
slagen en vernederd werd, maar ook overigens nog ritueel werd veronireinigd. De Ka-
vuntar waren zeker niet van plan enige hulp te bieden aan hun kastegenoot: ‘Als deze
Kavuntan zich op dic manier wil afgeven met de Cakkili, dan is dat volkomen zijn zaak.
Wij willen er niets mee te maken hebben. Het is een slechte kerel.!

Nog in 1966 kreeg een Kavuntan een pak slaag toen hij in de cri een vrouw achterna
zat. Deze vrij algemeen verachte Kavuntan, wiens boerderij naast de Cakkiliyar céri ligt,
geraakie in 1967 in eer moeilijk parket, toen zijn vrouw en dochters hem en zijn Cakkiliyar
partner op heterdaad betrapten in een schuur op het land, Het ‘smakelijke’ verhaal dat
hierover ontstond, ging als een lopend vuurtje door de Cakkiliyar en Kavuntar wijk. Hij
en één van zijn ooms zijn kennelijk de enige Kavuntar die vrij permanente relaties onder-
houden met bepaalde Cakkilivar vrouwen.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 { 1975) 175



Relaties met mannen of vrouwen van kasten die men lager acht dan de cigen
kaste, zouden, zo stellen de Cakkiliyar, onvermijdelijk leiden tot veroordeling
door de kastepanchiyat, gevolgd door een reinigingsceremonie. De relatie met
bijvoorbeeld een Paraiyan zou een hoogst ernstige zaak zijn. Trouwens ook
Paraiyar veroordelen een dergelijke relatie. Evenals de Cakkiliyar zeggen zij, dat
zij sexuele contacten tussen hun vrouwen en leden van hogere kasten oogluikend
toestaan, maar dat de relatic met een Cakkiliyan sirikt verboden is en streng ge-
straft moet worden.

Een oude Paraiyan in Irupatur herinnerde zich nog een belangrijke kastepanchayat in
een dorp bij Coimbatore waar een dergelijk conflict werd behandeld. Als vertegenwoor-
diger van de Paraiyar in Irupatur had ook hij enige tientalien jaren geleden aan deze kaste-
bijeenkomst deelgenomen. Door gebrek aan bewijs werd toen niet besloten tot outcasting
en volstond men met ¢cn reinigingsceremonic waarbij de pattakkar, één der traditionele
leiders, water sprenkelde. De Paraiyar zeggen evenals de Cakkiliyar, dat zich in het recen-
te verleden dergelijke sexuele contacten niet hebben voorgedaan.

Qok relaties van vrouwen met mannen van hogere kasten schijnen zeld-
zaam te zijn voor de kleine Paraiyar gemeenschappen van Irupatur en Kilakku-
palayam.

Sexuele contacten van mannen van hogere kaste en vrouwen van lagere kaste,
zij het hoger dan de Pallar, schijnen in Irupatur weinig voor te komen; we horen
er in ieder geval niets van. De enige kaste buiten de Pallar die enigszins de naam
heeft prostituée’s te leveren, is de Valaiyar kaste.

Van én van de in Trupatur wonende Valaiyar vrouwen wordt verteld dat ze zelfs min of
meer aanleiding tot een moord is geweest, Een Kavuntan en ¢cn Uppiliya Naykkan zou-
den jaren geleden ruzie hebben gekregen over de ‘rechten’ die zij op de vrouw konden la-
ten gelden. De Kavuntan zou de Uppiliya Naykkan tijdens cen gevecht hebben gedood.
*Maar’, zo voegden mijn Kavuntar informanten hieraan toe, ‘dat was nog in de wilde tijd,
toen je *savonds niet zonder gevaar op de hoofdwegen kon lopen in verband met de vele
dronken en vechtlustige Kavuntar, in de tijd toen de Kavuntar hun geschillen over land-
kwesties nog beslechtten met het mes.” Deze *wilde’ tijd zou in ongeveer 1945 of 1950 zijn
gedindigd. Of deze tijd voor alle Kavuntar kastegroepen voorbij is, weet ik niet. In de stad
Coimbatore leeft nog stecds het stercoticp van de opvlicgende, vechtlustige Velldla
Kavuntar, die een goudmijn vormen voor hun advocaten in de stad.

Relaties tussen vrouwen van hogere kaste en mannen van lagere kaste schij-
nen zeldzaam te zijn. Volgens een Kavuntar informant kwam het vroeger wel
voor, dat cen Pallan heimelijk sexueel contact had met een Kavuntar vrouw.
Thans zou dit niet meer voorkomen omdat de Kavuntar veel beter op hun vrou-
wen letten en hun verbieden zelfs ook maar te spreken met andere mannen, als
de echtgenoot of mannelijke familicleden niet tevens aanwezig zijn, Wijst dit op
een sterker worden van de afzondering, purdah, der meer welgestelde Kavuntar
vrouwen? Het is moeilijk een vergelijking te trekken met een duister en onbe-
kend verleden. Nog steeds werken veel Kavuntar vrouwen als landarbeidsters in
de landbouw en bezitten dus een betrekkelijk grote vrijheid. Ik krijg de indruk
dat aan de vrouwen van jongere relatief rijke Kavuntar boeren een minder grote
vrijheid wordt toegestaan dan aan die der oudere boeren. De vrouwen van de
oude Ur Kavuntar en van de zoon van de Panchayat president zijn in dit ver-

176 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1973)



band goede voorbeelden. De eerste treffen we ondanks de rijkdom der familie
aan als verkoopster van karnemelk in de Pallar céri of als katoenplukster op het
bedrijf van haar man, terwijl van de laatste verwacht wordt dat zij steeds thuis
is.

Uitzonderlijk is een hoogst serieuze aangelegenheid die de Kavuntar althans
in 1966 en 1967 bezig hield: een Paraiyan, werkzaam in een metaalbedrijf,
schijnt zo nu en dan sexuele contacten te hebben met een nog ongehuwd Kavun-
tar meisje. Deze Paraiyan onderneemt ook verder acties die de Kavuntar erge-
ren: hij schijnt het te zijn die een brief schreef aan de postbeambte waarin hij
hem er van beschuldigde de ‘Harijan kasten’ te discrimineren bij het bezorgen
van brieven. Deze brief zal ik meer in extenso bespreken in het hoofdstuk betref-
fende de politieke positie (zie Deel IT). Mede door vergelijking met voorvallen
in andere dorpen geloof ik dat deze Paraiyan zelfs reeds door de verdenkingen
die hij op zich laadt, een levensgevaarlijk spel speelt. De Kavuntar wachten
kennelijk op een gebeurtenis die voor vergelding kan worden aangegrepen.

Tk wil deze bespreking van de interkaste sexuele relaties besluiten met de ver-
melding van een drama, dat zich in 1963 voltrok in Vettaikaranpudur (Pollachi
taluk) en dat mij werd verteld door Paraiyar uit Coimbatore en door cen Muta-
liyan uit het betreffende dorp.

De zoon van een belangrijke Kavuntar boer nam een ongehuwd Paraivar meisje mee
naar de stad en leefde daar een week met haar samen in een hotel. Het meisje stemde ken-
nelijk in met dit ‘uitstapje’. Haar kastegenoten waren bijzonder boos over het gedrag van
deze Kavuntan en toen hij eens op straat liep groette een Paraiyan hem met ‘mappillai’
(schoonzoon). De Kavuntan werd boos, maar hij kon de Paraiyan geen pak slaag geven,
want hij was alleen. Wel schold hij de Paraiyan uit die hem daarop een klap gaf en hem
aan zijn shirt vasthield, De Kavuntan stelde zijn vader van het gebeurde in kennis en deze
zond een aantal ‘murutans’ (knechten voor ‘vuile’ werkjes) naar de Paraivar om hen af te
straffen. Een Paraiyan kwam hierbij om het leven, toen men hem over de grond door het
dorp sleurde. De Paraiyar lichtten de politic in en zonden een telegram naar de minister
van Binnenlandse Zaken van de staat Madras, hun kastegenoot Kakkan. Gedurende een
week werd een aantal zwaar bewapende politieagenten in het dorp gestationeerd, die ver-
dere ongeregeldheden moesten voorkomen. In feite hielden zij de Paraiyar binnen hun
wijk en zagen zij er op toe dat dezen de gewassen op de velden niet verbrandden. De
Kavuntan was een invloedrijk man en kende de toenmalige uit Pollachi afkomstige mi-
nister van Landbouw en Voedselvoorziening van de Unie. Op de een of andere wijze
slaagde hij er in de kwestie in de doofpot te stoppen ¢n zelfs in de dagbladen verschenen in
het geheel geen mededelingen over de gebeurtenissen. De Kavuntan jongen vertoonde
zich enige tijd niet in de straten bij de Paraiyar wijk. De Paraiyar zagen ook af van verdere
actics, omdat een aantal van hen nog cconomisch afhankelijk was van de Kavuntar en
omdat zij hen nodig hadden voor bescherming: als de Paraiyar in moeilijkheden raken en
bijvoorbeeld dreigen te worden opgebracht wegens dronkenschap, dan vragen zij de Ka-
vuntar hen uit de moeilijkheden te helpen en vervolging door de politie af te kopen.

Het hier beschreven voorval maakt nog eens duidelijk wat de Cakkiliyar,
Paraiyar en Kuravar bedoelen, als zij zeggen in moeilijkheden te zullen geraken
als zij actie ondernemen in het geval van een relatie tussen een vrouw van hun
kaste en een lid van de dominante Kavuntar kaste. Qok zij kennen voorbeelden
uit de omgeving, die hen er van weerhouden de woede der Kavuniar uit te lok-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975} 177



ken. Het is mogelijk, dat zij de Kavuntar van Irupatur in dezen overschatten,
maar ik kan hen geen ongelijk geven als zij menen niet teveel risico te kunnen
nemen. Bij de Pallar heb ik deze angst voor de Kavuntar niet kunnen opmerken;
zij voelen zich voldoende sterk en onafhankelijk. De verdraagzaamheid der
Pallar mannen ten aanzien van de relaties tussen hun vrouwen en Kavuntar
komt niet voort uit vrees. Het is mij niet bekend in hoeverre de Pallar ook in
Coimbatore, of in het algemeen in de staat Tamilnad, een relatief aanzienlijk
aantal prostituée’s leveren in de dorpen en steden waar deze kaste aanwezig is.
Een hoge ambtenaar van het Harjjan Welfare Department te Madras sprak met
mij spontaan over de relaties tussen Pallar vrouwen en mannen van hogere
kaste. Deze ambtenaar behoorde echter zelf tot de Paraiyar kaste en ik durf aan
zijn opmerkingen in dezen niet al te veel waarde te hechten. Echter ook over-
heidsfunctionarissen van het district Coimbatore gaven overeenkomstige mede-
delingen. Voor Irupatur meen ik te kunnen constateren, dat vooral Pallar vrou-
wen in aanmerking komen als sexuele partners voor de Kavuntar, omdat hun
kastestatus laag genoeg is en ook weer niet te laag. De Kavuntar behoeven niet
te vrezen voor het ontstaan van een te intieme en te permanente relatie, zij be-
hoeven geen verantwoordelijkheid op zich te nemen, immers de Pallar vormen
een lage kaste waarmee de contacten beperkt zijn en onderhevig aan veel restric-
ties. Aan de andere kant vormen de Pallar ook weer niet zo’n lage kaste, dat
sexuele relaties met vrouwen van deze kaste bijzonder statusverlagend werken,
hetgeen wel het geval is bij relaties met vrouwen van de Kuravar, Paraiyar of
Cakkiliyar.

5.6. INFORMELE CONTACTEN

De relaties tussen de dorpelingen onderling kunnen we verdelen in een aantal
categorieén, waarbij ik denk aan contacten in de economische, politicke en gods-
dienstige sfeer en aan contacten die voortvloeien uit sociale verplichtingen. Deze
kwamen of komen elders aan de orde. Hiernaast echter kunnen we nog een caie-
gorie onderscheiden, namelijk contacten in de meer informele, ongedwongen
sfeer. Bij deze sociale relaties in engere zin doel ik op de min of meer ongedwon-
gen contacten die men met elkaar onderhoudt bijvoorbeeld op weg naar het
werk, tijdens de werkpauzes, op de ontmoetingsplaatsen in het dorp en tijdens
sport ¢n spel. Als bijzondere vorm van deze informele contacten beschouw ik de
vriendschapsrelaties, waarbij ik ‘vriendschap’ opvat als een dyadische relatie
van enige permanentie, berustend op wederzijdse sympathie, die gepaard gaat
met gemeenschappelijke interessen en activiteiten'®. Deze omschrijving van
vriendschap is vaag en ruim en zegt bijvoorbeeld niets over het symmetrische of
asymmetrische karakter van de relatie. Ook in de werkelijkheid is het moeilijk
criteria te vinden voor het al of niet aanwezig zijn van een vriendschapsrelatie.
Aan informanten stelde ik de vraag: ‘Welke zijn buiten uw familieleden uw vijf
beste vrienden met wie u veel contact hebt.” De antwoorden op deze vraag en de
gegevens door de gesprekken die daarop volgden, lijken mij ondanks de verschil-

178 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 {1975)



lende inhoud, die de informanten gaven aan het begrip vriendschap belangwek-
kend genoeg om er een aparte sub-paragraal aan te¢ wijden. Hierdoor vali de
paragraaf ‘informele contacten’ allereerst niteen in twee delen, waarbij ik in het
eerste deel enige opmerkingen maak over het al of niet bestaan van informele
sociale contacten, waarbij permanentie en wederzijdse sympathie ¢cen minder
belangrijke rol spelen, en daarnaast een deel waarin ik de min of meer vriend-
schappelijke refaties bespreek. In een slotparagraaf volgt een nabeschouwing
met enige theoretische nitwerking der gegevens.

Een belangrijke vraag die ik mij hier stel, is opnieuw in hoeverre de Scheduled
Castes in het geheel van informele sociale relaties een in de realiteit te herkennen
categorie vormen, Op de achtergrond staat als eerste hypothese, dat de afzon-
derlijke Scheduled Castes voor hun informele sociale contacten sterker op zich-
zelf zijn aangewezen dan de andere kasten.

5.6.1. Interpersoonlijke contacten op het werk

Zowel in de landbouw als in de industriegn zijn de werkteams wat betreft de
kastensamenstelling sterk gemengd. Steeds weer blijkt dat er in de werksfeer
weintg kasteregels in acht worden genomen. ‘In de fabriek maken we ons niet zo
druk, maar hier in Irupatur zijn we thuis’, is een veel gemaakte opmerking dien-
aangaande. In de werkpauzes is de situatie kennelijk vaak iets anders: ongeveer
gelijken hebben dan de neiging elkaar op te zoeken en samen te eten en te pra-
ten. De opmerkingen hierover lopen uitcen. Nu eens horen we dat Kavuntar,
Naiytu, Mutaliyir en leden van ongeveer gelijke kasten duidelijk ‘bijeenhokken’
in de kantines en de teashops, dan weer zegt men, dat de arbeiders van alle kas-
ten, met als vitzondering de Paraiyar en nog sterker de Cakkiliyar, samen pra-
ten en op voet van gelijkheid met elkaar omgaan. Dit laatste zicn we ook in de
velden rond Irupatur: daar zijn het eigenlijk alleen de Cakkilivar die in de pau-
zes cen wat aparte behandeling krijgen. Paraiyar vinden we bijna niet in de vel-
den en daarover valt dus weinig te zeggen. Velen merken op dat ze met kennis-
sen van de fabrick wel spreken over werkaangelegenheden, maar dat ‘social
tatks’ tussen leden van hoge en lage kasten zeldzaam zijn. Zeker, velen drinken
in de café’s in de buurt van de fabriek ook nog wel eens samen koffie of thee,
maar naar mate men dichter bij het dorp komt, wordt het zijn van mede-arbei-
der minder en het behoren tot zeer verschillende kasten meer belangrifk. ‘Mijn
mede-arbeiders van lage kasten noemen mij in de fabriek bij mijn naam en zon-
der respect; op weg naar huis gebruiken ze respectvolle werkwoordsvormen en
in het dorp zeggen ze zelfs ‘cami’’, aldus een jonge Kavuntar industrie-arbeider
(‘cami’, heer, is een zeer vererende aanspreektitel : zie 6.2.4). Of, zoals een andere
Kavuntan het uitdrukte: ‘Vriendschappen met mensen van lage kaste bestaan
slechts in de fabriek. Hier hebben we onze aparte wijken. Zij komen niet bij ons
en wij gaan niet naar hen toe, zelfs niet als we arbeiders in dezelfde fabriek zijn.’

Herhaaldelijk gebruikt men voor de lage kasten de term ‘smeerpoetsen’ (‘dirty
fellows’} en men tracht daardoor de restricties te verklaren waaraan contacten
met hen in de dorpen onderhevig zijn, ofschoon men tevens aangeeft dat deze
restricties berusten op traditie. Van leden van lage kasten in de fabrieken meent

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975} 179



men dan dat ze schoner zijn en nette kleding dragen. Qok de sociale controle
door de familie, met name de vrouwelijke leden daarvan, en door de kastegeno-
ten wordt veelal aangevoerd als verklaring voor het niet hebben van contact in
het eigen dorp. Van de tweeéntwintig industrie-arbeiders van hogere kaste
{Brahmanen tot en met Kucavar) met wie ik over deze kwestie sprak, bleken er
vijf wel eens te komen bij de huizen van mede-arbeiders behorende tot de Sche-
duled Castes in het eigen dorp of andere dorpen, terwijl deze kennissen ook wel
eens bij hun huizen kwamen. De vier Pallar industrie-arbeiders zeiden wel eens
naar de huizen van mede-arbeiders van hogere kaste te gaan, terwijl deze ken-
nissen ook wel eens bij hen kwamen. Vier Paraiyar en twee Cakkiliyar industrie-
arbeiders stelden, dat zij niet naar de huizen van arbeiders van hogere kaste
gingen en dat deze laatsten niet bij hen kwamen. Ook in de weinige gevallen
waarin leden van hogere en lage kasten wel zo nu en dan bij elkaar thuis ko-
men, is er geen sprake van dat zij op voet van gelijkheid met elkaar omgaan.

De politieke richting van de vakvereniging of partij waartoe men behoort,
heeft geen enkele invloed op het al of niet onderhouden van vriendschappelijke
betrekkingen met leden van lage kaste en de wijze van omgang.

Ik heb geen reden om aan te nemen, dat mede-arbeiders in de industrieén
anders met elkaar omgaan dan collega’s in de landbouw: vooral Pallar en leden
van hogere kasten werken in de velden samen als gelijken, terwijl zij in het dorp
weinig of geen informeel persoonlifk contact met elkaar hebben. Ten opzichte
van Cakkiliyar bestaan in de werkpauzes restricties, zoals dat kennelijk ook in de
industrieén veelal het geval is. Het is niet waar dat er in de industrieén een gro-
tere anonimiteit zou bestaan: de leden van eenzelfde werkteam kennen elkaars
kaste heel precies en zelfs in grote industrieén blijken de arbeiders in staat het
aantal leden van de verschillende kasten voor de hele fabriek te schatten.

5.6.2. Contacten bij sport en spel

Sport wordt in het dorp bijzonder weinig beoefend en zeker niet door de ou-
deren. Een enkele keer zien we jongens voetballen. Worstelen is hier onbekend.
Wel zien we werpspelen (‘cappi’, het werpen met steentjes in een bepaald vak) en
kaartspelen om geld, maar velen nemen daaraan nooit deel. Yoor de traditionele
dansen verwijs ik naar de paragrafen 4.6.1. en 4.6.4.

Van de Cakkiliyar en Paraivar wordt door anderen en door henzelf gezegd,
dat zij niet meedoen aan kansspelen om geld en ik moet toegeven, dat ik hen
nooit onderling of met leden van andere kasten heb zien spelen. Dit is dan ken-
nelijk vrij typisch voor Irupatur want ik heb in de Cakkiliyar wijk van lrugur
wel eens grote opschudding doen ontstaan door mijn plotselinge verschijnen
tijdens officieel verboden kaartspelen, waarbij gezien het vele papiergeld kenne-
lijk relatief grote bedragen worden ingezet. Hoewel men bij de verschillende
spelen in een kring hurkt of staat en men elkaar dus niet aanraakt, zien we toch
niet vaak, dat leden van kasten waartussen een aanzienlijke afstand bestaat met
elkaar spelen. De territoriale segregatie van de kasten kan hierbij een rol spelen.
De grootste variatie in spelers zien we aan de sterk gemengde westzijde van het

180 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975}



dorp, terwijl we ook aan de oostzijde Kavuntar, Nacuvaren Ottar samen kunnen
Zien,

De kinderen van kasten waartussen een grote afstand bestaat, spelen vooral
bij school met elkaar. Na schooltijd gaan zij naar huis en vooral de Cakkiliyar
en Pallar zien we dan niet meer in het hoofddorp. Met de Paraiyar en Kuravar
kinderen is het iets anders. Zij kunnen in eigen kring onvoldoende vertier vinden
en zijn daarom wel aangewezen op contacten met anderen. We zien hen dan ook
tezamen met kinderen van andere kasten op de open stukken aan de westzijde
van het dorp en langs de hoofdweg.

Enkele Kavuntar merken ap dat hun kinderen niet spelen met Kuravar, Paraiyar en
Cakkilivar kinderen. Enkele Pallar kinderen zouden wel eens in de Kavuntar wijk spelen,
maar de Kavuntar kinderen zouden nooit naar de Pallar wijk gaan. De zoon van de Brah-
maanse karnam, een industrie-arbeider, gaat nog verder en zegt, dat men het in zijn familie
afkeurt als jonge kinderen spelen met kinderen van de vier Scheduled Castes en met
Vannér, Nacuvar en Valaiyar kinderen. Veel andere leden van hogere kasten zeggen, dat
het hun niet uitmaakt met wie de kinderen spelen, maar dat zij wel gekant zijn tegen het
spelen in de wijken en huizen der vier lage kasten. De Cakkilivar houden vol, dat alle
hogere kasten hun kinderen verbieden na schooltijd te spelen met Cakkilivar kinderen.
Dit zou betekenen dat velen de Cakkilivar op een andere manier behandelen dan de Parai-
yar. Ik vraag mij af of het niet meer het gesloten karakter van de CakKiliyar gemeenschap
is, dat maakt dat de kinderen van die groep na schooltijd onmiddellijk naar de ¢&ri gaan,
gevoegd bij de angst voor leden van hogere kasten, die de Cakkiliyar kinderen reeds
vroeg wordt bijgebracht; deze gedragen zich buften hun wijk dan ook iets minder vrij dan
de Paraiyar. De Cakkiliyar verwachten vermoedelijk ook zelf van hun kinderen, dat ze on-
middellijk naar de céri komen. Bij d¢ Paraiyar vindt het spelen plaats buiten de huizen
van leden van andere kasten. Qok de kinderen van de uit Irugur afkomstige Paraiyar
onderwijzer die nu aan de ‘overkant’ van de hoofdweg woont, gaan niet naar andere hui-
Zen om er te spelen. Wel komen enkele kinderen van hogere kasten in het huis van deze
onderwijzer om er te spelen of bijles te ontvangen. De onderwijzer meent, dat deze kin-
deren zijn kaste niet kennen omdat hun ouders er hun mond over houden. Zijn eigen kin-
deren schijnen zich door enkele incidenten wel enigszins bewust te zijn van hun lage kaste-
status.

De jongens die de highschool bezoeken hebben nog contact met schoolvrien-
den in het dorp, maar na beéindiging van de schoolperiode neemt het contact
snel af.

Een aan een middelbare school studerend zeventienjarig Pallar meisic vertelt in Irupatur
veel contact te onderhouden met drie Kavuntar meisjes. Ze zouden bij haar thuis komen
(waar zij slechts water accepteren) ¢n het Pallar meisie zou ook de huizen van de betref-
fende Kavuntar vrijelijk in- en vitlopen en er koffie drinken. Deze opmerkingen geven een
te rooskleurig beeld van de situatie. De meisjes hadden slechts tijdens de lagere school
periode enig contact. In de Kavuntar huizen bleef het Pallar meisje in de hal en kwam er
niet op de veranda’s of in de kamers, Slechts één van de Kavuntar meisjes blijkt wel eens
bij haar in de PaJlar wijk te zijn geweest; de andere twee hadden geen idee waar het Pallar
meisje in de ¢éri woonde. Na de lagere school verminderden de contacten. De drie Ka-
vuntar meisjes ondergingen in 1967 de *eerste menstruatie’ ceremonie en stonden in ver-
band met hun huwbaarheid onder strenge controle: zij werden voortdurende gechaperon-
neerd en hadden bijna geen contacten meer met mensen buiten de eigen huishouding, en
zeker niet met leden van lage kaste.

Een Paraiyan die op de middelbare school veel contact had onderhouden met drie
Kavuntar klasgenoten nit Trupatur en die voorheen vaak met deze Kavuntar in het dorp

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 181



voetbalde en met hen huiswerkproblemen besprak, merkte het volgende op: ‘Tk kan niet
zeggen of het nog mogelijk is zo’n nauw contact met hen te hebben. Ik ga niet naar hun
huizen, want ik betwijfel of ze zich tegenover mij zo zullen gedragen als in de school-
periode. Ik durf geen problemen met ze te bespreken. Enige tijd geleden maakte ik een
praatje met 3, bij de bushalte in Merkupalayam. Hij sprak mij met respect aan en ik hem
eveneens. Ik vrocg hem mij te helpen bij het krijgen van een baan bij Lakhsmi Machine
Works in Periamaickenpalayam. Hij zei dat ik over een week bij hem moest komen. Tot nu
toe heb ik het niet gedaan. Tk zal het vandaag doen. Ik zal nagaan of hij thuis is en hem
dan laten vragen of hij even uit zijn huis komt.” Het huis van de betreffende Kavuntan
ligt aan de ocostzijde van het dorp en is te bereiken zonder de Kavuntar wijk te doorkrui-
sen. Deze Paraiyan behoeft dus niet te vrezen dat hem in de nauwe straatjes van de Ka-
vuntar wijk door voorbijgangers op zeer onrespectvolle wijze wordt gevraagd wat hij hier
te zoeken heeft.

Als deze zevenentwintigjarige Paraiyan vreest dat zijn contacten met de Kavuntar niet
meer zo kunnen zijn als vroeger, dan zijn dat beslist geen hersenschirnmen, zoals uit het
volgende blijkt. Hij nam in januari/februari 1967 bijzonder actief deel aan de propaganda
campagne van de coalitiepartijen (D.M.X./P.5.P./Links communisten), maar durfde toch
niet in het ‘election committee” gebouwtje te gaan zitten. De Kavuntar vroegen hem niet
altijd te blijven staan en gewoon bjj hen te komen zitten, Zo trof ik hem eens aan gezeten
op een stapeltje planken. Naast hem was op de planken zeker nog een zitplaats vrij. Een
Jonge Kavuntan kwam tijdens het gesprek binnen, keek rond of er nog een zitplaats was en
bleef in de deuropening staan toen hij zag dat er nog slechts plaats was naast de Paraiyan.
Een ogenblik later ging de Paraivan al of niet opzettelijk even naar buiten, waarop de
Kavuntan snel op het stapeltje planken ging zitten. De Paraiyan waagde het daarna niet
naast de Kavuntan op de planken te gaan zitten, maar nestelde zich naast de planken in
een hoekje. Eén van zijn vroegere Kavuntar klasgenoten die aanwezig was, vroeg ik enke-
le dagen later naar de contacten met deze jonge Paraiyan en hij zei mij: ‘Op de highschool
hebben we nooit voedsel van hem geaccepteerd, hij wel van ons. Nu in de verkiezingstijd
hebben we wat contact met hem en zit hij bij ons in het coalitiegebouw in een hoekje, maar
als de verkiezingen voorbij zijn, dan hebben we niets meer met hern te maken.’ Toen zij
samen school gingen in Irugur noemde de Paraiyan deze Kavuntan bij zijn naam. Nu
noemt hij zijn naam niet en gebruikt respectvormen (vankd/ponkd, komen/gaan), terwijl
de Kavuntan wel de naam van de Paraiyan noemt en neutrale vormen gebruikt (va/po).
Dat juist deze Paraiyan in de verkiezingstijd in contact trachttc te treden met leeftijdge-
noten van hogere kaste en dat hij door deze laatsten tot op zekere hoogte werd geduld,
lijkt mij een gevolg van het onderwijs dat deze Paraiyan heeft genoten. Buiten hem heeft
geen enkele Paraiyan zich coit in het coalitiegebouwtje laten zien, ofschoon de Paraiyar
hoofdzakelijk of uitsluitend op de coalitiekandidaten hebben gestemd. Bij de opening van
de ‘election committee’ kamer zat iedereen op banken bij elkaar, zelfs twee Cakkiliyar
jongens van zeventien of achttien jaar. Slechts één Kavuntan stond in verband met de aan-
wezigheid van een verwantschappelijk superieur familielid voor wie hij als pannaiyal
werkt. Was de genoemde Paraiyan gedurende de verkiezingstijd ook verder wel aanwezig
bij het gezellig samenzijn in dit gebouwtje, de twee Cakkilivar lieten zich er niet meer zien.
Zelfs in de verkiezingstijd achtten zij zich onwelkom bij ‘gelijkgestemden’ van hogere
kasten,

5.6.3. Vriendschappen

Met achtendertig willekeurig gekozen informanten heb ik gesproken over hun
vriendschappen, waarbij ik met name informeerde naar contacten met leden van
lage kasten of, als ik leden van lage kasten interviewde, naar contacten met leden

van andere lage kasten en met leden van hogere kasten.

Achteraf blijkt dat deze kwesties slechts min of meer systematisch zijn doorgepraat met
industrie-arbeiders (ecenentwintig van de achtendertig informanten). Boeren en land-

182 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



arbeiders zijn sterk ondervertegenwoordigd en de categorie ouder dan vijftig jaar ont-
breekt vrijwel geheel, evenals die der vrouwen. Ondanks de gerichtheid op jongeren, man-
nen en industrie-arbeiders geloof ik, dat het door het materiaal gegeven beeld waardevol
is, immers, we hebben bij deze informanten t¢ maken met mensen waarvan door leeftijd,
beroep en betrekkelijk grote geografische mobiliteit verwacht mag worden, dat zij bepaald
niet minder geneigd zijn tot informele contacten met leden van zeer verschillende kasten
dan de overigen.

Het meest opvallende voor de leden van hoge kasten is, dat zij vrijwel geen
vrienden vermelden lager dan Muppanar, Acari en Kucavar. Het blijkt dat zij
hun kennissen vooral in eigen kring zoeken, binnen de kasten met nict al te sterk
afwijkende status. Eén maal werd door een jonge Kavuntan cen Pailan als vriend
genoemd, maar het blijkt dat dit toch echt een ‘fabriekskennis’ is, waarmee hij
buiten de fabriek geen contact heeft en ten aanzien van wie hij veel restricties
aanlegt. De reeds eerder genoemde Cettiyar jongen (zie 5.1.1) heeft vrij veel
contact met twee Pallar bij wie hij zelfs eet, maar ten aanzien van wic hij de nor-
male restricties in acht neemt in het huis van zijn ouders.

De Pallar zeggen hun beste vrienden te bezitten binnen hun eigen wijk in
Irupatur. Toch noemden slechts drie van de twaalf informanten bij hun vijf
beste vrienden geen enkel lid van hogere kaste; deze drie Pallar werken in Iru-
patur zelf. Aan de andere kant noemt slechts één Pallan bijna vitsluitend leden
van hogere kasten als vrienden. Deze jongeman zegt zelf, dat hij wel een uit-
zondering vormt en dat hij weinig contact heeft met zijn kastegenoten. Cok de
leden van hogere kasten beschouwen hem als een speciaal geval. We zouden hem
wat marginaal kunnen noemen, omdat hij noch bij de Pallar, noch bij de Ka-
vuntar werkelijk geaccepteerd wordt. Bij de andere Pallar gaat het bij de vrien-
den van hogere kaste meestal om ‘fabrieksvrienden’, vaak buiten Irupatur, met
wie men toch niet helemaal op voet van gelijkheid omgaat. Als men veel in de
Pallar wijk verkeert merkt men ook dat informele bezoeken van leden van hoge-
re kaste zeldzaam zijn.

Kennissen van hogere kasten gebruiken bijna nooit iets bij de Pallar, Dit komt gedeelte-
lijk ook doordat de lagere klassen thuis vrijwel nooit koffie of thee klaarmaken. Als de
Pallar iets gebruiken bij vrienden van hogere kaste, dan gooien ze zelf het bananeblad
waarvan zij eten, weg en spoelen zelf hun bekers om voordat dit wordt gedaan door de
gastvrouw.

Ten aanzien van de laagste drie kasten is er geen verschil tussen de Pallar en
hogere kasten. De Cakkiliyar en Paraiyar van het dorp beschouwen zij als
‘smeerpoetsen die je al op een afstand ruikt’. Men heeft vrijwel geen contact
met hen en niemand noemde cen lid van deze twee laagste kasten ook maar als
‘fabriekskennis’. De houding ten opzichte van de Kuravar is wat vriendelijker,
maar ook van deze kaste gaf niemand een lid als kennis op.

De positie van de Kuravar is anders dan die van de Pallar. Zo nu en dan wer-
ken zij wel eens in andere dorpen, maar hun geografische mobiliteit is toch ge-
ring. Over het algemeen zijn zij tegenover leden van hogere kasten voorzichtiger
dan de Pallar. Eén van de Kuravar zien we inderdaad herhaaldelijk bij twee
Valaiyar vrienden, maar hij zit bij hun huizen aan de voet van de veranda en ge-

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 183



bruikt bij het aanspreken respectvormen, terwijl de Valaiyar neutrale vormen
gebruiken.

Mede als gevolg van de geringe omvang van de Paraiyar groep in Irupatur
noemen leden van deze kaste slechts leden van hogere kaste als vrienden. In
verband met het karakter van deze relaties, doorgaans nog oppervlakkiger
dan bij Pallar en Kuravar het geval is, moeten we ons afvragen of de term
‘vriendschap’ hier nog op zijn plaats is. Opvallend bij de Paraiyar is dat zij zich
weinig laten afschrikken door de discriminatic waaraan zij ook bij informele
contacten bloot staan en doorgaan met hun pogingen relaties met leden van
hogere kasten tot stand te brengen, al is het maar op het werk en in andere
plaatsen. Het volgende droeve relaas is van een Paraiyar middelbare scholier van
zestien jaar. ‘Droef”, omdat de jongeman zich slechts met moeite kan schikken
in zijn lot, hetgeen zeker bevorderd kan zijn, doordat hij zich door gesprekken
met mij meer bewust werd van zijn situatie.

‘Mijn vrienden zijn vooral schoolvrienden. Zij gaan op de fiets naar Irugur, ik loop er
naar toe; zo nu en dan nemen ze mij mee achterop. Als er ouderen in de buurt zijn, kan ik
niet op de veranda’s van hun huizen zitten; ik zit op de trap die er naar toe leidt, Is er ver-
der niemand in de buurt dan zit ik wel op de veranda; komen er mensen, dan ga ik staan.
Ik wil er niets eten, want ik ben bang dat ze het mij buiten het huis zullen geven. Als ik er
om water zou vragen, zouden mijn vrienden het vermoedelijk wel in hun beker geven,
zelfs als er ouderen bij zijn, maar ik denk dat de jongen daarna straf zou krijgen. Bij de
Kuravar, Pallar en Valaiyar kan ik mij wat vrijer gedragen; daar kan ik op de veranda
zitten, ook als er ouderen bij zijn. Vrienden van andere kasten komen soms wel eens bij
mij op het binnen-erf, b.v, om de duiven van mijn broer t¢ zien, maar ze komen nict op de
veranda en accepteren hier zelfs geen water. Alleen een Komufti jongen wil niet op ons
binnen-erf komen. Hij is een goede vriend van mij; in Trugur zit ik in de klas naast hem,
We gaan daar wel eens samen naar een café om thee te drinken, Ik kom nooit op het exf
van zijn huis. Hij is ook wel van lage kaste, maar zijn familie heeft veel contact met de
Kavuntar en daarom komt hij niet hier op het erf.”

De¢ mededelingen van de zes Cakkiliyar informanten spreken voor zichzelf:
persoonlijke coniacten met leden van andere kasten buiten de werk- en school-
sfeer achten zij vrijwel onmogelijk. Dergelijke relaties zijn voor de in vrij grote
en territoriaal duidelijk aparte gemeenschappen levende Cakkiliyar vermoede-
lijk ook moeilijker tot stand te brengen dan voor de leden der andere Scheduled
Castes. Oudere Cakkiliyar landarbeiders hebben vrijwel geen kennissen van an-
dere kaste; door jongeren worden nog wel eens anderen genoemd. Dezen ko-
men dan hoogstens voor een praatje naar &én van de Cakkiliyar tempels, zoals
ik constateerde in het geval van de vriendelijke relaties tussen het Pallar en Cak-
kiliyar lid van de dorpspanchayat, beide industrie-arbeiders. Cakkiliyar gaan
vrijwel nooit naar huizen van ‘kennissen’ van andere kaste binnen het dorp.
Twee Cakkiliyar studenten uit naburige dorpen vertellen, dat ze een enkele maal
wel elders bij studiegenoten thuis komen, waarbij de betrokken ‘vriend’ dan de
kaste verzwijgt voor de familie. Tk plaats bij dergelijke mededelingen grote
vraagtekens. Ook zij stemmen in met de veel gehoorde uitspraak: ‘Met vrienden
van hogere kaste moet je oppassen, want ze zullen je dingen weigeren en je in
hun huizen als ongelijke behandelen. Als gelijke kun je slechts omgaan met
andere Matari.

184 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975}



Een negentienjarige Cakkiliyan uit Nesavur, die nu aan een College in Coimbatore stu-
deert, merkt weinig van een vergemakkelijking der contacten: *Als ik leden van hogere
kaste zou vragen om water, dan zouden ze het in mijn handen gieten. Als ik op een veranda
zou komen, dan zouden ze me uitschelden. Het enige verschil is, dat ze me nu niet uit-
schelden als ik door het dorp fiets, hetgeen wel zou gebeuren als het ecn Matari landarbei-
der betrof. Zelfs met een universitaire graad zal ik niet ais gelijke kunnen omgaan met
leden van hogere kasten. Alleen door een machtige overheidspositie kan er iets veranderen,
dan geven ze je koffie in hun huizen. Tot dan zullen de ouderen mij bij de naam noemen en
onrespectvolle taal gebruiken. De Kavuntar spreken Palanisamy M.L.A. aan met neutrale
werkwoordsvormen.” (M.L.A. = Member of the Legislative Assembiy van ecn Indiase
staat; zie voor de linguistische etiquette 6.2).

5.6.4. Informele contacten (slot)

Een grondige studie van de informele persoonlijke contacten, hun aard en in-
tensiteit, zou het inzicht in tal van vraagstukken vergroten. Zij zou de beant-
woording kunnen vergemakkelijken van de vraag in hoeverre deze relaties mede
worden bepaald door kastelidmaatschap en politiek-economische status. Een
dergelijke diepgaande netwerkstudie heb ik echter niet gemaakt en deze para-
graaf kan daarom slechts een oppervlakkige indruk geven van de onderlinge
contacten.

Bij de vriendschappelijke contacten tussen leden van hogere en lagere kasten
moeten we een onderscheid maken tussen asymmetrische en symmetrische re-
laties, waarbij de laatste schadelijk zijn voor de positie van het lid van hogere
kaste. Vriendelijke contacten tussen personen met sterk afwijkende kastepositie
worden nauwelijks veroordeeld zolang zekere kasteregels in acht worden geno-
men; men accepteert dergelijke contacten bij met name leden van hogere kasten
die tot lagere klassen behoren. Een geheel ander beeld ontstaat als leden van
hogere kaste streven naar symmetrische contacten met lageren of, zich zo nu en
dan in situaties begeven waarin de relaties met lageren nauwelijks anders dan
horizontaal kunnen zijn. In Irupatur hebben we dan over het algemeen te maken
met leden van hogere kaste wier positie marginaal is en die zich ‘afgeven’ met
lagere groepen. Over die mensen spreekt een oudere Kavuntan als hij opmerkt:
‘Ik heb al vaak in mijn leven meegemaakt, dat het slecht afloopt met Kavuntar
die veel omgaan met mensen van lage kaste. Hoe dat precies komt, weet ik niet,
maar cr gebeuren dan altijd dingen die hen ruineren.” Oorzaak en gevolg wor-
den hier verwisseld: men raakt hier niet gernineerd door contacten op voet van
gelijkheid met leden van lage kasten, maar het zijn meestal slechts de enigszins
‘aan lager wal geraakten’ die dergelijke contacten aangaan met leden van veel
lagere kaste. We kunnen hierbij denken aan aan de drank verslaafde boeren die
door familietwisten of anderszins veel land hebben verloren, of aan de Kavuntar
dronkaard die men in de Cakkiliyar céri aan een elektriciteitspaal vastbond en
een pak slaag gaf. Dan is er nog mijn ‘westelijke’ Acari buurman die in het dorp
nu wel een bijzonder slechte naam krijgt door de drinkgelagen met bijbehorende
ruzies die er in en bij zijn huisje worden gehouden en waarbij vaak een Paraivan
aanwezig is. Deze Aciri krijgt van de Kavuntar boeren steeds minder werk.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) ‘ 185



Door de aanduidingen *over het algemeen’ en “meestal’ heb ik nu reeds twee maal een
slag om de arm gehouden ten aanzien van het zedelifke niveau van de leden van hoge
kasten die symmetrische contacten zoeken met mensen van lage kaste. De lezer kan zich
afvragen of er dan geen categoric mensen is die *boven’ de kasten staat, die zich principieel
keert tegen de kastenhiérarchie. Ik moet dan direct opmerken, dat er in Trupatur en om-
liggende dorpen en kleinere steden nog maar heel weinig volwassen personen van hoge,
midden of lage kasten zijn die zich tegen iedere kaste-ongelijkheid willen enfof kunnen
verzetten, Zeker, minstens drie Kavuntar die een zeer intensief contact met mij onderhiel-
den waren in mijn huis volkomen bereid zich op vergaande wijze als gelijken van leden van
lage kaste te gedragen. Maar er is toch geen sprake van dat deze Kavuntar bijvoorbeeld
naar de wijken van lage kasten gaan om daar op voet van gelijkheid met de bewoners te
verkeren, of dat z3j leden van lage kasten bij zich thuis ontvangen. In Irupatur en om-
geving ken ik slechts één persoon, die tracht boven de kasten te staan; daarbij gaat het dan
nog om iemand waarvan dat door de dorpelingen ock verwacht wordt, omdat ze ‘kaste-
loos” moet zijn. Dit is de Kavuntar heilige vrouw, die inderdaad heiligen, priesters en ge-
wone stervelingen van lage kaste bij zich op de veranda laat komen en hen toestaat van
haar waterput gebruik te maken. Zij kan er hoogstens van ‘beschuldigd’ worden, dat zij
haar volgelingen van hoge kaste niet werkelijk wil kwetsen door haar gedrag. Tegenover
mij verzuchtte zij dat ze aan haar volgelingen reeds vijfendertig jaar gelijkheid predikt,
maar dat het niet helpt'”. Aangezien deze vrouw vrijwel nooit het erf van haar huis ver-
laat, is het onmogelijk een schatting te maken van haar gedrag ‘in het openbaar’.

Vragen we leden van hoge kasten welke (min of meer symmetrische) contac-
ten zo statusverlagend werken, dan blijken die met Ottar en lagere kasten te
worden afgekeurd. De antwoorden zijn echter niet duidelijk: men herhaalt liever
dat het om de ‘lage kasten’ gaat, dan dat men de kasten specificeert. ‘Dwingen’
we de informanten tot een nadere uitwerking, dan blijkt men bepaalde Ottar
nog wel te willen uitzonderen, maar als we bij de Valaiyar komen, dan is het
antwoord zonder voorbehoud ‘nee, daarmee gaan we niet om.” Maar, de cate-
gorie ‘lage kasten’ is voor een lid van hogere kaste met een hoge economische,
educatieve en politieke status doorgaans groter dan voor een lid met een lage
persoonlijke status. Als een Pillai M. A. student opmerkt: ‘If you have much
contact with low caste persons, people will think low of you’, dan slaat dit be-
paald niet alleen op de Scheduled Castes, maar ook op de Kucavar, Mohamme-
danen, Ottar, enz. Deze jonge Pillai beperkt zijn eigen vriendschappelijke con-
tacten duidelijk tot de meer welgesielde Brahmanen, Kammavar Naiytu, Ka-
vuntar, Tévar, Pillai, Ainattan Cettiyar en leden van kasten met een ongeveer
vergelijkbare status. Dezelfde Pillai stelt, dat naast de kaste ook de klasse be-
langrijk is bij de contacten die je legt. Bij de College studenten meent hij te kun-
nen constateren dat ‘low class people of high castes” veel meer contacten leggen
met ‘low caste people’ dan de ‘high class people of high castes’. Ten aanzien van
de beter gesitueerden van lage kaste zegt hij, dat zij in de Colleges slechts con-
tacten kunnen leggen met leden van hogere kaste wier politiek-economische
positie laag is. Hoe het ook zij, uit deze laatste opmerking mag men voor de
dorpen bepaald niet de conclusie trekken, dat de reeds vermelde marginale per-
sonen van hogere kasten die symmeirische relaties aangaan met leden van veel
lagere kasten, dat dan doen met mensen die binnen hun eigen kaste een hoge
positie innemen. Het omgekeerde is het geval: leden van lagere kasten die zich
‘inlaten’ met mensen van aanzienlijk hogere kaste staan zelf ook binnen de eigen

186 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



kaste marginaal, en dat niet door een hogere klassepositie maar door gedrag dat
volgens de eigen kaste niet door de beugel kan. De Cakkiliyar schoenmaker die
een Kavuntar boer van sterke drank voorziet en die met deze boer (waar de Cak-
kiliyar vaak ruzie mee hebben, en die ook bij de Kavuntar laag staat aangeschre-
ven) een tamelijk symmetrische relatie onderhoudt, is binnen zijn eigen kaste
zeker geen geziene figuur, en hetzelfde geldt voor de Paraiyan die declneemt aan
de drankfestijnen van mijn Acari buurman. De Pallar melkman die voorname-
lilk verkeert met Kavuntar vrienden, noemt zichzelf reeds een vreemde eend in
de Pallar bijt en maakt zich herhaaldelijk gehaat met name bij de ‘Nacuvar’
factie der Pallar door bijvoorbeeld tijdens verkiezingen de D.M.K. vlag te hij-
sen in de overwegend communistische Pallar céri.

Vermindering van de respectvormen en vermindering van de al of niet vanuit
het stratificatiesysteem ontstane verschillen in levensstijl zijn belangrijke voor-
waarden voor het totstandkomen van informele contacten tussen de leden van
lage en hogere kasten. Hoewel niet alle leden van lage kasten op dit punt opti-
mistisch zijn gestemd — zie bijvoorbeeld de opmerkingen van de College student
en Cakkiliyan uvit Nesavur — hoort men over het algemeen toch, dat er in ver-
gelijking met vroeger een ‘verbetering’ is ingetreden, d.w.z. dat de respectvormen
en verschillen in levensstijl in mindere mate barriéres vormen die contacten in de
weg staan. Enkele Paraiyar in Kilakkupalayam merkten hierover het volgende
op:

‘Toen we nog kadavers opruimden en hier in onze wijk vilden, kwamen mensen van
andere kasten niet bij ons: het is een smerig gezicht. Nu komen anderen wel hier. Sommi-
gen zitten zelfs met ons op de veranda’s van onze huizen. Vroeger moesten we onze han-
den vouwen ter begroeting, moesten we op enige afstand blijven staan en mochten we
mensen van hogere kasten niet aanraken. Nu dit allemaal veel onbelangrijker is, worden
contacten met leden van hogere kasten gemakkelijker’,

De opmerkingen van de Cakkiliyar in Adutur, Irugur, Sulur en Peelamedu
zijn vrijwel identiek en ter illustratie vermeld ik hier hetgeen enkele Cakkiliyar
in Adutur hierover zeiden:

“Vroeger konden wij geen schone en goede kleding dragen, De Kavuntar zouden spot-
tend zeggen: *“Je bent werkelijk een belangrijke man aan het worden”. Een pak slaag kon
zelfs het gevolg zijn. Maar nu vragen de Kavuntar ons zelf om schone kleren te dragen en
zeggen: “Koop wat zeep en maak alles schoon,” Kavuntar en Matéri werken nu vrij met
elkaar in de velden en wij raken hen aan en zij ons. Het is ook niet meer zo noodzakelifk
om mensen van hogere kasten te begroeten met ‘cdmi’ en de handen te vouwen; we ge-
bruiken nu veel meer alleen respectvormen (te weten in werkwoorden en persoonlijke
voornaamwoorden). Vergeleken met vroeger is de situatic zeker verbeterd. De verande-
ringen zijn het geringst bij het accepteren van voedsel en water en bij het betreden van
huizen,’

Tot slot van deze paragraaf besteed ik enige aandacht aan de contacten tussen
de dorpelingen in het algemeen, als kanttekening bij de opmerking van F. G.
BAILEY (1971: 4) dat: *...there is a fund of common knowledge about all the
members of the community, and that it is not too difficult for anyone in the
community to have access to it.”

In de eerste weken van mijn onderzoek in Irupatur vroeg ik enkele Kavuntar

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 187



hoeveel leden de verschillende kasten in het dorp telden. Tot mijn grote verba-
zing gingen zij toen uit het hoofd de verschillende straten en huishoudingen na.
De betreffende Kavuntar maakten ongetwijfeld veel fouten, maar belangrijk is,
dat zij alle inwoners van het dorp meenden te kennen, ... tot de Pallar. Bij de
Pallar stopten ze en merkten op, dat zij de meeste leden van de vier lage kasten
niet kenden. Ze kenden de wijken van de vier laagste kasten ook slecht en kon-
den bij de telling dus niet uitgaan van de paden en huizen. De bijzondere positie
van juist de vier Scheduled Castes kan nauwelijks beter worden geillustreerd.
Ook verder heb ik kunnen constateren, dat men de namen van zeer veel leden
der vier lage kasten niet kent en dat men daarom vaker voor personen de
kastenamen gebruikt. De ouders van een Kavuntar meisje, dat op de lagere
school betrekkelijk veel contact had met een Pallar meisje (zie 5.6.2), konden
mij de namen van de ouders van het Pallar meisje niet noemen en wisten ook
niet, waar het meisje in de Pallar wijk woonde. Het betreffende Kavuntar meisje
werd te hulp geroepen om mijn uitzonderlijke vragen te beantwoorden. Hierbij
dient men te bedenken, dat de boerderij van deze Kavuntar familie op cen af-
stand van ongeveer iweehonderd meter van het huis van het Pallar meisje ligt.
Boerenfamilies kennen wel de namen van hun vaste arbeiders van lage kaste,
maar van dagloners die men zo nu en dan in dienst heeft, kent men vaak de
namen niet, [aat staan die van de ouders, broers of zusters van deze mensen. Wat
ik gezegd heb over de contacten van de vier lage kasten met mensen van hogere
kasten vergeleken met die van de midden kasten, wekt licht de indruk dat het
verschil niet bijster groot is, Die indruk zou onjuist zijn en de hier gemaakic op-
merkingen kunnen als correctie dienen. De geringere frequentie van contacten
met leden van de vier Scheduled Castes, in vergelijking met de contacten met de
leden van de midden kasten is onmiskenbaar. Het contact met leden van de vier
lage kasten met wie men samen op school geweest is neemt na de schoolperiode
zo sterk af, dat men deze vroegere mede-scholieren in veel gevallen niet meer
kan piaatsen: men vergeet de namen, weet niet wat ze doen en of ze nog in het
dorp wonen,

Het is bijzonder jammer, dat ik aan leden van de lage kasten nooit heb ge-
vraagd het aantal leden van de verschillende kasten in het dorp te noemen, of op
te sommen welke mensen er wonen in bepaalde straten binnen wijken van ho-
gere kasten, Ik neem aan dat zijj de namen van boeren en hun vrouwen wel zou-
den hebben gekend, maar dat zij vele voor hen minder opvallende personen van
de hoge en midden kasten niet zouden weten te plaatsen.

188 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975}



6. DE SOCIALE POSITIE DER SCHEDULED CASTES (11I):
RESPECTVORMEN IN NON-VERBAAL EN
VERBAAL GEDRAG

In het gedrag komi tot uiting in hoeverre de ene persoon in een bepaalde
situatie aan de andere persoon respect betoont. Door deze respectvormen be-
wijst men eer aan door de maatschappij voorgeschreven kwaliteiten die hier
vooral betrekking hebben op verwantschap, leeftijd en kaste. Relaties tussen
leden van verschillende kasten tracht men bij de respectvormen vaak te zien als
bepaalde verwantschapsrelaties, tenzij het verschil in kastestatus zeer groot is en
het gebruik van verwantschapsterminologie als beledigend zou worden gevoeld.
De respectvormen worden mede beinvloed door de economische, politieke en
educatieve positie van de personen die met elkaar in contact treden; nagegaan
zal worden in hoeverre deze factoren een variatie veroorzaken op de door ver-
wantschap, leeftijd en kaste bepaalde respectvormen.

In deze paragraaf zal ik mij beperken tot de respectvormen die in acht geno-
men worden, als leden van verschillende kasten met elkaar in contact ireden.

6.1. RESPECTVORMEN IN NON-VERBAAL GEDRAG

De verschillen in kastepositie komen onder andere tot viting in de wijze waar-
op men bij elkaar zit of staat. Tabel 16 geeft een indruk van de denkbeelden
aangaande het respect, dat men moet betonen door het al of niet kiezen van een
lagere zitplaats tijdens een gesprek. Als we de Brahmanen buiten beschouwing
[aten, dan blijken de hoge kasten thans het betonen van respect vooral te eisen
van Ottar en lagere kasten. Ten aanzien van kasten als Naykkar, Acari, Kuca-
var en zelfs Mohammedanen bestaat vaak geen consensus: steeds meer mensen
schijnen bereid te zijn het verschil tussen de eigen status en die van deze lagere
hoge kasten zo gering te achten, dat zij geen bijzondere respectvormen eisen. De
Kavuntar hebben veel te maken met de Acari smeden en timmerlieden. Van hen
wordt verwacht, dat ze de gereedschappen snel maken of repareren. Zelfs met
oudere Kavuntar zitten ze samen op een veranda. De positie van de Kucavar
pottenbakkers is zwakker: zij hebben veel minder contact met de Kavuntar
boeren e¢n hun produkten zijn minder onmisbaar. De Kucavar behandelen de
Kavunitar en andere hoge kasten met veel respect. Zij betreden nict graag veran-
da’s van Kavuntar huizen en zijn geneigd te blijven staan, vooral als er ergens
Kavuntar zitten. De Mohammedanen zijn in dezen beter te vergelijken met de
Acari dan met de Kucavar: zij zitien meestal als gelijken naast de Kavuntar. Bij
de Ottar moeten we, zoals steeds, onderscheid maken tussen de meer moderne en
de meer traditionele leden van deze kaste. De eersten staan bekend als netjes en
wonende in ‘behoorlijke’ huizen, waarbij we geen kalkbranderijen vinden; de
laatsten staan bekend als vuil, wonende in slechte huizen waarbij de kalkbrande-

Meded. Landbouwhogeschoo! Wageningen 75-11 [ 1975) 189



rijen alles bedekken met een laagje stof. Veel leden van hoge kasten zijn bereid
de eersten enigszins op het niveau van de Kucavar te zien, maar de meer tradi-
tionele groep beschouwt men als ‘lage’ kaste.

De Pallar denken allen gelijk over het gedrag tegenover de hoge kasten tot
Pantaram enz. en tegenover de lage kasten, maar we constateren onderlinge ver-
schillen waar het betreft het al of niet lager zitten bij contact met Pantiram,
Naykkar, Kucavar, Ottar, Valaiyar en Komutti Cettiyar, Dit wijst er op dat vele
Pallar zich niet (meer?) wensen neer te leggen bij hun positie als lage kaste. Zij
streven niet naar een situatie waarin leden van midden kasten aan hen respect
zouden betonen, maar wel weigeren velen zich door het betonen van eerbied te
vernederen voor leden van deze midden kasten en lagere hoge kasten. Dit verzet
is bij de Pallar duidelijk veel sterker dan bij de Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar.
Het leidt niet tot conflicten tussen Pallar en de midden kasten, doordat de Pallar
weinig buiten hun eigen wijk komen en doordat de midden kasten niet de macht
bezitten de Pallar tot een eerbiedige houding te dwingen. Een confrontatie vindt
slechts plaats in de teashops en daar weigeren de Pallar respect te betonen aan
wie dan ook. De Pallar beschouwen de teashops als ‘public places’ waar zij vrij
zijn om te zitten en te roken en er zijn slechts weinig leden van andere kasten die
hun thans dit ‘recht” werkelijk willen ontzeggen. Opvallend is ook dat de Pallar
de laagste kaste vormen, die van leden van bepaalde andere kasten eist dat res-
pect wordt betoond. Dit feit onderscheidt hen van de Kuravar, Paraiyar en
Cakkiliyar. Vele Kuravar en Paralyar menen dat zij geen respect behoeven te
betonen aan de Pallar Qok hier zijn de contacten zo gering, dat zich geen con-
flicten voordoen. B1_| de Cakkiliyar bestaat geen overeenstemming over het be-
tonen van respect aan Pallar. Ik meen echter dat dit respect in de praktijk wel is
te constateren. De moeilijkheid bij het controleren van de uitspraken over res-
pectvormen is, dat we de leden der vier laagste kasten vrijwel nooit bij elkaar
zien. Ontmoet men elkaar op straat en ontstaat er een gesprek, dan blijft men
staan of hurkt men. Vaak echter zijn ook leden van hogere kasten aanwezig
waardoor er geen sprake is van een in acht nemen van respectregels ten opzichte
van de Pallar, maar een op de gegigende wijze betonen van respect aan het lid
van hogere kaste. Zo kunnen bij de Mariyamman tempel situaties voorkomen
waarin Kavuntar zich in de tempelveranda’s bevinden, een Ottan op de eerste
trede van de trap zit die naar de veranda leidt, een Pallan op een platte steen aan
de voet van de veranda zit en een Cakkiliyan buiten ‘de rieten overkapping van
de veranda staat of hurkt.

In een situatie waarin de respectregels niet duidelijk zijn of waarin iemand
zich niet wenst te houden aan de traditionele regels, blijft men staan of blijft één
der betrokkenen staan. Voelt iemand zich beledigd door het niet in acht nemen
van de respectregels door een ander dan staakt hij het gesprek, staat op en gaat
weg.

Tijdens een interview met een jonge Pajlan en een jonge Kavuntan beirad een wat ou-
dere Pillai mijn kamer. De Pallan die bij ons aan tafel zat, stond op en bleef staan zo lang
de Pillai in de kamer bleef. Op mijn vraag aan de Pallan wat er gebeurd zou zijn als hij
was blijven zitten, antwoordde deze: ‘Er zou helemaal niets gebeurd zijn, maar stel dat ik

190 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



A ED +++++++++ X X0
IefreIeg +++++++++x0Ox
TeAIny +t++ -+ O XX

1ejjeg A+ + O XX
o o o
Tednia) Bimuoy +FEX+XXFx+] [ |
TeandeN ++F+F+F+xx 11|
Iguuep +F++++++0x 1 ||
o
Tedre[eA ++++++0Ox 1| ||
" o
O [ F 4+ Ox x
USUBPIUIIBYO +ixi><x><xxl [
s e
TEARDI] 4+ 4+ + 4+ % X X x|

uedy +i><><O><><x

X

] [ o
eyAeN eAjol + 4+ %+ xx x|

-7

myyAeN eApddn +i X XX X x|

—7

weIeieg +:—><><><><><I
Ipfniiay) UsnOUTY XXXOX [ 111111
Tejiid XXOxXxx | || ]|
Jeiimaey XOXxXx | 1111

uaIeyeIg Oxxxx 10 b1 11

TAREL 16. De antwoorden van vijfentwintig respondenten op de vraag van wic men cist dat cen lagere zitplaats wordt gekozen () en bij wie men
zelf een lagere zitplaats moet kiezen (—). Bij het ontbreken van een consensus is een vraagteken geplaatst (7).

X : Er heerst gelijkheid, tenzij leeftijd of geslacht anders voorschrijven.

ujupuodsal [RIuey A Ak R bl Rl ¢
i
)
]
£ 5. 9% g
< 5 Iﬁlm 5 TR
Eé'a.‘i'\i"’gg'gg%-éig
o = =c'3 & 3 5B
§ | REEE%5ESEds5e

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 191



hem over een jaar voor iets nodig heb, dan zal hij zich mijn gebrek aan respect herinneren.
Deze Pallan was een trotse man; hij verliet de kamer niet en ging ook niet op de vloer
zitten.

Bij de toepassing van de respectregels is van groot belang, waar het gesprek
plaatsvindt en wie de gesprekspartners zijn. Komt een belangrijke Kavuntar
boer langs het pad dat de Pallar céri aan de noordzijde begrenst, dan staan de
aanwezige Pallar op. Vraagt deze Kavuntan naar allerlei zaken, dan blijft men
staan. Komt hij echter voor een lang gesprek in het kader van bijvoorbeeld de
bemiddeling bij ¢cen conflict, dan biedt men hem op een binnenplaats of op een
pad een cot (inheems bed) of een stoel aan, waarop de Kavuntan dan plaats
neemt, terwijl de leden van lage kaste voor hem hurken. Geheel anders is het als
een minder belangrijk lid van hoge kaste bijvoorbeeld in de Pallar wijk komt voor
een informeel gesprek over werksituaties of politiek. Dan is er van non-verbale
respectvormen weinig te bespeuren; het lid van hoge kaste bewijst door zijn
komst naar de wijk en de huizen der lage kaste dat hij een behandeling min of
meer op voet van gelijkheid aanvaardt, althans op dat moment. Men kan niet
verwachten dat een Ottan of een Pallan op zijn terrein en voor zijn eigen huis in
het stof gaat zitten, omdat een Kavuntan eens met hem wil praten over koetjes
en kalfjes. Slechts leden van hoge kasten die een lagere politick-economische
positie innemen, dus land- of industrie-arbeiders, zullen zulke informele ge-
sprekken voeren; belangrijke leden van hoge kasten komen niet zomaar voor
een gesprekje bij de huizen der midden kasten of bij de Pallar, om van de laagste
drie kasten maar niet te spreken. Na het voorgaande is het duidelijk, dat bij het
al of niet betonen van respect niet alleen de kaste van belang is, maar zeker ook
de politiek-economische positie, waarnaast we dan nog de leeftijd moeten noe-
men,

In de werkpauzes op de velden ziet men arbeiders van hogere en lagere kasten
bij elkaar zitten om te eten en te praten. Hier vormen de Cakkiliyar een uitzon-
dering: zij zitten apart of staan op enige afstand (zie foto 13). Over de Kuravar
en Paraiyar, die volgens mijn informanten in dezenr een met de Cakkiliyar verge-
lijkbare positie innemen, durf ik weinig te zeggen, aangezien ik hen in de velden
nooit als arbeiders aantrof.

De respectvormen die men tijdens gesprekken in acht neemt, worden het
nauwkeurigst in acht genomen in of bij de huizen en tempels van de gespreks-
partner met de hoogste status.

Het betonen van respect blijkt niet alleen vit de wijze waarop men bij elkaar
zit of staat, maar ook uit het al of niet in elkaars bijzijn roken of het elkaar voor-
bij fietsen. Het geldt in het algemeen als bijzonder onbeleefd als lageren roken
in het bijzijn van hoger geplaatsten, en ook om een hoger geplaatste voorbij te
fietsen. Sommige Kavuntar klagen dat de Cakkiliyar op het ogenblik niet altijd
met roken ophouden, als zij voor het een of ander in de céri komen. Dit zou be-
tekenen dat zij zich op ¢igen terrein wat zelfstandiger gaan gedragen. Geeft een
Kavuntar boer een ‘bidi’ (inheems strootje) aan een Cakkiliyar pannaiyal, dan
rookt hij die op enige afstand op. Ik krijg de indruk dat de situatie voor de Pal-

192 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975}



lar iets anders is: bij de Mariyamman tempel kon ik constateren, dat een oudere
Pallan in het bijzijn van anderen een ‘bidi’ aanbood aan een oudere in de veran-
da gezeten Kavuntan, waarna beiden hun ‘bidi’ oprookten. Van Kavuntar
pannaiyils vindt men het nict erg, dat ze roken als hun boer erbij is, tenzij deze
laatste in de ‘kindred’ groep van de pannaiyal een supericure verwant is.

De hogere kasten en met name de Kavuntar nemen binnen hun kaste de respectregels
ten aanzien van het roken streng in acht, Een man rookt bijvoorbeeld niet als vader of
vaders broer aanwezig is, als zijn al of niet classificatorische schoonvaders in de buurt zijn,
of als hij tezamen is met de iets oudere echtgenoot van een zuster,

Het heeft vrij lang geduurd, voordat het mij duidelijk werd dat men bij het
passeren van een hoger geplaatste van zijn fiets moet stappen en pas weer verder
kan gaan na een vitdrukkelijke aansporing daartoe. Bij de aanvang van het on-
derzoek in Irupatur verwonderde ik mij er over, dat veel mensen met de fiets
aan de hand met mij meeliepen als ik zonder tolk in het dorp wandelde; velen
moeten zich wel verbeten hebben over het feit, dat ik ze niet liet gaan.

Naarmate de fiets een normaler voertuig wordt en steeds meer industrie-arbei-
ders zich moeten haasten om op tijd op het werk te zijn, houden steeds minder
mensen rekening met de respectregels op dit punt. De hoofdweg schijnt reeds
van deze regels uitgezonderd te zijn en men moet er al uitdrukkelijk aangespro-
ken worden, wil men nog afstappen. Wel gelden ze nog voor het fietsen in de
Kavuntar wijken. Toch presteren Paraiyar jongens het om door deze wijken te
fietsen zonder zelfs ook maar voor belangrijke Kavuntar af te stappen. Dit ten-
minste vertelt de Vannan die tegen mij hierover klaagde en opmerkte dat hij
zelf steeds maar weer moet afstappen. Mogelijk betreft het hier Paraiyar mid-
delbare scholieren. Toch heb ik bij de Mariyamman tempel nog het voor ieder-
een als bijzonder lachwekkend geldende tafereel kunnen bijwonen waarbij een
dronken Kavuntan een krijsende Cakkiliyar jongen achtervolgde, die hem voor-
bij was gefietst. Ook uit andere dorpen horen we, dat met name Cakkiliyar een
pak slaag riskeren, als zij leden van de dominante kaste voorbij fietsen.

Kavuntar vertellen dat in het verieden de Ottar en leden van nog lagere kas-
ten niet te paard door de straten van de Kavuntar wijk mochten rijden. Volgens
een zeer oude Kavuntan was er vijftig of zestig jaar geleden reeds een conflict
tussen Kavuntar en een Ottan die te paard door de Kavuntar straten reed. De
Ottan zou toen bij de politie hebben geprotesteerd tegen het verbod van de Ka-
vuntar, maar de rechtzaak die volgde, werd geseponeerd. Een dergelijke opmer-
king bewijst weer hoe voorzichtig we moeten zijn met te menen, dat verzet tegen
de kasteregels van recente datum is. Ik geloof dat er in deze respectregels niet zo
veel is veranderd en dat er ook nu weer reden tot conflict zou zijn als een Ottan
te paard door de Kavuntar wijk zou rijden en niet afsteeg bij het passeren van
een oudere Kavuntan.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 193



6.2. VERBAAL GEDRAG: DE LINGUISTISCHE ETIQUETTE

In kasten- of standenmaatschappijen met een ideologie die de ongelijkheid der
statusgroepen sterk benadrukt, mag men verwachten, dat statusongelijkheid
eveneens tot uiting komt in de linguistische etiquette die men in acht neemt bij de
inter-kaste/stand contacten. Een analyse van dit verbale gedrag lijkt zeker op
Zijn plaats al is het zeldzaam voor de Indiase taalregio’s'. Bij de regels en het
werkelijke gedrag betreffende het accepteren van voedsel en water of het teza-
men cten bestaat steeds het gevaar, dat informanten gaan fantaseren, en dat
zeker in situaties waarin maaltijden voor grote groepen van de dorpsgemeen-
schap nauwelijks of niet (meer} worden gegeven, en waarin personen van de po-
litick-economische elite alleen geven en weigeren te ontvangen. Spreken echter
moet en doet men wel met leden van andere kasten en juist bij het verbale con-
tact wordt men gedwongen tot een snelle evaluatie van de eigen positie ten op-
zichte van die van de gesprekspartner(s).

Het is zeker niet alleen de kastepositie die bepaalt welke linguistische vormen
men gebruikt: ook de individuele posities op economisch, politiek en educatief
gebied spelen een rol, evenals leeftijd, geslacht en hoe goed de gesprekspartners
elkaar kennen. Bij mijn onderzoek beperkte ik mij tot het taalgebruik van en
tussen volwassen mannen. Hoewel ‘kaste’ steeds mijn belangrijkste ingang was
bij de analyse der stratificatieproblematiek, besteedde ik wel aandacht aan de
gevolgen van discrepanties tussen kastepositie en politick-economische positie.
Tk heb geen materiaal verzameld betreffende de linguistische etiquette die blijkt
bij de gebruikte persoonlijke voornaamwoorden; het onderzoek beperkte zich
tot de werkwoordsvormen, het gebruik van de namen van personen, de in het
interkaste verkeer gebezigde verwantschapsterminologie, en het gebruik van de
term ‘cami’ (heer, god) voor personen,

De basis van mijn onderzoek naar de linguistische etiquette is smal en de pre-
sentatie van de verkregen gegevens moet in de eerste plaats worden gezien als een
poging duidelijk te maken, dat een analyse van de in het inter-kaste verkeer ge-
bruikte taalvormen belangrijk is voor het stratificatie-onderzoek.

Met zestien informanten sprak ik uitvoerig over de linguistische etiquette.
Deze vrij willekeurig gekozen informanten waren de volgende:

Kavuntar (3): eenboer (leeftijd 23 jaar) en twee industrie-arbeiders (25 en 40 jaar).

Acari (1): de vrouw van een grofsmid (50 jaar),

Kucavar (1): een pottenbakker (40 jaar).

Mohammedanen (1): een vrouw, winkelierster (45 jaar).

Valaiyar (1): een man en zijn twee vrouwen, allen landarbeid(st)ers (50 jaar).

Vannar (1): een wasser (70 jaar).

Nacyvar (1): kapper der hogere kasten (40 jaar),

Pallar (2): een groep vrouwen (landarbeidsters en groente-koopvrouwen, 20
tot 40 jaar), en een man (onderwijzer en kleine boer, 50 jaar).

Kuravar (2): een man en een vrouw, beiden mattenvlecht(st)ers (40 jaar).

Paraiyar (1): een industrie-arbeider (50 jaar).

Cakkilivar (2): cen groep mannen (20 tot 50 jaar) en een man (55 jaar), allen land-
arbeiders.

194 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



o k'U‘U'U
riqpey | cEEE86E B cER8E R E L
=t =} =R B ]
mwieiey | vE EREPBEEERSEAE | w
X1 eV TR
weabIny] | pEEEEEEaerrSaeg | HH
. g9 )
xejfeg q\énnﬂﬁ\E:E::::n|EHH
i £ Emara =
reAdiop inwey | £ R M mmwomowE e
vmeeaereefeas  af
JBANDEN =) | O M
IBUICEA ﬁﬁﬁﬂ::ﬂﬂﬁﬂﬂln’ﬁuhau
g o8 cagcscegue ! wrneh
g m,(!g[-gA \a 5 - -
2
8‘ %511 ﬁﬂdﬁﬁi:.‘ul—.lﬂhuﬂﬁuuu@
e
2 o g
"'?': USURPIURUEYON ‘:EHH'—“-‘HH|HHH|—CHHHH:
Q gg
§ 1wy ﬂEEEHHH!HHHHHHHHHH %%
E &N
% ey = R T R P T I R R T T I i e Hﬂ
=
8
= =T T P e S L P P I I N R e e
e TexyAeN
g =
g memmd [ = T T "I T T R T R TR PR R TR
E Jg‘!iiao Emlﬂ“!v S b b | R OR R R M R R b e M M M
2
g !v“!d Sei b | R R e Pt b et B e b R e b B e
-
a
:"':i JEifInAE)I Mol R R e e = e e T e e e e e e
S)
E uauewryeIg I b St S b = B B bl G B R e G b B B b
g o
2 s
] =
8 2
[
Z 2
5 .
= .Mldé-
= ,E_:_a-_
@ > g
- Ta-u-
“ ‘ﬁ’
£ 23
& g 5 8 v§‘
) o S 7}
= =] B 4]
g e = o o =
| & g, O g &  5|Es
== 55 §55 S5E 5x8E 55i|8°
2 ES ENE-2Ss.28238y32T|EN
E g FEEZSFEisEER I aEz |
=0 j ) b e = =]
f 53] ENETEZENIEFSZNENSS | nw

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 195



Mijn assistenten controleerden allerlei uitspraken en verzamelden aanvullen-
de gegevens, hetgeen niet alle onzekerheden kon opheffen.

6.2.1. Linguistische etiquette in werkwoordsvormen

Bij het aangeven van de linguistische etiquette die blijkt in de werkwoords-
vormen maken de dorpelingen gebruik van de werkwoorden ‘gaan’ en ‘ko-
men’2,

Gaan Komen

po va : neutraal

ponko vankd : met respect

POt vita : onrespectvol tegenover mannen
polle/poti valle/vati : onrespectvol tegenover vrouwen.

Als neutrale vormen vinden we ook poppa/vappa, vormen die men iets vrien-
delijker acht dan po/va.

Bezien we tabel 17 dan blijkt het niet moeilijk te zijn vast te stellen, dat de
vier lage kasten geen aparte categorie vormen en dat van deze vier kasten de
Pallar de hoogste positie innemen en de Cakkiliyar de laagste.

De Brahmanen gebruiken de onrespectvolle werkwoordsvormen niet slechts
voor de vier lage kasten, maar ook voor Nacuvar, Vannar, Valaiyar, Ottar en
Mohammedanen. De Pallar onderscheiden zich van de andere drie lage kasten
doordat zij enige boeren in hun midden bezitten die door de Brahmaanse dorps-
accountant en zijn familie in neutrale bewoordingen worden aangesproken. Qok
bij de Kavuntar nemen de Pailar binnen de lage kasten een bijzondere positie in:
evenals in het geval van de Valaiyar gebruikt een steeds geringer wordend aan-
tal Kavuntar boeren onrespectvolle vormen tegenover jongere landarbeiders
van deze kaste. Onrespectvoile vormen gebruiken de Kavuntar vooral tegenover
Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar. Oudere Kavuntar bezigen deze vormen vrij-
wel zonder nitzondering voor leden van deze drie kasten en slechts een categorie
‘verlichte’ jongere Kavuntar gebruikt neutrale vormen. Deze jongere Kavuntar
gebruiken wel onrespectvolle vormen tegenover de jongere leden van deze drie
kasten. Uit de gesprekken kreeg ik de indruk dat er, afgaande op de taal der
Kavuntar, binnen deze drie laagste kasten nog enige differentiatie mogelijk is,
in zoverre dat onrespectvolle vormen het meest worden gebruikt voor Cakkili-
yar, iets minder voor Paraiyar en nog iets minder tegenover Kuravar. In tegen-
stelling tot de Paraiyar en Kuravar geven de Cakkiliyar toe, dat de Kavuntar
hen aanspreken met vatd/pota; de Paraiyar en Kuravar vertelden dat de Ka-
vuniar tegenover hen neutrale vormen als va/p6 of vappa/pdppd gebruiken. Ik
had enigszins te doen met de Paraiyar industrie-arbeider die mij verzekerde te
worden aangesproken in neutrale bewoordingen: onmiddellijk na deze uit-
spraak verscheen er een iets jongere Kavuntar boer op zijn erf, die hem op be-
slist onrespectvolle wijze aansprak. Vermeldenswaard is hier nog, dat oude
Kavuntar boeren uvit Adutur mij vertelden, dat zij de rijke Kuravar varkens-
koopman/geldschieter vit hun dorp aanspreken met vata/pota.

Viif hogere kasten, nl. de Pillai, AinGttan Cettiyar, Pantaram, Naykkar en

196 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



Acari beperken de onrespectvolle vormen tot Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar,
waarbij de frequentie van het gebruik van deze vormen duidelijk het grootst is
tegenover Cakkiliyar. Slechts de Acari betonen zich in zeldzame gevallen onres-
pectvol tegenover jongere Pallar landarbeiders. Beneden deze vijf kasten volgt
een categorie kasten die slechts onrespectvolle vormen bezigen tegenover Cak-
kiliyar, nl. de Ottar, Valaiyar, Vannpéar en Nacuvar. Het behoeft geen verwonde-
ring te wekken dat de Kucavar, Mohammedanen en K&mutti Cettiyar zich niet
van onrespectvolle vormen bedienen: als pottenbakkers en winkeliers kunnen zij
het zich niet veroorloven hun klanten met disrespect te behandelen.

Dat de Pallar bij de vier lage kasten de hoogste positic innemen, blijkt even-
eens, doordat zij de laagste kaste vormen dic onrespectvolle vormen gebruikt
tegenover een andere kaste, nl. tegenover de Cakkiliyar. Het gaat hierbij niet
vitsluitend om Pallar boeren en Cakkiliyar landarbeiders. Aan de andere kant
echter vormen de Pallar duidelijk een lage kaste: gebruiken de Vannar en Na-
cuvar nog neutrale vormen tegenover viif kasten, de Pallar gebruiken dergelijke
vormen slechts tegenover twee kasten, nl. de Kuravar en Paraiyar. Toch doet
zich een verschijnsel voor, dat wellicht wijst op een in beweging zijn van de kas-
tepositie der Pallar: tegenover volwassen Ottar, Valaiyar en Nacuvar gebruiken
de Pallar soms neutrale vormen als vii/pd of vappa/poppa. Leden van deze drie
kasten geven toe, dat Pallar hen zo nu en dan in neutrale bewoordingen aan-
spreken en ik kreeg niet de indruk, dat dit hun ergernis opwekt. De Pallar zeg-
gen dat hun positie slechts weinig afwijkt van die van de Ottar, Valaiyar, Vannar
(Konku) en Vellala Nacuvar.

De Vannar van Irupatur vormen een groep die zichzelf dwingt tot het strikt
nakomen van de door haar aanvaarde kasteregels en die van anderen verwacht,
dat zij zich ¢veneens houden aan de regels. We zien bij hen niet de neiging tot
familiariteit die vele Valaiyar of Nicuvar vertonen ten aanzien van leden van
andere kasten. Het in neutrale bewoordingen aanspreken van Vannar door Pal-
lar zou een open conflict met zich brengen met alle *narigheid’ van bemiddeling
door Kavuntar en ik acht het waarschijnlijk, dat dit de reden is waarom Pallar
tegenover hen uitsluitend respectvormen gebruiken. Vermelding verdient hier
dat Vannar en Nacuvar zich, in tegenstelling tot de mening van vele Kavuntar,
uitdrukkelijk lager achten dan de Valaiyar.

Hoewel men in Irupatur de Paraiyar vrijwel steeds lager waardeert dan de
Kuravar, komt dit niet tot uiting in de gebruikte werkwoordsvormen; slechts
het verbale gedrag van de Kavuntar wijst in die richting. De werkwoordsvormen
di¢ de dric laagste kasten ten opzichie van elkaar gebruiken berusten uitsluitend
op de factor leeftijd. Paraiyar en Cakkiliyar gebruiken uitsinitend respectvor-
men tegenover elkaar; deze traditionele vijanden vermijden nog steeds iedere
vorm van familiariteit.

6.2.2. Het gebruik van de namen van personen®

Bij het gebruik van de namen van personen gaat het om het aanspreken of
aanroepen bij de naam zonder toevoeging van vererende titels. Spreken Valai-
yar de Kucavar pottenbakkers soms aan bij de naam, maar voegen zij hier dan

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 735-11 (1975) 197



altijd Cettivar (koopman) aan toe, dan ga ik ervan uit dat de Valaiyar de Kuca-
var niet aanspreken bij de naam. Ook in onze cultuurkring is er een groot ver-
schil tussen het aanspreken van een man met ‘Jansen’ of met ‘Meneer Jansen’.
Bij het gebruik van persoonsnamen zonder de toevoeging van in deze regio als
vererend opgevatte titels mag men neutrale of onrespecivolle werkwoordsvor-
men verwachten. Uitzonderingen worden geleverd door de Mohammedanen, en
de Kucavar — Ottar.

Bij de gegevens van tabel 18 wordt ervan uitgegaan, dat men de namen van
zijn dorpsgenoten kent, hetgeen lang niet altijd het geval is (zie 5.6.4.). Kent men
bij het aanroepen van een persoon zijn naam niet, of wil men zijn naam niet ge-
bruiken, dan is vooral de aanroepterm ‘atd’ of ‘até€’ zeer onrespectvol. Wat het
aanroepen van volwassenen betreft, gebruikt men deze termen vrijwel uitslui-
tend voor Cakkiliyar. Ook is het mogelijk de kastenaam te gebruiken waarin
voor bepaalde kasten neutraliteit of disrespect kan worden gelegd. In plaats van
het neutrale Pannat (m)/Pannaticci (vr) hoort men bij oudere Kavuntar boeren

TaBeL E8, Het veelvuldig gebruik van namen van volwassen mannen (ouder dan de spreker) in
het inter-kaste verkeer, gesteld dat men de namen kent.

r'ct-s' =} h=1
Alter § % B

8 3 o] =

5 5 .§'§E '-g ¥ o OB 5 u S

= B - 2 S a = 5 i =
- TEENEERERE N )

EYE<L<EZEZTOSSzNEANYES
Brahmanen - - —++++++++++++++
Kavuntar -0 - === - - - + o+ -+ + + o+
Piljai - -0 - - - - — — I e
Ainattan Cettiyar - = -0 - - - - - + 4+ 4+ 4+ -+ 4+ +
Pantaram - - = -0 -=—=—=—++++ -+ + + 7+
Naykkar = 0— — — — - - — =+ + + + =+ + + +
Achri 00000 - = - - - - O—-——++++ -+ + ++
Kucavar = — — — — — — — O — 4+ + ++ -4+ + + +
Mohammedanen @ — — — —~ — — — — O+ + + 4+ — 4 4 + 1+
Ottar = — — - — — — = + -0+ + + -+ + + +
valaiyr @~ = 0- - - - - — — — — + O+ F+ = = + + +
Vanpar === 0 - - - - — — — - — = O - - -+ + +
Nacuvar =~ — — — — — — — — — — — — O — + + + +
Komugti Cettiyar -~ — — — — — — — — + + + 4+ 04+ + + +
Paflacr 000 - - = = = = = = = = = + -0 = + +
Kuravar = 0 — — — — — — — — — — = - = — — o + +
Paraiyar @ = Z0— - — — - — — — — — —_—_—- = — 4+ O -
Cakkiliyar = = | — — — — = — — — — — — — — — - 4+ — 0

-+ Namen worden frequent gebruoikt
— namen worden niet gebruikt of slechts in combinatie met vererende titels.

198 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 { 1975)



nog slechts spaarzaam het onrespectvolle Pallan/Pallacci. Ook Paraiyan en Cak-
kili zijn onrespectvolle aanroepvormen. In het gebruik van kastenamen (de aan-
duiding Cettivar, koopman, is geen echte kastenaam) kan geen respect tot ui-
ting worden gebracht en lagere kasten gebruiken deze namen dan ook niet
tegenover kasten die duidelijk hoger staan. Ook een analyse van het gebruik van
kastenamen in de aanspreckierminologie zou een ingang kunnen zijn iot het
stratificatiebeeld van de kasten van Irupatur, maar een dergelijk onderzoek heb
ik niet ondernomen.

Tabel 18 geeft aan dat de vier lage kasten op het punt van de persoonsnamen
voor de hogere kasten tot en met Ottar onderdeel vormen van een ruimere cate-
gorie die begint bij de Ottar. De Komutti Cettivar moeten we hierbij rekenen tot
de hogere kasten. Slechts de Nacuvar gebruiken de persoonsnamen uitsluitend
voor de vier lage kasten. Valaiyar en Vannar zonderen de Pallar af van de rest
der lage kasten, en de bijzondere positie van de Pallar wordt evencens duidelijk,
doordat zij door de overige drie lage kasten niet uitsluitend bij de naam worden
aangesproken, terwijl de Pallar zelf dit wel doen tegenover Paraiyar en Cakkili-
yar. De Pallar behandelen de Kuravar hierbij als een kaste die hoger staat dan
Paraiyar en Cakkiliyar: de Kuravar zouden de Pallar eveneens bij de naam noe-
men, als deze hun persoonsnamen gebruikten, hetgeen de Pallar ongewenst
achten. Deze vrees behoeven zij niet te koesteren ten aanzien van Paraiyar en
Cakkilivar. Voor het gedrag tussen de drie laagste kasten geldt opnicuw een
‘balanced reciprocity’.

6.2.3. Het gebruik van verwantschapstermen

Deverwantschapstermen die we in het inter-kaste verkeer het meest horen zijn de volgende®.

Term Inhoud Bijzonderheden indien de termen slechts gebruikt wor-
den door en tegenover bepaalde kasien

g;gia EIIE:ID:M , Pallar tegenover Acari

Ayya FE -

Atta FM -

ggg ';:éi ;Ihl; Vannar, Nécuvar en Pallar tegenover Valaiyar;
Ammatta MM Pallar tegenover Pantaram

Appa F -

Appunu F H Rijke Kuravar tegenover veel jongere Kavuniar
Amma M -

Mamiya WM, HM } Paraiyar tegenover Cakkiliyar en omgekeerd
Maima MR } Vooral gebruikt door Mohammedanen;

Mami MBW Paraiyar en Cakkiliyar tegenover elkaar

Attai FZ } Mohammedanen tegenover Kavuntar

Anna B (ouder) ~

Akka Z (ouder) -

Tampi B (jonger) -

Ammani Z (jonger) -

Paran Kleinkind Pantaram tegenover Valaiyar;

Péra S8, DS Valaiyar tegenover Nacuvar;

Péranti S8, DS Pantaram, Acari, Valaiyar en Vannar tegenover Pallar
Pétti SD, DD

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 199



Het is mij niet duidelijk waarom bepaalde kasten tegenover bepaalde andere kasten
tamelijk specificke verwantschapstermen gebruiken. Het is ook de vraag of de oorzaak
daarvan nu nog te achterhalen is. Een veel uitgebreider en vooral ook vergelijkend en
historisch onderzoek naar het inter-kaste taalgebruik zou nodig zijn voor het opsporen
van deze oorzaken.

Tk moet hier tot voorzichtigheid manen, waar het gaat om het ‘wegen’ van de termen
om de bijbehorende gedragspatronen te begrijpen of zelfs te kunnen voorspellen. Tk ga
hier niet nader in op de precieze termen die men gebruikt, of op een vergelijking van de
gedragspatronen behorende bij deze termen, maar beperk mij tot een analyse van de on-
gelijkheid of gelijkheid die uit de gebezigde termen blijkt. Spreken volwassenen van kaste
A de volwassen mannen van kaste B aan met “‘Appicci’, en gebruiken de volwassenen van
B de term ‘Péranti’ tegenover mannen van kaste A, dan is kaste B hoger dan kaste A. On-
danks het verschil in termen is hetzelfde het geval als kaste A tegenover de mannen van B
de term ‘Appa’ gebruikt en kaste B op zijn beurt het gebruik van verwantschapstermen
vermijdt en zich bedient van persoonsnamen.

Alvorens over te gaan tot een bespreking van de kaste-gelijkheid of -ongelijk-
heid die bhijkt uit de gebezigde verwantschapstermen, wil ik nog het volgende
opmerken.

1. Hoewel in de verwantschapstermen een zekere ongelijkheid tot uiting kan
worden gebracht, blijkt door het gebruik ervan toch een zekere familiariteit.
Bij een ‘te’ groot statusverschil vermijdt men daarom deze termen. Zou bijvoor-
beeld een oudere Cakkiliyan tegenover een jongere Kavuntan een term voor
‘vaders vader’ gebruiken, dan zou dat voor de betreffende Kavuntan beledigend
zijn. Omgekeerd zal een jongere Kavuntan er ook niet over denken een oudere
Cakkilivan aan te spreken met een term voor ‘kleinkind’. Wordt het statusver-
schil ‘te’ groot dan krijgen we bijvoorbeeld te maken met de term ‘cami’ bij het
aanspreken van hogeren.
2. Het gebruik van verwantschapstermen waaruit de lagere status van de aan-
gesprokene blijkt, is vrij zeldzaam. Het gaat daarbij immers om kasten die
zoveel lager staan, dat verwantschapstermen voor ‘kieinkind” gebruikt kunnen
worden, maar die niet zo laag zijn, dat het suggereren van verwantschap onmo-
gelijk is. Het betreft kasten waarvoor men vrijwel steeds neutrale werkwoords-
vormen gebruikt. Bij veel lagere kasten gaat men doorgaans over op het gebruik
van de namen van personen gevolgd door neutrale of disrespect uitdrukkende
werkwoordsvormen.
3. Het gebruik van verwantschapstermen waaruit geen statusverschil tussen de
kasten blijkt, omdat deze slechis worden afgestemd op leeftijdsverschillen {en
economische verschillen), is vooral beperkt tot de categorie hoge kasten (met
uitzondering van de Brahmanen), waartoe we dan in dit geval ook de Komutti
Cettiyar moeten rekenen. De kasten, te beginnen met de Ottar gebruiken in het
inter-kaste verkeer geen verwantschapstermen waaruit een zekere gelijkheid
blijkt, of reserveren deze voor een zeer gering aantal kasten.

Bezien we de kastenhi€rarchie zoals die blijkt uvit het gebruik van verwant-
schapstermen, dan kunnen we de volgende conclusies trekken. Zie hierbij tabel
19.

De Brahmanen gebruiken vrijwel nooit verwantschapstermen in het inter-
kaste verkeer. Zij moeien daarom worden geplaatst aan de top van de hi€rarchie.

200 Meded. Landbouwhageschool Wageningen 75-11 { 1975)



"B a1JUPUN

(IJ3pa0WIaA U3 1J008 U] JSPUR 030 UBA FUIB30AS0L ‘N[2PINPUO HMIENYIS Op ST JPWIOJUI FTIP11ISUIE] JO PRULIOJUIT URA USNIQIUO 19 100(7 §

*PLIGaS 101U uspIos usumsdeydsiuemIon O

-BUINT J0) ST BISIISE UL [IYISIdA UL NII[OPIND Jaru JIIOY ULISHY JEBW ‘PINIQES UspIom UsULIsdByosiIBMIdA X

"JSPUE 3P UBA STIIRISIISEY SIaT %] op PI[q UsUL)sdBYosIURMIDA 3 MIQas 5P 31} —
“JpUR op WEA STIE)SNSE 219301 op 3(Tjq UauIaIsdeyosiuemstas aynIqas ap ) +

. X x + O O + + O © O o o O o O ¢ © Tedipre)
x & x + 0O O + O O O O 0O o O 0o O o O efieieg
x x e x + + + + + + + + + + + 4+ i+ O IBARINY
0O x e i+ O + 4+ O O O + + O O i+ O Teffed
c O O O e O O OO0 O C 9 x i O X X x4 Iefia) Hinmey
cC o 0 O x e x + i + 4+ + + + + + + i IBATDEN
c o 0o - x x e + 4+ + + + + + + + + O Jeddiep
c o o - o - O & O + + + + + + + + i IefigeA
c Cc O O i O O O e + 1 + i+ i+ i+ i+ + i mio
cC ¢ ¢ O O O O O O e X X X X X %X x O USURPIUIWEYOJA
o ¢ ¢ O O O O O © X . X X x O 0O x O TeABITY
cC 0o O - x O 0O 0 O X x e X X x X %X O ugoy
O 0O O O ¢ 0O 0O 00 X x x & { i i % i IBAEN
cC ¢ O - § O O - 0 x x x ¢ e i i 0O urergjueq
O ©C o O x O O O {0 x X XX H e ;X X i Iedifie)) upnnury
C O O O § 0 0O 00 x X X X § ix e x refilg
cC o 0O 0O x 0O 0O 0O 0O x X X X 0O x x e 0O Iejtnaey]
c o © © ¢ O O O o ¢ ¢ O O O °o O 0O e usuBUIYRIg
© f FEE5 % FS e ELFLPEELELOR

=3 § §F 3 8% EEE 2§ B ¥ 2 B %

£ = & R E E B & - A R - S m g 08y
T 8 8 g § 7 5 5 R g8 & 8 B B

=] M-w m. mu g

g = 3
g 3 g nY

* 13N 154 SISEN-131U1 35 UT WIUULLL JOOA US JOOD USTHINSABYISIUBMINA UBA NINIGIT JISH 6T 1A8YL

S
N

Meded. Landbouwhageschool Wageningen 75-11 (1975)



Beneden de Mohammedanen vinden we een duidelijke cesuur: slechts de kasten
daarbeneden gebruiken verwantschapstermen waaruit de hogere kastestatus
van de aangesprokene’blijkt.

Het grote aantal vraagtekens bij de Ottar vindt zijn oorzaak in de verschillen
die bestaan tussen de meer traditionele Ottar en hen die een status claimen,
waardoor de kaste zou behoren tot de lage hoge kasten. Deze laatsten gebruiken
in het inter-kaste verkeer geen verwantschapstermen, Hoewel er nauwelijks ver-
schil bestaat tussen de meer traditionele Ottar en de Valaiyar wat betreft zowel
het aanspreken als het worden aangesproken, ben ik geneigd de Ottar binnen de
midden kasten toch boven aan te plaatsen op grond van de binnen deze kaste
optredende pogingen tot mobiliteit.

Onder de Valaiyar volgen Vannar en Nacuvar op gelijk niveau.

De Pallar vormen een kaste met vele naar verticale mobiliteit strevende leden.
Zij weigeren herhaaldelijk om hun inferioriteit ie tonen in verwantschapstermen.
Toch doen zij dit wel ten opzichte van de relatief lage Valaiyar en Vaunar, ter-
wijl de Valaiyar en Vannar in hun terminologie tegenover volwassen Pallar ter-
men voor ‘kleinkind’ gebruiken. Op grond hiervan moeten we deze kaste plaat-
sen beneden de Vannir.

De Kuravar onderscheiden zich van de Paraiyar en Cakkiliyar door tegenover
vele kasten verwantschapstermen te gebraiken. Dit blijkt nict beledigend te zijn
voor deze hogere kasten en daarom moeten we ze zonder enig voorbehoud
plaatsen boven de Paraiyar en Cakkiliyar, die geen verwantschapstermen durven
te gebruiken (in tegenstelling tot de Brahmanen die deze termen niet wiflen ge-
bruiken).

6.2.4. Het gebruik van de term ‘cami’

Tabel 20 geeft een beeid van het gebruik van de aanspreek- en aanroepterm
‘cami’ (god, heer).

De kasten hoger dan de Valaiyar gebruiken de term ‘cami’ uitsluitend voor
Brahmanen. Het gaat hierbij met name om de karnam, een man van ongeveer
60 jaar. Ook voor de zo nu en dan in Irupatur aanwezige schoonzoon van de
karnam wordt deze term wel eens gebruikt. De oudste zoon van de karnam ende
vrouw van de karnam noemen de leden van deze hogere kasten niet ‘cami’. Voor-
al de Kavuntar zijn kieskeurig en noemen ook de Brahmaanse sub-karnam van
Adutur niet ‘cami’. De Mohammedanen gebruiken deze typische Hindoe term
tegenover niemand. De Komutti Cettivar dienen we wat betreft het gebruik van
de term ‘cami’ tot deze hogere kasten te rekenen, omdat ook zij het begrip re-
serveren voor de oudere Brahmanen.

De Valaiyar gebruiken de term ‘cadmi’ niet alleen tegenover Brahmanen, maar
ook tegenover belangrijke of minder belangrijke volwassen Kavuntar, mannen
en vrouwen. Zij gebruiken de term veel vaker dan Vannar, Nacuvar of Pallar.
Men dient hierbij te bedenken dat vrijwel alle Valaiyar landarbeiders zijn.

De Vannar en Nacuvar gebruiken de term ‘cami’ weinig tegenover Kavuntar
en dan nog slechts voor oudere, belangrijke Kavuniar mannen. De Pallar nemen
het woord ‘cami’ als aanspreek- of aanroepterm nog minder in de mond dan de

202 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975)



TaBEL 20. Het gebruik van de aanspreekterm ‘cami’. {Er is geen rekening gehowden met de fre-
quentie van het gebruik van deze term)

= o =
Alter E g g
E 8 L (3 =t
E =1 g - . -
Ego g g S E - = E - =4 5 %, %
FSEEEERIGEIGEE5583
R R EEEEEEEEEEER R
Brahmanen -
Kavuntar X -
Pillai x -
Ainfttan Ceftiyar ¥ -
Pantdram X -
Naykkar e -
Acari X -
Kucavar ® -
Mohammedanen -
Ottar X -
Valaiyar X X
Vannar X X -
Nacuvar X X -
Komutti Cettiyar X -
Pallar X X -
Kuravar X X X X X X X X X X X X X -
Paraiyar® X X X X X X X X X X X X X x? -
Cakkiliyar X X X X X X X X X X X X X X -

! Ik betwijfel of de ‘Rechterhand’ Paraiyar de term ‘cami’ vanouds gebruiken tegenover de
‘Linkerhand’ Pa]lar.

Vannar en Nacuvar, Pallar viouwen die ik naar het gebruik van deze term vroeg,
werden wat boos en merkten bits op, dat er slechts in de tempels ‘cami’s’ waren,
Het gebruik van deze term voor andere dan Brahmaanse mannen loopt inder-
daad snel terug: nog slechts een gering aantal oude Pallar landarbeiders zegt
‘cami’ tegen Kavuntar boeren.

Na de Valaiyar vormen de Kuravar in de hirarchie weer de eerste kaste
waarvan de leden de term ‘cami’ ook gebruiken tegenover oudere Kavuntar
vrouwen. In tegenstelling tot de Valaiyar bedient een aantal Kuravar zich cok
van de term ‘cami’ bij het aanroepen en aanspreken van mannen van vele andere
kasten. Een oude Kuravan vertelde mij dat hij ‘cami’ zegt tegen Pillai, Aintittan
Cettiyar, Pantaram en Naykkar. Enigszins jongere, hoewel volwassen Kuravar
gaven het gebruik van de term ‘cami’ voor anderen dan Brahmanen en Kavuntar
niet toe. Uit de opmerkingen van Kuravar en leden van andere kasten conclu-
deer ik, dat de Kuravar de term ‘cami’ vrij algemeen gebruiken tegenover Brah-
manen en Kavuntar mannen en vrouwen, dat een kleinere categorie bestaande
uit vooral ouderen ook ‘cami’ zegt tegen de leden van de kasten tot en met Nayk-

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 203



kar en dat het gebruik van deze term voor de leden van kasten tot en met Nacu-
var vrij zeldzaam is.

Ook de Paraiyar geven het gebruik van de term ‘cami’ slechts toe voor de
kasten tot en met Naykkar. Het is echter zonder meer duidelijk, dat zij deze
term ook op vrij ruime schaal bezigen voor leden van kasten tot en met Moham-
medanen. Tegenover Ottar, Valaiyar, Vannir, Nacuvar (en Pallar?) wordt de
respectterm ‘cami’ minder veelvuldig gebruikt.

De Cakkiliyar scheppen er een zeker behagen in hun zeer lage positie te ex-
poseren, dit in tegenstelling tot Paraiyar en Kuravar. Op een vraag naar het
positieverschil van bepaalde hogere kasten kreeg ik van een aantal Cakkiliyar
ten antwoord: ‘Hoe moeten wij weten hoe de hoog-laag verdeling van de hogere
kasten is? Zelfs Pallar mannen en vrouwen noemen wij cami.” Als onderzoeker
kreeg ik het wel wat benauwd, toen dit antwoord werd gevolgd door de opmer-
king: ‘Geef ons liever werk en voedsel in plaats van zulke rare vragen te stellen.’
Gebruiken de Paraiyar de term ‘cdmi’ niet van harte, de Cakkiliyar zijn nog
steeds zo afhankelijk van de hogere kasten, dat zij de term veelvuldig bezigen
voor allen die zjj als hoger beschouwen en dat zijn er velen. Ock oudere kinde-
ren behorende tot de kasten tot en met Nacuvar worden door de Cakkiliyar wel
met ‘cimi’ aangeroepen; dit is niet het geval tegenover Pallar jongeren. Wel
weigeren zij evenals de leden van alle andere kasten in Irupatur, de Komutti
Cettivar aan te spreken met ‘cami’.

Samenvattend wil ik ten aanzien van het gebruik van de term ‘cami’ nog het
volgende opmerken. Yoor zover men de term niet gebruikt voor oudere Brah-
manen wordt hij ervaren als vernederend. Het is een term die thuishoort in de
traditionele meester-knecht relaties en hij geeft duidelijk aan, dat de gebruiker
ervan een zeer afhankelijke positie inneemt. Het is dan ook geen wonder dat de
term door een vrij ruim aanbod van alternatieve werkgelegenheid stceds meer in
onbruik raakt. Zelfs de landarbeiders van lagere kasten en de leden van lagere
dienstenverlenende kasten trachten de term te vervangen door termen die min-
der uitdrukking geven aan onderdanigheid.

De vier Scheduled Castes kunnen we op grond van de frequentie van het ge-
bruik van deze term en een analyse van de personen tegenover wie de term wordt
gebruikt, in een duidelijke hi€rarchie plaatsen. De Pallar immers staan in deze
meer op het niveau van de Vannar en Nacuvar of zelfs daarboven, doordat nog
slechts enkele oude landarbeiders de term gebruiken. De Kuravar beperken het
gebruik vooral tot Brahmanen en Kavuntar; tegenover de kasten tot en met
Naykkar is het gebruik nog vrij normaal, maar voor de kasten tot en met Nacu-
var kunnen we het gebruik vermoedelijk zeldzaam noemen. De Paraiyar achten
het gebruik van deze term normaal voor een, in vergelijking met de Xuravar,
grotere categorie kasten, nl. voor de kasten tot en met Naykkar. In mindere
mate is dit ook nog het geval voor de kasten tot en met Mohammedanen, maar
voor de kasten tot en met Nacuvar wordt het gebruik zeldzamer. De Cakkiliyar
bezigen de term zelfs tegenover oudere kinderen behorende tot kasten tot en met
Nicuvar. Slechts tegenover Pallar zeggen zij minder veelvuldig ‘cami’ en beper-
ken zij het gebruik tot de oudere Pallar mannen en vrouwen.

204 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



6.2.5. De kastenhiérarchie zoals die blijkt uit het taalgebruik in Irupatur.
Samenvatting.

Bezien wij het totaalbeeld, dan kunnen we constateren, dat er zich beneden de
Brahmanen een aantal kasten bevinden die tot op grote hoogte vergelijkbaar
zijn, namelijk de Kavuntar, Pillai, Ainattdn Cettiyar, Pantaram, Naykkar en
Acdri, Hoewel het mogelijk is binnen deze categorie een zekere hi€rarchie te
zien, richt ik mijn aandacht vooral op de kasten beneden de overgangscategorie,
waarin we naast de Kucavar en Mohammedanen toch ook de Komutti Cettiyar
moeten plaatsen.

Er kan geen twijfel bestaan over de kaste die in de categorie der midden en
lage kasten de hoogste positie inneemt: volgens alle vier gekozen ingangen is dat
de kaste der Ottar. Bezien we de kasten beneden de Ottar, dan moeten we ons
allereerst beperken tot het beschouwen van de hi€érarchiegn op grond van werk-
woordsvormen, namen van personen en de verwantschapsterminologie, om pas
daarna het gebruik van de ferm ‘cami’ in onze overwegingen te betrekken. De
higrarchie is dan van hoog naar laag: Valaiyar, Vannar en Nacuvar, Pallar,
Kuravar, Paraiyar, Cakkiliyar. De overgang van hoog naar laag is hierbij zo ge-
leidelijk, dat we niet kunnen spreken van opmerkelijke sprongen in de hiérar-
chie.

Bij de werkwoordsvormen en vooral bij het gebruik van verwantschapstermen
bleek reeds dat de Pallar in een aantal gevallen weigeren respect te betonen aan
tal van traditioneel hogere kasten. Bij het gebruik van de namen van personen
zijn de Pallar nog zeer voorzichtig. Ik meen dat we bij de Pallar pogingen zien
tot verbetering van hun sociale positie die vooral worden veroorzaakt door de
relatief sterke verhoging van het levenspeil van deze kaste. Verandering klinkt
ook door bij het gebruik van de term ‘cami’. Hierbif valt het opnieuw op dat met
name de Pallar, op enkele oude landarbeiders na, deze zeer vernederende term
vermijden en het gebruik ervan scherp afkeuren. Zij staan in dit opzicht thans
zelfs ‘hoger® dan de Vannar en Nacuvar, die door hun sterke binding aan met
name de Kavuntar een zeer afhankelijke positie innemen. Ik meen dat het oude
patroon bij het gebruik van deze term nog slechts wordt gevolgd door de land-
arbeid bedrijvende Valaiyar, de oudere Kuravar, de oudere Paraiyar en zeker
door de Cakkiliyar. Dit zou betckenen dat we in de taaluitingen een duidelijke
poging tot positieverbetering en zelfs een zekere statusdiscrepantie kunnen con-
stateren bij de Pallar. Voorzichtigheid blijft hierbij geboden: in vroeger tijden
was het landbezit der Pallar waarschijnlijk niet onbelangrijk en we weten niet
hoe dit economische gegeven toen werd vertaald in de taaluvitingen. Het al of
niet gebruiken van de term ‘cami’ vestigt onze aandacht op de in beweging zijn-
de positie der Pallar en geeft ook enig zicht op het verschijnsel dat met name vele
Kavuntar de Valaiyar plaatsen op het nivean van de Pallar of zelfs daaronder,
ecn standpunt dat de Ottar, maar met name ook de Vannir en Nacuvar bestrij-
den. Het lijkt mij moeilijk om te komen tot nog meer expliciete vitspraken; op
grond van de linguistische etiquette kunnen we hoogstens concluderen tot een
positichandhaving of zelfs een neiging tot stijging bij de Ottar, een poging tot
stijging bij de Pallar en een neiging tot daling bij de Valaiyar. De Kuravar en

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975} 205



Paraiyar veroorloven zich thans vermoedelijk meer dan vroeger, maar dat wordt
hun nauwelijks of niet kwalijk genomen; we kunnen zeker niet stellen, dat de
hogere kasten het gebruik van de term ‘cami’ van hen eisen.

Bij de poging om op grond van de linguistische etiquette de kasten te ordenen
in een hoog-laag verdeling zijn in het voorgaande de verschillende gegevens ge-
wogen. Er is gelet op de mate van sociale afstand tussen kasten en op kaste-
beroepen. Weinig aandacht is besteed aan de consequenties van bepaalde in de
historie verankerde bijzonderheden, waarbij we kunnen denken aan de Cakki-
liyar die de Komutti Ceitiyar aanspreken in neutrale bewoordingen, of aan de
Cakkiliyar en Paraiyar die tegenover elkaar respectvormen gebruiken. Laten we
het wegen der gegevens achterwege en beperken we ons louter tot een eenvou-
dige statistische bewerking ervan, dan kan een stratificatiebeeld ontstaan, dat
afwijkt van de hi€rarchie die ontstond door het interpreteren en wegen der gege-
vens. In het hiervolgende zal blijken, dat het gevonden stratificatiebeeld slechts
weer uit de cijfers blijkt als de hiérarchieén op grond van verschillende ingangen
met elkaar worden gecombineerd. De hier gekozen ingangen zijn de gebruikte
werkwoordsvormen en het gebruik van de namen van personen (zie tabel 21);
de gebruikte verwantschapstermen en het gebruik van de term ‘cami’ lenen zich
minder gemakkelijk voor een statistische bewerking.

De statistische bewerking die hier is uitgevoerd is vergelijkbaar met die gebruikt bij het
accepteren van gekookt voedsel en water (blz, 140, tabel 13). Bij de werkwoordsvormen
wordt in de eerste plaats per kaste geteld voor hoeveel kasten men onrespectvolle, neutrale
en respectvolle tot neutrale vormen gebruikt, waarvan wordt afgetrokken het aantal kas-
ten dat dergelijke vormen bezigt voor de betrokken kaste. Dezelfde procedure wordt toe-
gepast ten aanzien van neutrale en onrespectvolle vormen, waarna, tot slot, slechts wordt
gelet op onrespectvolle vormen, ai of niet in combinatie met neutrale vormen. Bij het ge-
bruik van persoonsnamen kan de bewerking door de aangebrachie ‘zwart-wit’ tekening
(het wel of riet gebruiken van de namen) beperkt blijven tot het tellen van het aantal kas-
ten waarbij men persoonsnamen gebruikt en daarvan af te trekken het aantal kasten waar-
van de leden zich bedienen van de namen van de volwassen mannen van de betrokken
kaste.

Bezien we de hiérarchie die ontstaat door combinatie van de hiérarchie&n op
grond van werkwoordsvormen en namen van personen, dan blijkt deze zeer
goed aan te sluiten bij de hi€rarchie waartoe we besloten in de aanvang van deze
paragraaf 6.2.5. Slechts de uitkomst waarbij de Cakkiliyar een hogere positie in-
nemen dan de Paraiyar lijkt eigenaardig op grond van het gebruik van onrespect-
volle werkwoordsvormen en de frequentie waarmee de Cakkiliyar de vernede-
rende term ‘cami’ gebruiken.

6.2.6. De invioed van de seculiere status op de linguistische etiquette in die geval-
len waarin er een discrepantie bestaat tussen de seculiere status en de kaste-
status van sprekers en aangesprokenen. '

Veranderingen in de linguistische etiquette als gevolg van verhoging van de
individuele politick-economische status of van de positie van de groep komen

206 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



jefrexed LI ¥E ¢L1 (§1-) §91 $°08 81 @I 9T I §°91 (#1-) TRATP[ED
AR 81 gse §°LT (ST-) 81 43 §or (L) st S 81 (s17) TeAreled
TeawIny 91  §°CE 91 (k1) $91 505 §9o1 (L) §LI 517 sof (1) Jeseany
Tejled ST 6¢ +I (6-) ST 4 $1 (@) $1 (01-) ST (67 Iejjeq
JeAmOBN 8 91 L [ 6T o1 (0 6 (& o1 (D Jediiis) Hinwoyy
Tgades ¥l §LT #1 (6-) $er SLE ar $gl (9-) +I (8) JeAndEN
TeAre[eA ] 9T ¥1 (67) 4 $'9g o1 (@ §'el (9 €1 (L) Ipuiep
=0 A S 4 74 (4 R3] §€1 §LE sl (1) Tl (@) 1 (€) Teire[ep
Teapony 1 w I (€ 11 4 oI @ I () 1 @ IO
USUEPIUIEYOTA 6 LT L) 01 o £ SEl (17 o1 (D g & TIURPIULIRGO
Jedriien thinwoy o1 81 o1 (®) 8 LT o1 (@ g (9 6 (©) IBABORY
weigitred Y Tl L Q) s S'HF £ 9 () §c () ey
IBpiAEN 9 1 L W 9 L1 g's (g) 9 W 6 (L) IeyAeN
_ lmoy L 14! L@ L $'81 §s (g 9 @ L @ werejiey
IBANOD) Uepouly |  S°€ §9 £ (@ §€ 71 ¢ (g} £ (®) ¢e (6) JeAriieD wennury
reiidf s¢ 9 € Q) SE 4| §c (g) £ (® st (6 1eiilg
Iejinaey T s € (8) z L z ) £ (@) z @D TBjUmARyy
usTEWYRIg I 4 I GD I £ 1 () 1 D I D usuBWIYRIg
USUIEU U2 WIPIOOM USPIoOMY 1M ZUD pu p/u p/ujua
=JIoM SIYITeIRIH AYoremy  AIIBIAIH 4 SIYAIBIPIF  QIUYOIRIRIH  SIYoTeIIH
USUIEU U Uap  usuosiad
-100MMJam N UauueN ﬁuEuo>m—uuoOBMHO M ﬂouwmv—

"1p3a1) 100WaE) 92T IpjEzep Ao 3)SEY UNOnsq 3P 18P uadaoid [Rjure 19Y US3A1) ) JE UIsEY opuadafaq ozlim

apreedeq wso do [eIUVE 194 UBA I0OP UOSOIIan PSLUISA SII0DS 9P UflZ Sai{ERY UISSNL "UFAIYDIRIY 9ZOP URA SHEUIGIICD OP I PIS[ES)e SyaIesay
aeuy op Us ‘usuosidd UBA USWRU 3P UBA YINIQaF 12Y U2 USUIIOASPIOOMYINM Ul 913aNbIs dY3sHSInSul] op uea pucsd do uasigoIeIguasey "1z TEEVLL

207

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 {1975)



vooral tot uiting in het vermijden van zeer vererende aanspreckvormen (de term
‘cami’ en bepaalde verwantschapstermen) en van de onrespectvolle werkwoords-
vormen, evenals van hier niet in de beschouwingen beirokken aanroeptermen
als ‘até’. Het onderzoek naar de relatie tussen veranderende individuele poli-
tick-economische posities of kaste-posities en de linguistische etiquette wordt,
althans in het onder de rook der steden tiggende Irupatur, bemoeilijkt door de
algemene tendens waarbij het in de linguistische etiquette tot uiting brengen van
scherpe ongelijkheid vermindert. Deze tendens, die vooral bij vele jongeren
merkbaar is, hangt samen met de afbraak van de semi-autonome en scmi-
autarkische dorpsgemeenschappen, waardoor de vaak asymmetrische af hanke-
lijkheidsrelaties tussen kaste-groepen in betekenis afnemen en de relaties tussen
individuen meer en meer ‘single-stranded’ worden. Met deze openlegging der
dorpsgemcenschappen hangt eveneens samen dat, met name sinds de onafhan-
kelijkheid, in de dorpen een Westers getinte ideologie kan penetreren welke een
nivellering der ongelijkwaardigheid predikt®.

Kaste bepaalt nog in hoge mate de grenzen waarbinnen kaste irrelevante
variaties in de linguistische etiquette zijn toegestaan aan leden van dezelfde
dorpsgemeenschap. In het hiervolgende schets ik een model dat het voor Iru-
patur (annc 1967) mogelijk maakt het terrein van deze kaste-vrije variaties op
grond van discrepanties tussen de individuele seculiere status (samengesteld uit
de posities op economisch, politiek en educatief gebied) en de kastestatus af te
bakenen. Dit model zal ik slechts zo nu en dan van illustraties voorzien.

De kasten van Irupatur kunnen we op grond van de linguistische etiquette ver-
delen in vier categorieén, waarbij de tweede categorie een onderverdeling behoeft.
I De Brahmanen staan boven wat ADRIAN C. MAYER (1960: 37) noemt de

‘allied castes’.
IIa Beneden de Brahmanen volgt een aantal kasten waarvan de leden het hoogst

onbehoorlijk achten bij het gedrag ten opzichte van elkaar aandacht te be-
steden aan andere criteria dan leeftijd en geslacht®. Dit zijn de Kavuntar, Pillai
en Aintttdn Cettiyar. Vele Kavuntar echter zeggen dat deze twee criteria ook
het taalgedrag moeten bepalen voor de volgende kasten:
IIb Pantaram, Naykkar, Acari, Kucavar, Mohammedanen en Komutti Cetti-

yar. De opmerking van deze Kavuntar dekt de werkelijkheid niet geheel:
het is waar dat tal van Kavuntar zich aldus gedragen, maar leden van de ge-
noemde zes kasten zelf maken enig onderscheid tussen o.a. belangrijke en minder
belangrijke Kavuntar. Het is niet moeilijk vast te stellen, dat de leden van deze
kasten belangrijke Kavuntar, met name grote boeren, wat ouder schatten dan ze
in werkelijkheid zijn, waardoor respectvolle werkwoordsvormen kunnen worden
gebruikt en de namen van deze mensen worden vermeden. We horen verder dat
een Acari grofsmid een jongere Kavuntar boer aanspreekt met ‘ponnan’ (niet te
vertalen, een vriendelijke term die ook een moeder vaak voor haar zoon ge-
bruikt), ‘periva n&tu’ (‘centrum van het land’; ‘oogappel’) of ‘cinna ponnan’
(‘cinna’ betekent ‘klein’) gevolgd door ‘ponkd/vanks’. Deze jonge Kavuntan
gebruikt tegenover de oudere grofsmeden de term ‘anna’ (oudere broer) gevolgd
door ‘ponkd/vankd’; tegenover leeftijdsgenoten gebruikt hij de naam en ‘pd/fva’.

208 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



Een Acari Goudsmid melkman die enigszins bevriend is met dezelfde boer, ge-
bruikt zijn naam en ‘ponkd,/vankd’ en de Kavuntan gebruikt dezelfde vormen.
Voor belangrijke Kavuntar, Pillai en AinGttan Cettiyar mannen en vrouwen van
dezelfde leeftijd gebruiken leden van deze zes kasten doorgaans wat vaker de ver-
wantschapstermen ‘anna/akka’ (oudere broer, oudere zuster) dan de persoons-
namen.
III Ook voor de Ottar, Valaiyar, Vannir, Nacuvar en Pallar kunnen we zeggen,
dat zij een categorie kasten vormen waarvan de leden het hoogst onbehoor-
lijk vinden bij het onderlinge verbale contact aandacht te besteden aan verschil-
len in individuele economische positie. Dit betekent zeker niet, dat deze kasten
elkaar als gelijken beschouwen; bij de linguistische etiqueite die leden van deze
kasten ten opzichte van elkaar in acht nemen mogen echter slechts kaste, leeftijd
en geslacht een rol spelen.
IV De Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar van Irupatur bewaken hun onderlinge
gelukheld zorgvuldig en de aangesprokenen gebruiken ongeveer dezelfde
termen en werkwoordsvormen als de sprekers.

In het algemeen kunnen we nu zeggen, dat de individuele politiek-economi-
sche positie van personen tot uitdrukking kan komen in de linguistische etiquet-
te in geval de betrokken kasten behoren tot categorieén die het dichtst staan bij
de eigen categorie. De kasten behorende tot categorie 111 houden dus bijvoor-
beeld rekening met de economische positic van leden van kasten behorende tot
IT en IV. Leden van kasten behorende tot categorie IV letten op de economische
status van kasteleden van III, maar niet van leden van kasten behorende tot IT
of I. Aan de andere kant vinden kasteleden van categorie 11 het weinig belangrijk
te differentiéren binnen I'V,

Ter illustratic van de relaties tussen kasten van de categorieén Ila en IV wijs
ik op twee cases. (a) In het naburige dorp Adutur spreken Kavuntar boeren de
oude en rijke Kuravar varkenskcopman en geldschieter aan bij zijn naam en
‘pota/vata’ en de betreffende Kuravan treedt de oude Kavuntar boeren van zijn
dorp (ook zijn schuldenaren) tegemoet met ‘cimi’ en ‘pomkd/vankd” en hij
spreekt jongere Kavuntar boeren aan met ‘appunu’ (vader) gevolgd door res-
pectvolle werkwoordsvormen (b) In het dorp Nesavur bestaat er een zekere
vriendschap tussen een Kavuntar en een Cakkiliyar jongen, beide student aan
een technische hogeschool te Coimbatore en ongeveer achttien jaar. De Cakki-
livar vader is landarbeider, de Kavuntar vader industrie-arbeider (voorman).
Het verbale gedrag is hierbij als volgt:

Spreker Aangesprokene Linguistische etiquette
Cakkiliyar jongen Kavuntar jongen Naam en pd/va

Kavuntar jongen Cakkiliyar jongen Naam en po/va
Cakkilivar jongen Kavuntar vader Geen cami, pdnkd/vankd
Kavuntar jongen Calkkiliyar vader Naam en pd/va
Cakkiliyar vader Kavuatar jongen Geen naam, ponkd/vanko
Kavuntar vader Cakkiliyar jongen Naam en pota/vata
Cakkilivar vader Kavuntar vader Cami en ponks/vankd
Kavuntar vader Cakkiliyar vader Naam en pota/vata

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1973) 209



De Brahmanen (I) beperken de kaste-vrije variatie in de linguistische etiquet-
te op basis van de individuele economische positie in geval van categorie IIa
(het zijn bijna gelijken) en passen deze variatie vooral toe in [1b, De Brahmaanse
karnam verkrijgt het grootste deel van zijn inkomen van boeren en hij verleent
daarom een zekere linguistische voorkeursbehandeling aan de boeren behorende
tot IIben III.

Ik ben mij ervan bewust dat het geschetste model statisch is en ten dele reeds
achterhaald, zoals blijkt vit het gedrag van de Brahmaanse karnam. Categorie
IV is reeds bezig uiteen te vallen in enerzijds de Kuravar en Paraiyar en ander-
zijds de Cakkiliyar, waarbij de eersten zelfs binnen categorie Ila, spaarzaam
worden met de term ‘cami’, terwijl de laatsten het oude patroon nog grotendeels
volgen. Voor het overige meen ik, dat er niet zo zeer sprake zal zijn van verande-
ringen in de kastensamenstelling van de onderscheiden categorieén, als wel van
een verdergaande vervaging van de afscheidingen tussen de categorieén naar-
mate de specifieke kastegebonden onderdanige/superieure gedragspatronen ver-
dwijnen. Het is niet zo, dat de oude vormen minder kaste-relevant en meer klas-
se-relevant worden: de linguistische etiquette ‘verarmt’, wordt meer egalitair,
kan minder gemakkelijk worden gebruikt voor het meten van statusverschillen.
Hetzelfde verschijnsel (... die Tendenz zu ciner Nivellierung der traditionellen
Statussymbole...” DAHRENDORF, 1957: 109) deed en doet zich ook voor bij het
verval van de Europese standenmaatschappij.

Voor situaties waarin een analyse van de kasteregels en de feitelijke situatie
ten aanzien van het geven en accepteren van voedsel-soorten en water geen be-
trouwbare ingang (meer) biedt voor het construeren van een zeer gedifferen-
tieerde kastenhi€rarchie, kan de analyse van de linguistische etiquette (via een
aantal ingangen) tijdelijk enig soelaas bieden, namelijk toidat een meer egali-
taire ideologie de traditionele statussymbolen daarvoor te zeer heeft genivel-
leerd. In meer traditionele sitnaties is zij steeds een belangrijk controlemiddel
voor een op andere gronden geconstrueerde hiérarchie en ik zie (achteraf) zelfs
geen reden, waarom men niet uit zou gaan van het linguistische gedrag om deze
tegelijkertijd of naderhand te controleren via het benutten van andere stratifi-
catie-criteria.

210 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



7. SAMENVATTING EN NABESCHOUWING DEEL I:
DE SOCIALE POSITIE DER SCHEDULED CASTES.

Na een uitvoerige analyse van de sociale positie der Scheduled Castes is het
goed een (voorlopige) balans op te maken en te bezien in hoeverre de in de
probleemstelling vervatte vragen reeds zijn beantwoord. Met deze kennis kan
dan in Deel II van deze studie aandacht worden besteed aan de situatie op
economisch, politiek en educatief gebied, en aan het effect van het overheids-
ingrijpen ten behoeve van de Scheduled Castes (lage kasten).

De gestelde vragen betreffen het bestaan van een aparte categorie kasten van
Onaanraakbaren, de gevolgen van veranderingen in het stratificatiesysteem voor
deze lage kasten, en de oorzaken van deze veranderingen. Voor dit onderzoek
werd een dorp uitgekozen ‘onder de rook’ van steden die reeds betrekkelijk
lange tijd belangrijke industrie-centra zijn en met een bevolking die voor een
deel in deze steden werkt. Het dorp moest tevens een aantal Scheduled Castes
omvatten. Op deze wijze trachtte ik de kans op veranderingen en de mogelijk-
heden om die in het tijdsbestek van één jaar te bestuderen, zo groot mogelijk
te maken. Deze opzet is gedeeltelijk gelukt: in Irupatur en omliggende dorpen
bleek van een tweetal lage kasten een aanzienlijk percentage van de mannelijke
beroepsbevolking in de steden te werken. Een economische situatie zoals die in
Trupatur is voor de lage kasten van Tamilnad (en voor India?) anno 1967 naar
verhouding zeer goed te noemen. Als belangrijke belemmeringen voor positie-
verbetering zijn ‘slechts’ te noemen het machtige blok der lokale Kavuntar met
44%; van de totale dorpsbevolking, met meer dan 90% van het land en een
vitgesproken heersersmentaliteit/gedrag, en de verdeling van de lagere ritueel-
sociale en politiek-economische groepen over een groot aantal kasten.

Het is onjunist zondermeer te veronderstellen, dat de veranderingen in het stratificatie-
systeem in een dergelijk “onder de rook’ der steden gelegen dorp dezelfde zullen zijn als die
in de meer rurale gebieden zonder een aanzienlijke aliernatieve werkgelegenheid buiten de
landbouw. Het is de vraag of het dorp bij de stad in dit opzicht een blik op de tockomstige
ontwikkelingen in de meer afgelegen dorpen zou kunnen verschaffen. Deze verder van be-
langrijke industrigle, commerciéle en administratieve centra gelegen gebieden ondergaan
ook de invloed van de voortschrijdende markt-incorporatie en institutionele incorporatie,
en ook hier vindt een openlegging van semi-autarkische en semi-autonome streken en dor-
pen plaats. Maar met name de machtsverhoudingen rond de produktiemiddelen landbouw-
grond en irrigatiewater, de toenemende bevolkingsdruk, het tekort aan land en de ecolo-
gische crisis als gevolg van zowel de toenemende bevolkingsdruk als een perfectionering
van het mercantiele domein' zullen er van groter belang zijn voor de economische, poli-
tieke en sociale structuur dan in bijvoorbeeld Irupatur. Het lijkt mij niet juist te veronder-
stellen dat de veranderingen in het traditionele kastensysteem en met name ten aanzien van
de positie der lage kasten in de meer uitgesproken rurale gebieden per definitie minder in-
grijpend zouden moeten zijn dan in gebieden bij belangrijke stedelijke centra. Voor der-
gelijke rurale gebieden zal veel afhangen van factoren als de politiek-economische en
numerieke macht der rurale elite, de macht of onmacht van groepen pachters, de mate
waarin de landarbeiders verenigd of onderling verdeeld zijn, de mate waarin pachiers en
landarbeiders gezamenlijke belangen bezitten, en van kwesties als de rurale werkgelegen-
heid en voedselschaarste. :

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975} 211



Bij de bespreking van de vraag betreffende de lage kasten als aparte categorie
ga ik allereerst uit van een strak en statisch beeld, dat kan dienen als model om de
gedachten te bepalen. Gerekend vanuit de dominante kaste der Vellala Kavun-
tar zijn de overige kasten verdeeld over een aantal categorieén dic hiérarchisch
zijn te rangschikken op grond van de mate van sociale afstand, van de mate van
familiariteit die met hen mogelijk is. Beschouwen Kavuatar de Pillai en Ainat-
tan Cettiyar als ongeveer gelijken, zij nemen een zekere afstand in acht tot de
Pantaram, Naykkar en Aciri, die nog iets duidelijker is ten aanzien van Kuca-
var, Mohammedanen en Komutti Cettivar. Daarmee zijn we gekomen tot een
belangrijke scheidslijn, immers bij de relaties tussen de Kavuntar en de leden
van nog lagere kasten vervalt zelfs de schijn van een zekere sociale gelijkheid.
Zoals ‘gelijkheid’ een betrekkelijk begrip blijkt te zijn voor de kasten hoger dan
de Ottar Metselaars/Steenhouwers en lager dan de in de lokale context wat
‘nitheemse’ Brahmanen, zo is ook het begrip ‘ongelijkheid’ relatief. Binnen de
categorie kasten waaraan de hoge kasten zich zonder meer superieur achten,
bevindt zich namelijk nog een sub-categorie waarmee men ieder niet nood-
zakelijk contact vermijdt, omdat de leden van de daartoe behorende kasten,
wat de politiek-economische positie van enkelen ook mag zijn, niet slechts in-
ferieur zijn maar ook nog afstotend, alsof zij permanent een besmetielijke
ziekte onder de teden hebben. Onze aandacht richt zich in de eerste plaats op de
afbakening van deze sub-categorie der lage kasten en de veranderingen die
zich ten aanzien van haar voltrekken.

Bezien we thans de gedragsregels die men in acht neemt in het inter-kaste
verkeer, dan ligt het voor de hand dat er, gerekend vanuit de hoge kasten, tal
van regels zijn die niet slechts de sociale afstand tussen hoog en laag benadruk-
ken, maar eveneens die tussen hoog en midden. We kunnen hierbij denken aan
de regels ten aanzien van de kasten wier leden niet de kamers/keukens van de
hoge kasten mogen betreden, aan de kasten waarvan de leden normaal niet in
de veranda van de Mariyamman tempel komen, aan de kasten die niet direct
melk kunnen verkopen aan consumenten van hoge kaste van het eigen dorp,
of aan de kasten voor wie de hoge kasten vrijwel nooit respectvolle werkwoords-
vormen gebruiken. -

Welke regels pleiten er sterk voor de lage kasten (Pallar, Kuravar, Paraiyar
en Cakkilivar) af te zonderen als een aparte categoric? Allercerst is daar de
drinkwaterkwestie. Slechts de vier lage kasten voldoen aan een omschrijving
van het begrip Onaanraakbaren als dit, althans voor Irupatur en omgeving wordt
gedefinieerd als: ‘Zij die niet met eigen materiaal water mogen halen uit de in
het dorp gelegen putten van andere kasten’. Het zijn ook deze vier kasten die
nooit zelf water halen uit de waterputten der Kavuntar en die vrijwel nooit ge-
bruik maken van de publieke drinkwateraansluitingen in de wijken der hogere
kasten. Opvallend is ook, dat de vier lage kasten hun doden niet bij die van ho-
gere kasten begraven. Dat ook Pantiram priesters, Mohammedanen en zuige-
lingen van hogere kasten aparte begraafplaatsen bezitten is een geheel andere
zaak. De vier lage kasten vinden we verder als aparte categorie terug bij de
weigering tot dienstverlening door wassers en kappers van hoge en midden

212 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 { 1975}



kasten, het niet voor het gebruik mogen aanraken van kookgerei en het niet
betreden van veranda’s van huizen van hoge en midden kasten. Hierbij komt
dan nog dat leden van hogere kasten menen de dorpsgenoten van kasten hoger
dan Pallar te kennen, maar het voor de vier lage kasten op dit punt laten afweten,

Slechts een oppervlakkige blik op het gepresenteerde materiaal is voldoende
om te constateren, dat er belangrijke argumenten zijn aan te voeren voor het
afzonderen van een aparte categorie lage kasten bestaande uit Pallar, Kuravar,
Paraiyar en Cakkiliyar, maar dat er aan de andere kant binnen deze categorie
weer onderverdelingen worden gemaakt door de hoge kasten en midden kasten
en door de lage kasten zelf. Deze verschillen in positie van de diverse lage
kasten komen in bijna iedere paragraaf aan de orde. Hier zij alleen vermeld
dat de Pallar, althans voor de Kavuntar en de kasten waarvoor deze de refe-
rentiegroep vormen, fysiek niet onaanraakbaar zijn en de Paraiyar en Cakki-
Hyar wel, waarbij Kuravar een soort tussenpositic innemen. De dorpelingen
refereren hier niet aan door te spreken over de gevaren van rituele verontreini-
ging, maar door de Cakkiliyar, Paraiyar en, in mindere mate, de Kuravar ‘vies’
te noemen. Dit maakt het begrijpelijfk waarom de weerstanden tegen sociale
contacten met Paraivar en Cakkiliyar groter zijn dan die tegen contacten met
Pallar, waarom Pallar vrouwen wel en Paraiyar en Cakkiliyar vrouwen niet als
prostituée’s in aanmerking komen, of waarom de Pallar een Kavuntar voedsel-
container in hun handen naar de velden dragen en de Cakkiliyar deze in een
mand op het hoofd moeten vervoeren. Duidelijk wordt hiermee ook waarom
slechts de Paraiyar en Cakkiliyar in café’s van het dorp nog steeds aparte
drinkbekers moeten gebruiken, of waarom de melkmannen van de Pallar kaste
of hogere kasten er niet aan denken melk op te halen uit de Paraiyar en Cakki-
liyar wijken.

De veranderingen die er optreden ten aanzien van de regels die de inter-kaste
relaties structureren, kunnen het velgende karakter hebben.
A. De regels die de relaties structureren, behouden hun kracht, maar er ontstaat
wijziging in de positie van de kasten binnen het systeem waarop de regels
betrekking hebben. Hierbij is niet noodzakelijkerwijze sprake van stijging en
daling van kasten in de kastenhiérarchie.
B. De regels behouden althans theoretisch hun kracht, maar de contactsitua-
ties waarop zij betrekking hebben komen minder frequent voor of verdwij-
nen. We kunnen hierbij denken aan veranderende gewoonten, ook op ceremo-
nieel en ritueel gebied.
C. De regels verliezen aan bindende kracht en geldigheid, doordat zich tal van
situaties voordoen waarvoor geen kasteregels gelden of waarin de oude
regels nauwelijks of niet kunnen worden toegepast. Deze nieuwe situaties han-
gen ten nauwste samen met de gevolgen van de markt- en institutionele incor-
poratie der dorpsgemeenschappen in een nationaal kader. Ook situaties die
ontstaan bij contacten met leden van aanzienlijk lagere kasten, vit andere
nederzettingen, die een hogere politiek-economische positie bezitien dan nor-
maal is voor hun kasten, kunnen hieronder vallen.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 213



D. De regels verliezen hun geldigheid, doordat kasteleden daarmee in conflict

zijnde normen aanvaarden. Het zich niet houden aan traditionele kaste-
regels is dan geen uiting van nonconformisime, van anomisch gedrag, aange-
zien men zich conformeert aan andere waarden en normen. Actores kunnen
zich hierbij onbewust zijn van hun ‘afwijkende’ gedrag, zjj kunnen zich ook
bewust verzetten tegen de oude orde; in het laatste geval zijn zij slechts in zo-
verre gevoelig voor de sociale controle op de naleving der traditionele kaste-
regels vanuit de eigen en andere kasten, als zij verwachten dat overtreding der
oude regels ernstige sancties zal oproepen.

De lezer kan zich afvragen of het niet aanbeveling zou hebben verdiend de genoemde
vier punten als basis te nemen voor de verwerking van de verzamelde gegevens en voor de
hoofdstukkenindeling. Tk moet dan opmerken, dat mijn cindconclusies over de verande-
ringen ten aanzien van de kasteregels, evenals een aantal andere in dit slothoofdstuk opge-
nomen interpretaties, ook voor mij zijn ontstaan bij het schrijven van deze nabeschouwing.
Het is overigens nict goed mogelijk deze indeling der veranderingen als basis van de pre-
sentatie te gebruiken, omdat de auteur daardoor gedwongen zou worden tot nog meer
herhaling dan nu reeds het geval is. Daarenboven lijkt het mij niet juist de presentatie van
de onderzoeksgegevens te sterk af te stemmen op de uiteindelijke door de onderzocker ge-
formuleerde min of meer waarschijnlijke hypothesen (conclusies).

Bezien wij de vier punten achiereenvolgens, dan moeten we ons allereerst
afvragen:
Ad A. of er in Irupatur veranderingen zijn opgetreden binnen de kastenhig-
rarchie. Ik acht het niet bewezen, dat er iets veranderd is aan de hig-
rarchische plaatsing der kasten, Er zijn allerlei aanwijzingen dat de hiérarchie
van de kasten geklemd tussen enerzijds Kavuntar/Pillai/Ainittin Cettivar en
anderzijds de Ottar — dus van de Pantaram, Uppiliya en Tottiya Naykkar, de
Acari kasten, Kucavar, Mohammedanen, inclusief de Komutti Cettiyar — ook
in vroeger dagen niet erg duidelijk was. Er is reden om in een overgangscatego-
rie naar de midden kasten naast Mohammedanen en Komutti Cettiyar ook de
Kucavar te plaatsen. Thans is echter niet meer duidelijk waarom de Velldla
Niacuvar kappers wel hun diensten verlenen aan de Kucavar en niet aan de
Naykkar. Behoren de Naykkar kasten dan beide, evenals de Acari, tot de Lin-
kerhand afdeling van de oude kastenstructuur (de bevolking van Irupator weet
van de traditionele tweedeling der kasten vrijwel niets meer)? Dat zou betekenen
(zic tabel 10) dat de meer traditionele Vellala Nacuvar uitsluitend werken voor
de Brahmanen en de hogere Rechterhand kasten. Ook bij de antwoorden bij-
voorbeeld beireffende het al of niet accepteren van gekookt voedsel (zie tabel
11) blijkt een zeker verzet tegen de Naykkar bij Kavuntar, Pillai, Ainittan
Cettiydr, Kucavar, Komutti en Nacuvar, maar ook bij de Linkerhand Acari.
BrenDA BECK rekent de “Nayakkar® tot de Linkerhand kasten (1972: 137) en
wiist op de nauwe mythische en religieuze band tussen hen en de Cakkiliyar
(1972: 132} die ook in Irupatur bestaat tussen Tottiva Naykkar en Cakkiliyar
(zie Deel II: De politicke positie). Op grond van het trommelen bij familicce-
remonién door Paraiyar of Cakkiliyar heb ik de Tottiya Naykkar tot de Linker-
hand en de Uppara (Zoutzieders) of Uppiliya Naykkar tot de Rechterhand

214 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



kasten gerekend. Hoe het ook zij, voor vroeger tijden mogen we aanzienlijke
onduidelijkheden in de kastenhiérarchie niet onderschatten, maar, het verleden
is ver weg en duister en thans moeten we genoemde kasten tussen Kavuntar
en Ottar klasseren als lagere hoge kasten. Is de scheidslijn tussen de lage hoge
kasten en de hoge midden kaste, de Ottar, nu duidelijk? Qok hierbij zijn er on-
duidelijkheden. De Pantaram bijvoorbeeld traden als priesters op in de Ottar
Piliaiyar tempel en voor hun andere heiligdommen, de Ottar behoeven evenals
de Kucavar niet zelf de bananebladeren waarvan zij aten, weg te gooien, en de
Kavuntar aarzelen of zij tezamen kunnen eten met Kucavar en Ottar. We
mogen de higrarchische scheidslijn met name tussen de Kucavar en de QOttar
niet overdrijven, en hetzelfde is het geval met de positieverschillen tussen Ottar,
Valaiyar, Vannar en Nacuvar. Qok bij deze midden kasten zijn er geen duide-
lijke verschuivingen in de hiérarchie merkbaar, zelfs niet als we de posities van
deze kasten vergelijken met die van de Pallar. Het is niet onwaarschijnlijk, dat
vele Kavuntar de Valaiyar vanouds, althans verbaal, lager achtten dan hun
Kappers en Wassers en dat zij ze ook toen meer plaatsien op het niveau van
de Pallar, hoewel een dergelijke plaatsing wordt weersproken door bepaalde
gedragspatronen der Kavuntar: de Valaiyar putien water voor hen en kunnen
de vaat wassen zonder dat deze opnieuw afgespoecld behoeft te worden, de
Pallar kunnen dit alles niet en zijn voor de hoge kasten daarom veel minder
geschikt als huishoudelijk personeel voor het buiten-werk. In het gebruik van
verwantschapstermen komt tot uiting dat de Vannar, Nacuvar en Pallar de
Valaiyar superieur achten, maar toch voldoende dichtbij om een zekere familia-
riteit mogelijk te maken. Is het dan niet zo dat de Pallar stijgen in de kasten-
higérarchie op grond van de situatie in de café’s, het fietsen door Kavuntar
straten of het geringe gebruik van de vererende term ‘cimi’? Ik meen van niet.
In de café’s gedragen de Pallar zich — in tegenstelling tot Vannar, Nacuvar,
Valaiyar en vele Ottar en Kucavar — over het algemeen als personen met een
positie die gelijk is aan die van de Kavuntar, omdat zij het non-verbale gedrag
in de café’s thans kaste-irrelevant achten en hetzelfde geldt voor hun doen en
laten bij het werk in de velden en bij het gebruik van de straten in het dorp.
Zijn zij er tegen gekant dat anderen zich dezelfde vrijheden aanmatigen? Dat
zou dan toch alleen de veel lagere Cakkiliyar en wellicht de Paraiyar betreffen.
Ik geef toe dat in de voorgaande hoofdstukken herhaaldelijk werd gesugge-
reerd, dat de Paraiyar thans een wat hogere positie innemen dan de Cakkilivar.
Vragen we aan informanten of er enig verschil is tussen de kasteposities van
Paraiyar en Cakkiliyar dan wordt dit meestal ontkend, ja, een aantal Kavuntar
achten de Paraiyar (‘vieze, luie nietsnutten’) lager dan de Cakkiliyar. We kun-
nen ten aanzien van de Paraiyar hoogsiens zeggen dat zij een aantal traditionele
kasteregels wat meer naast zich neer leggen dan de Cakkiliyar (zie sub D). Zij
streven naar een situatie waarin zij minder worden gediscrimineerd en waarin
zij zich zelf minder behoeven te vernederen voor anderen. Zij willen wat gemak-
kelijker contacten kunnen leggen met leden van hogere kasten. Of de weigering
om nog langer kadavers op te ruimen in dit kader moet worden gezien, is de
vraag; deze maatregel kan voortkomen uit de onmacht van de kleine, vele

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975) 215



industrie-arbeiders omvattende Paraiyar groepen te Irupatur en Kilakkupa-
layam om aan hun verplichtingen te voldoen. Zij hebben reeds moeite genoeg
om hun taken als trommelaars en kompu-blazers goed na te komen. Ook thans
is het zeker niet zo, dat de Paraiyar kunnen rekenen op een eenzijdig eerbetoon
van de Cakkiliyar; voor de steden durf ik dit niet zo zeker te stelten. Er is in
Irupatur geen sprake van een ‘bedreiging’ van de positie van de Kuravar door
de Paraiyar. Van alle midden en lage kasten zijn gevoelens van relatieve depri-
vatie, van subjectief beleefde en afgekeurde achterstelling, het sterkste aanwe-
zig bij de Paraiyar®. Het verwonderde mij niet, dat uitsluitend een Paraiyan
aan mijn assistent vroeg hoe het toch mogelijk was dat de Indiase overheid aan
een blanke vreemdeling toestemming gaf om een onderzoek in te stellen naar
kaste-ongelijkheid; het onderwerp wordt door de Paraiyar het meest schrij-
nend ervaren.

Ad B. Besteden we thans aandacht aan het tweede veranderingstype namelijk

dat waarbjj de regels ‘verouderen’, omdat de situaties waarop zij van
toepassing zijn minder frequent voorkomen of verdwijnen. Een vergaand voor-
beeld hiervan zien we in paragraaf 6.1, waar ik stelde dat de Kavuntar ook nu
nog, evenals vijftig jaar geleden, gekant zouden zijn tegen het te paard door
Kavuntar straten rijden van Ottar. Een dergelijke regel is niet reéel, omdat nie-
mand meer paard rijdt, zelfs niet een bruidegom tijdens huwelijksplechtighe-
den. Onder enig voorbehoud kan hetzelfde worden gezegd voor tempelfeesten
die niet meer worden gevierd of die van dorpsfeesten, waarin alle kasten op
bepaalde wijze participeren, worden tot feesten van en voor een bepaalde
kastegroep. Ik moet hier enig voorbehoud maken, omdat het moeilijk te voor-
spellen is dat bepaalde feesten geheel ‘dood’ zijn. We kunnen verder wel spreken
over regels die het gedrag van en ten aanzien van Paraiyar mannen ordenen
bij het werken in de velden en op de boerderijen, maar Paraiyar mannen ver-
richten geen enkele landarbeid in Irupatur of Kilakkupalayam.

Ten aanzien van de Onaanraakbaren als aparte categorie is dit tweede ver-
anderingstype van groot belang. Er zijn immers bepaalde regels volgens welke
de Onaanraakbaren inderdaad cen aparte in de realiteit herkenbare categorie
vormen, maar, een aantal van die regels hebben eenvoudig geen kracht meer.
Wat is het belang van een regel, inderdaad nog steeds in volle omvang geldend, dat
wassers en kappers van hoge en midden kasten hun diensten alleen weigeren
aan de vier lage kasten, als de laatsten voor deze diensten gebruik maken of
kunnen maken van voorzieningen in de steden of meer verstedelijkte dorpen?
Ook zou ¢en groot aantal Cakkiliyar en Kuravar, evenals tal van leden van ho-
gere kasten, door hun armoede geen gebruik kunnen maken van de diensten
van deze wassers en kappers. Als belangrijk punt noteerden we dat slechts
leden van de vier lage kasten niet met eigen materiaal, of zelfs in het geheel
niet water kunnen halen vit de putten van alle hoge of midden kasten. Een der-
gelijke regel boet toch zeker aan belang in door het steeds beter worden van het
waterleidingssysteem,

216 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 { 1975)



Ad C. Bij het derde type veranderingen denken we aan al die situaties die ont-

staan door de voorischrijdende markt- en institutionele incorporatie in
een nationaal kader. Er zijn nu scholen waar kinderen bij elkaar zitten en waar
een aantal tussen de middag zelfs eten, er zijn vergaderingen van gekozen dorps-
panchiyats, waaraan soms ook leden van lage kaste deelnemen, men voert
verkiezingscampagnes, zit gezamenlijk in volle bussen, enz. Nieuw zijn bijvoor-
beeld ook die situaties waarin de dorpelingen hun gedrag moeten bepalen tegen-
over functionarissen van lage kaste die het dorp bezoeken of er zelfs komen
wonen. Zijn de oude regels nu niet toepasbaar op deze situaties? In een begin-
fase trachtte men de kasteregels van het dorp toe te passen op deze door externe
factoren ontstane situaties, maar zeker na de Onafhankelijkheid bleek het toch
moeilijk op te boksen tegen de eis van de overheid tot egalitair gedrag in publieke
sferen. In de Higher Elementary School van Irupatur is zeker na 1964 geen
sprake meer van enige achterstelling op kastebasis (Deel II: Educatieve posi-
tie)® en bij de op school geserveerde maaltijden zitten kinderen van lage kaste
broederlijk naast bijvoorbeeld Acari en Pillai kinderen (paragraaf 5.1.2). Het
in ongeveer 1964 gekozen Cakkiliyar lid van de dorpspanchiyat zit, in tegen-
stelling tot zijn voorganger, evenals zijn Pallar collega in het panchayat ge-
bouwtje op een bank bij de leden van hogere kaste, zij het toch wat apart. Over
de ‘ongehoorde’ toestanden tijdens de verkiezingen van 1967 waarbij Kavuntar
vele straten van de Cakkiliyar wijk bezochten, sprak ik in paragraaf 4.1.
Trouwens dit gedrag kan men zich denken in het verlengde van de eveneens
nieuwe situatie waarin Kavuntar boeren veelvuldiger dan vroeger naar de
Cakkiliyar tempels gaan op zoek naar dagloners. Men verklaart dit ver-
schijnsel wel door te wijzen op een verminderd aantal pannaiyils (vaste arbei-
ders, grotendeels betaald in natura) waardoor de boeren vaak niet beschikken
over Cakkiliyar boodschappers. Ik ben geneigd deze verandering te rang-
schikken onder punt D. en de gegeven verklaring te beschouwen als rationali-
satie. Vertikken de Cakkiliyar het meer ¢n meer om als loopjongens te worden
gebruikt, of luisteren de Cakkiliyar niet naar dergelijke boodschappers, of is
het wellicht zo dat dergelijke boodschappen vroeger werden doorgegeven aan
de traditionele leiders der Cakkiliyar, die nu veel van hun invioed hebben ver-
loren? Het is niet meer na te gaan.

Onder andere in paragraal 4.7.1 zagen we dat Paraiyar onderwijzers uit an-
dere steden en dorpen een geheel andere behandeling krijgen dan de ‘eigen’
Paraiyar en dat Kavuntar hen bijvoorbeeld meenemen naar dorpscafé’s om
daar gezeten op dezelfde bank thee of koffie te drinken uit glazen bestemd voor
de hoge en midden kasten. Er zijn echter grenzen: althans de vrouwen van ho-
gere kasten staan niet toe dat deze vreemdelingen van lage kaste water halen
uit Kavuntar putten,

Ondergraven deze nieuwe situaties nu de kasteregels? Slechts enigermate,
omdat men ze ten dele als vitzonderingen bestempelt. Kinderen behoeven zich
in het algemeen nict strak aan kasteregels te houden en in het gedrag tegenover
vreemdelingen is de factor politiek-economische positie steeds belangrijker dan
bij het inter-kaste gedrag van dorpsgenoten. In het geval van aanzienlijke

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975) 217



discrepantie tussen de kastestatus en de politieck-economische status van dorps-
genoten kunnen we hoogstens verwachten dat toch reeds ‘in discussie’ zijnde
extreme respect en disrespect vormen — bijvoorbeeld het met gevouwen handen
nederig groeten, het gebruik van de term ‘cimi’ en, anderzijds, onrespectvolle
taalvormen — worden vermeden,

Ad D. Van een werkelijke ondergraving der kastercgels is veel meer sprake

bij de aanvaarding van waarden en normen die conflicteren met de
traditionele kasteregels. Dit hangt samen met de doorbreking van de kasten
als corporatieve groepen met functies in vele maatschappelijke sferen en met
een sterke sociale controle, en aan het onmachtig worden of geheel verdwijnen
van dorps- en regionale kastebesturen die de inachtneming der regels voor het
intra- en inter-kaste gedrag bewaken, Samenhang is er ook met het verminde-
rende codperatieve karakter van de kasten in economisch en ritueel opzicht, al
mogen we het organische karakter van het oude systeem niet overschatten.
Binnen verschillende kastegroepen die qua beroep en inkomen heterogeen zijn
(geworden) vinden we geen overcenstemming {meer) over de inhoud der regels
voor het inter-kaste gedrag en loopt ook het gedrag van de leden van deze
kasten uiteen. De gedragsregels worden daar meer bepaald per huishouding of,
door generatieverschillen, zelfs per individu, waarbij er binnen de kasten nog
slechts een zekere consensus bestaat ten aanzien van extremen. Dit laatste be-
werkstelligt dat de lage kasten, of de laagste kasten binnen die categorie, in
bepaalde gevallen een wat duidelijker entiteit vormen dan voorheen vermoede-
lijk het geval was. Ik verwacht dat in vele dorpen van het district Coimbatore
waar van de lage kasten slechts de Cakkiliyar vertegenwoordigd zijn, de kloof
tussen midden en laag in de laatste tijd nog veel duidelijker zal zijn geworden
dan in Irupatur; iets hiervan heb ik kunnen bespeuren in de dorpen rond Iru-
patur. Bezien we voor Irupatur de territoriale segregatie der kasten dan blijken
allerlei kasten die vroeger in aparte, qua kastensamenstelling vrijwel homogene
wijken of straten woonden, nu betrekkelijk verspreid te zijn over allerlei stra-
ten of te wonen in wijken die zeker niet langer homogeen zijn. We behoeven
slechts te denken aan de Ottar. Wie wonen er nu nog wel duidelijk apart? De
Pallar, de ‘eigen” Paraiyar en de Cakkiliyar. Ook de segregatie der Kuravar is
niet sterk verminderd. Bij de opinies betreffende het in elkaars directe nabijheid
wonen (tabel 8) blijkt, dat het verzet der hogere kasten zich sterker dan voor-
heen richt tegen met name de lage kasten. Het verzet tegen de Valaiyar bleef
bij de hoge kasten vermoedelijk gelijk, maar de prakitijk leert dat kasten lager
dan Kavuntar weinig bezwaren meer koesteren tegen de Valaiyar als buren.
Bezaten vroeger een aanzienlijk aantal kasten eigen waterputten, thans valt
het op dat juist slechts de vier lage kasten een eigen bijna exclusieve drinkwater-
voorziening bezitten, de Pallar en Kuravar door middel van een cigen aanslui-
ting op het waterleidingnet, de Paraiyar en Cakkiliyar door eigen waterputten.
De vier lage kasten worden als categorie opvallender nu een bepaalde Vellala
Niacuvan wel werkt voor de midden kasten, met uitzondering van de Vannar,
maar niet voor hen. Het mag verder waar zijn dat ecen zekere sociale isolatie

218 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 {1975}



reeds merkbaar wordt bij Kucavar/Mohammedanen/Komutti Cettivar, het
meest opvallend is zij thans toch ten aanzien van de vier lage kasten. Waren
er vroeger grote groepen die door het multi-hiérarchische karakter van de oude
kastenstructuur buiten de vier lage kasten ook allerlei andere kasten verwezen
naar de laagste sporten van de hiérarchie (men denke aan de Komutti Cettiyar
en, in mindere mate, aan de Acdri), thans is dit veel minder het geval. De hié-
rarchische structuur wordt meer uni-higrarchisch, waarbij het aantal te onder-
scheiden rangniveaus vermoedelijk vermindert.

Deze wat ik zou willen noemen erosie van de kastenhiérarchie, dat wil zeg-
gen de verzwakking van het kaste-relevante denken en handelen (wellicht in
Irupatur enigszins vertraagd door het optreden van een Nederlands antropo-
loog?) en de verkleining van de sociale afstand tussen de kasten, stopt niet bij
de categorie der lage kasten. We constateren dat bijvoorbeeld bij het afnemende
gebruik van onrespectvolle werkwoordsvormen door leden van hoge en midden
kasten en van de term ‘cimi’ door leden van midden en lage kasten. De lage
kasten mogen dan sociaal het sterkst geisoleerd zijn, we vinden in de Pallar wijk
zo nu en dan zelfs Kavuntar industrie-arbeiders en kleine boeren/tevens land-
arbeiders uit het dorp zelf, die er een praatje maken over bijvoorbeeld werk-
situaties, iets wat nog niet het geval is bij de andere drie lage kasten van het dorp.
In de café’s der hogere kasten worden Paraiyar en Cakkiliyar relatief sterk
achtergesteld (evenals voor 1935 wellicht de Kuravar, Pallar en Valaiyar), maar
we zien dat het ‘eigen’ cafeetje (tevens verkooppunt voor alcoholische dranken;
in 1966/1967 was de staat Madras ‘droog’}, gedreven door een Kavuntan, ook
wordt bezocht door personen van hoge kaste behorende tot de lagere klassen
en zelfs wel eens door boeren, Dit café werd zelfs gebruikt bij koffie-uitdelingen
op grote schaal door de coalitie van D.M.K../P.S.P./Links-communisten tijdens
de verkiezingen van 1967. Ook de grotere aandacht die leden van hoge kasten
thans besteden aan het Cakkiliyar Pattatalacci feest acht ik tekenend voor de
afbraak van de kastebarriéres voor sociaal contact. Zeker, de Cakkiliyar pries-
ters mogen geen heilig water te drinken geven, of heilige as aanbrengen op het
voorhoofd van mensen van andere kasten, maar een aantal personen van hoge
kasten stelt, in tegenstelling tot vroeger jaren, toch prijs op het brengen van
offers aan deze typische ‘kula teyvam’ (kaste god).

Bij de opmars van met de kaste-regels conflicterende waarden en normen
spreek ik opzettelijk niet van een meer egalitaire ideologie en haar concretise-
ring in gedragsbepalende codes. In paragraaf 6.2.6 citcerde ik een gedeelte
van een zin geschreven door RALF DAHRENDORF en ik wil deze zin nu graag
volledig weergeven (DAHRENDORF, 1957: 109): “Hat nicht vielleicht die Tendenz
zu einer Nivellierung der traditionellen Statussymbole die Kehrseite einer Diffe-
renzierung nach newen, subtileren Kriterien (...)?. De nauwelijks verbale
nieuwe regels en het feitelijke gedrag zijn niet egalitair, immers er wordt hierbij
grote nadruk gelegd op beroep en inkomen en dus op politieke macht en al het
andere wat met geld bereikt kan worden. Het is een ideologie die samenhangt
met het individualiserings-, seculariserings- en rationaliseringsproces door de
opname van de dorpsgemeenschap in een markteconomie. Voor Irupatur en

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975) 219



omgeving kunnen we hetzelfde zeggen als SCARLETT EPSTEIN opmerkt voor haar
‘droge’ dorp (1962/1967: 271): ‘Struggle for status in Dalena takes the form of
personal differentiation;...". Zegt men hierbij dat alle mensen toch mensen zijn
en dat alle mensen gelijke kansen moeten hebben om ‘vooruit’ te komen, dan
hanteert men dit witgangspunt toch alleen om zelf ‘vooruit’ te kunnen komen®.

Uit mijn opmerkingen spreekt een volgens mij gerechtvaardigd pessimisme ten aanzien
van het effect van de in India verkondigde ‘gelijkheids’-ideologieén. Overal in de wereld,
maar zeker in India, moeten we bedacht zijn op de eventuele voordelen die het volgen en
in praktijk brengen van een dergelijke ideologie biedt aan haar aanhangers en practican-
ten en aan hen die anderen er toe brengen de betreffende ideologie te aanvaarden. Tk sluit
niet uit, dat bepaalde personen zeer oprecht en zonder eigenbelang streven naar een gro-
tere gelijkwaardigheid en gelijkheid, maar ik acht het zeer waarschijnlijk dat het daarbij
gaat om (BAILEY, 1971 21}: “.., Christ-like figures... (who) stand for altruism as against
egoism ... {,who) stand for the general interest in defiance of self-interest’, waarvan het
spreekwoord zegt (BaiLey, 1971 281}: ‘Only the good dic young'. Wij kunnen voor wat
betreft Irupatur denken aan de Kavuntar heilige, die als zodanig zich minder strikt aan
kasteregels hoeft te houden dan haar niet naar heiligheid strevende omgeving, Zij zal
echter niet jong behoeven te sterven, omdat zij zich een positie heeft verworven (als hei-
lige), waarin zij als ‘Christ-like person’ wordt gerespecteerd, zonder dat haar (zwakke)
pogingen ‘to prove that peasants can be more than human’ * wrevel opwekken,

Speelt kaste bij het streven naar een hogere individuele politick-economische
positie geen rol? Zeker wel, als dat goed uitkomt. In het huidige India met zijn
schaarste aan kapitaal en goed beloonde arbeid laat men kaste- en familie-
solidariteit beslist niet ongebruikt bij pogingen tot positiecbehoud en positie-
verbetering. De strijd is echter hard en velen kunnen nauwelijks of niet gebruik
maken van bestaande ‘bruikbare’ kaste- en familiebanden, omdat de rijkeren
zZich reeds aaneensluiten en duidelijk afstand beginnen te nemen tot hun armere
kaste- en familieleden. Ik denk hierbij 2an de vele relatief rijkeren die nauwe-
lijks of niet in de café’s komen (‘There will be bad words’), die pas bij familie-
ceremonién verschijnen als er reeds gegeten is of die vertrekken voordat er
gezamenlijk gegeten wordt, die aan hun vrouwen verbieden zich bij de andere
vrouwen te voegen om gezamenlijk een dorpsfeest te vieren, en die het dorp
verlaten om te gaan wonen bij hun velden. Ik wijs hier opnieuw op de in Iru-
patur aanwezige Kavuniar heilige die, vermoedelijk ongewild, optreedt als
katalysator voor de groepsverdichting van de nieuwe {(en in hoofdzaak toch
ook oude) politick-economische elite. Haar huis is een trefpunt voor deze elite
en haar simpele verbod om zout aan het eten toe te voegen, heeft grote sociale
consequenties in de handen van een grocp mensen die wat meer afstand tot
hun armere kaste- en familieleden trachten te creéren. Ook codperaties voor de
afzet van produkten en het verkrijgen van landbouwkrediet vervullen evenals
de Panchayat Unions (Community Development Blocks) belangrijke functies
als trefpunten voor deze seculiere, rurale elite, punten die des te belangrijker
zijn omdat deze elite hier in contact treedt met voor het produktieproces uiterst
belangrijke overheidsfunctionarissen.

Tot slot van de bespreking van het vierde type veranderingen (conflicterende

220 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



waarden en normen die de kasteregels ondergraven) nog het volgende. Leden
van hoge kasten verzetten zich thans vermoedelijk veel minder tegen uitingen
van een zekere welstand in kleding of behuizing van leden van lage kasten. Ja,
Paraiyar en Cakkiliyar in deze streek vertellen zelfs dat leden van hoge kasten
bij hen aandringen op grotere lichaamsreinheid en het beter onderhouden van
huizen en dat zij veel minder dan voorheen waarde hechten aan het gebruik
van zeer respectvolle gedragvormen door leden van lage kasten. Hoe moeten
wedeze grotere verdraagzaamheid (of is het onverschilligheid 7y van de hoge kasten
interpreteren? Dat leden van hoge kasten — en met name van Kavuntar, Pillai,
Ainiittan Cettiyar en Uppiliya Naykkar — die tevens tot de hogere klassen be-
horen een zekere verdraagzaamheid of onverschilligheid aan de dag leggen, is
begrijpelijk. De lage kasten vormen niet langer een categori¢ afhankelijken die
zij met alle middelen - met geweld, door een verdeel-en-heers politiek en door
vergaande discriminatiec — onder de duim moeten houden. Sommige rijkere
leden van hoge kasten hebben niets te maken met lokale mensen van lage kasten,
omdat zij buiten het dorp werken. En de boeren? Ook zij oriénteren zich meer
en meer op de wijdere wereld van Panchayat Union, District en Staat. Hun zorg
geldt veel meer de afzetmarkt voor hun produkten en het verkrijgen van het
noodzakelijke bedrijfskapitaal, de kunstmest, insckticides, enz. De relatie met
de pannaiyils wordt meer en meer ‘singlestranded’ en die met de dagloners
heeft al helemaal slechts een economische inhoud. De enige regel die de boeren
ten aanzien van hun dagloners in acht moeten nemen is, dat je ze niet veel
minder kunt betalen dan een ongeschoolde arbeider in de industrie verdient.
Maar de leden der hoge kasten die ongeveer dezelfde beroepen uitoefenen als
de leden van lage kasten, of althans ongeveer evenveel verdienen, voelen die
zich niet bedreigd in hun positie door leden van lage kasten ‘die hun plaats niet
meer kennen’? Tk merkte reeds op (b.v. 5.1), dat heel wat landarbeiders en
industrie-arbeiders van hoge kaste vrij conservatief zijn in hun denken, spreken,
of zelfs handelen met betrekking tot kasten en kastensysteem. Dit conserva-
tisme van naar ik meen een aanzienlijk aantal leden van hoge kasten die tot
lagere klassen behoren kan wijzen op een verschijnsel parallel aan dat van ‘poor
whites’ in het zuiden der U.S.A. Als zodanig kunnen ook worden opgevat de
zo nu en dan gehoorde opmerkingen die uitdrukking geven aan het individuele
ongenoegen over het verlenen van te grote vrijheden aan leden van lage kasten.
Toch verzetten ook deze tot lagere klassen behorende leden van hoge kaste
zich niet collectief tegen het langzame verdwijnen van de traditionele status-
symbolen, tegen de verminderende sociale afstand tussen de kasten. Ja, sterker
nog, de wat grotere openheid naar de zijde der midden en lage kasten gaat mees-
tal uit van deze economisch zwakkeren binnen de hoge kasten. Een aantal fac-
toren is hierbij van belang. De eerste twee factoren doen paradoxaal aan, omdat
daarbij wordt gezegd dat het verzet van de tot lagere klassen behorende leden
van hoge kasten tegen de erosie van de kastenhiérarchie gering is, doordat deze
erosie nog onvoldoende ver is voortgeschreden.
1. Ook leden van hoge kasten die tot lagere klassen behoren zijn zich bewust
van hun kastestatus en zij zijn op grond daarvan weinig geinteresseerd in

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975} 221



hetgeen er gebeurt bij de midden en lage kasten. Opzettelijk beschreef ik bij
Kavuntar industrie-arbeiders wel cens de goede kwaliteiten en het mooie
houtsnijwerk van bepaalde Pallar woningen. Niet alleen was het dan opvallend,
dat men er geen idee van had waar de betreffende woningen zich bevonden,
maar deze industrie-arbeiders bleken ook volkomen ongeinteresseerd te zijn.
Een betrekkelijk arme Kavuntan gevoelt zich nog steeds een Kavuntan en in het
dorp zeif ver verheven boven ecn Pallan, hoe mooi diens huis ook mag zijn of
hoe duur diens radio ook is®. De armere leden van hoge kasten zijn in deze
overgangsfase van grote nadruk op ‘ascribed’ status naar een benadrukken van
individuele ‘achieved’ status nog te weinig marginaal om zich in hun positie
bedreigd te voelen door leden van lage kasten. Zij voelen zich nog één met de
rijkere kastegenoten en worden door de territoriale en sociale isolatie der lage
kasten binnen het eigen dorp niet direct met de leden daarvan geconfronteerd.
Marginaal zouden zij worden als de rijkeren veel sterker dan nu het geval is de
relaties met hen zouden verbreken en duidelijke eigen sub-kasten zouden gaan
vormen. Thans echter is er (nog) geen (weinig) sprake van dat de rijkeren hun
armere familieleden niet als kastegenoten zouden erkennen met, tegenover
andere kasten, eenzelfde kastestatus als zij zelf bezitten en met, tegenover deze
rijkeren, de privileges van een gedrag dat voornamelijk rekening houdt met
familie-relatie, leeftijd en geslacht.
2. Bijj de verdergaande erosie van de kastenhirarchie blijkt de kastenstruc-
tuur eufuncties te bezitten voor de lage kasten. De armere mensen van hoge
kaste zijn immers verdeeld over een groot aantal kasten die, althans in deze
overgangsfase, nog steeds duidelijke identificatie- en interactiegroepen vormen.
Met het verminderen van het hiérarchische element van de kastenstructuur, het
verzwakken of verdwijnen van de regels die het inter-kastegedrag structureren,
verdwijnen de kasten nog niet. De leden van hoge kasten die tot lagere klassen
behoren, zitten min of meer gevangen in het sociale systeem van hun onder-
scheidene kasten, en dat terwijl ze van hun rijkere familieleden niet veel steun
te verwachten hebben bij eventuele pogingen tot handhaving van oude status-
symbolen”.
3. In het dorp weet men zeer goed, dat de overheid sterk gekant is tegen de
achtersielling van lage kasten in de pubiicke sfeer. Strijd tussen kasten of
secties daarvan zou ongetwijfeld leiden tot politie-interventie en rechtszaken
waarbij leden van hoge kasten in een moeilijke positic zouden verkeren, Het
besef dat men de vuile was niet binnen het eigen dorp kan afhandelen en een
(vage) bekendheid met de opstelling van de politic en rechtbanken in kaste-
aangelegenheden voorkomt mede het ondernemen van acties ter handhaving
van oude statussymbolen.

Als de leden van hoge kasten die tot lagere toestands-klassen behoren (of de
hoge kasten als geheel) dan al een vuist zouden willen maken tegen lage kasten
dic hun plaats nict meer weten, dan zullen zij daarvoor toch een ‘goede’ aan-
leiding moeten hebben. Het feit dat zij niet altijd meer met zeer veel respect
worden behandeld, lijkt daarvoor onvoldoende. Zelfs het incident in 1965 rond

222 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



het gebruik van een publicke drinkwateraansluiting in de Kavuntar wijk door
Pallar vrouwen, waarbij een flinke vechtpartij ontstond, werd door de Kavuntar
niet aangegrepen als aanleiding voor een afstraffing van juist die lage kaste die
het sterkste ‘spot” met de kastenhiérarchie. De gelegenheid was gunstig voor de
Kavuntar immers de Pallar kaste bleek te zeer door factie-strijd verdeeld om
als één blok te kunnen optrcden, terwijl enige steun van andere midden en lage
kasten niet plaats vond: de solidariteit bij midden en lage kasten, of klasse-
achtige secties van die kasten, was en is nihil. Het tegenovergestelde gebeurde:
de Kavuntar leiders (relatief grote boeren) bedwongen de onrust in hun kamp
(vooral jongere Kavuntar) en de vergadering van de Ur-panchayat (de bijeen-
komst van in principe alle volwassen Kavuntar mannen) gaf aan de Pallar het
recht gebruik te maken van alle publicke drinkwateraansluitingen in het dorp,
een recht waar zij normaal geen gebruik van maken.

De afbraak van de kastenhi€rarchie gaat in feite zo langzaam en geruisloos,
dat van enig actief en collectief verzet daartegen in Irupatur en omgeving nauwe-
lijks sprake kan zijn. Daarbij komt dat de midden en lage kasten er zich wel
voor wachten om het onderste uit de kan te halen, al kunnen bepaalde Paraiyar
wel eens ‘lastig’ zijn (zie 5.5.2).

Rest ons nog de midden kasten. Voelen zij zich niet bedreigd door het lang-
zame verval van de kastenhiérarchie? Er wordt bij hen zeker geklaagd over de
grotere vrijheden die leden van lage kasten, en met-name Pallar en de jongeren
van de Paraiyar, zich veroorloven en die zij zichzelf vaak niet kunnen permit-
teren. Zij ergeren zich, maar hoe zouden zij met hun kleine aantallen een vuist
kunnen maken in dit voor hen zo moeilijke tijdperk van roestvrij staal, scheer-
mesjes, waspoeder, fietsen en goede busverbindingen, waarin zij ernstig in hun
bestaan worden bedreigd. De midden kasten staan evenals een aantal lagere
hoge kasten machteloos, waarbij ik hun onderlinge verdeeldheid dan nog niet
eens behoef te noemen.

Overzie ik het gestelde bij de punten A tot en met D dan is de belangrijkste
conclusie, dat de plaatsing van de kasten in een wat geforceerd uni-higrarchisch
kader nauwelijks verandert, maar dat de regels waaraan alle leden van de ver-
schillende kastegroepen zich moeten houden (buiten de regels betreffende de
endogamie van met name de hoofdkasten) aan belangrijkheid inboeten. Wat
langzamerhand verdwijnt is de ritueel-sociale kastenhigrarchie gebaseerd op
traditionele afhankelijkheidsrelaties, en verweven met een lokale interpretatie
van de All-India-Tradition en haar Zuidindiase variant. Deze langzame ver-
zwakking van de regels die de inter-kaste relaties moeten ordenen, acht ik ook
medeverantwoordelijk voor het nauwelijks of niet toepassen van de traditionele
regels op nieuwe situaties. De verzwakking der regels is evenals de verandering
van allerlei gewoontes het gevolg van de voortschrijdende incorporatie in een
markteconomie op min of meer kapitalistische grondslag en het tot in de dorpen
doordringen van de acties der overheid tegen het tot uiting brengen van tradi-
tionele kastestatussymbolen in de meer publieke sfeer. Zoals we opmerkten,
blijft deze erosie van de kastenhiérarchie niet steken bij de categorie der lage

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975} 223



kasten. Hiertoe behoren immers ook de Pallar die door hun in vroeger tijden
vermoedelijk niet onaanzienlijke landbezit en door een zekere militante houding
binnen de categorie der lage kasten steeds een relatief gunstige positie innamen
en de afgrenzing van de lage kasten naar de categorie midden kastien op tal
van punten vaag en onzeker maakten. Er zijn tekenen die er op wijzen dat,
ondanks hun aanzienlijker landbezit in vroeger tijden, het aantal Pallar dat in
hoge mate onafhankelijk is van de dominante Kavuntar, thans veel groter is
dan voorheen. Hierbij denken we aan het grote aantal Pallar mannen dat bui-
ten het dorp werkt (ongeveer 409,) en aan de vele vrouwen die handelen in
groenten en fruit en die hun landarbeid (het verplanten van rijst-bibit) ver-
richten in een wijde omtrek. Ook vele Paraiyar werken buiten het dorp (onge-
veer 60%;) en zijn niet langer afhankelijk van de Kavuntar, in tegenstelling tot
de Paraiyar tantals (laagste overheidsbeambten op dorpsniveau). Als traditio-
neel fysiek onaanraakbare kaste (met alle consequenties van dien in tal van
sferen) voor Kavuntar en andere hoge en midden kasten valt het de Paraiyar
echter niet gemakkelijk de symbolen van hun lage kaste af te schudden en de
anderen te bewegen tot een meer egalitair gedrag. Het ressentiment tegen de
lage status, die men in de dorpsgemeenschappen waarin zij leven aan hen toe-
kent, is traditioneel®, en zij hebben daarop sinds ongeveer 1920 gereageerd door
migratie op grote schaal naar de plantages in de Nilgiris of naar de industrie-
centra en door hartstochtelifke pogingen om, mede via het bereiken van een
relatief hoog opleidingsniveau (zie Deel II: Educatieve positie), een werkkring
te vinden buiten de eigen dorpsgemeenschap. Het erosieproces heeft echter de
grootste moeite met de Cakkilivar kaste die nog steeds vrijwel uitsluitend
landarbeiders omvat en sterk het karakter van homogene laagste klasse heeft
behouden. De Cakkiliyar ervaren hun politick-economische positie als bij-
zonder zwak en zij trachten door een onderdanige houding de feden van andere
kasten zo weinig mogelijk te ergeren®. Toch zijn er wel uilingen van een groei-
end besef van eigenwaarde. Tk noem hun acties voor een eigen cafeetje en het
als kaste verbreken van bepaalde rituele banden met andere kasten!® door hun
weigering zonder een behoorlijke betaling te trommelen bij onder andere tem-
pelfeesten en Congress-party bijeenkomsten van Kavuntar of bij familie- en
tempelfeesten van Linkerhand kasten als de Pallar. Het sterke fatalisme van de
Cakkiliyar wordt door dergelijke acties echter nog nauwelijks aangetast!, De
erosie van de kastenhiérarchie wordt eveneens gehinderd door de onderdanige
houding en zwakke economisch-politicke positie van een aantal andere kasten.
Tk denk hierbij aan de Kuravar, Nicuvar, Vannar, Valaiyar en Kucavar.

Is het mogelijk op grond van de geanalyseerde veranderingsprocessen (waar-
bij helaas nog niet diep kon worden ingegaan op de economische, politicke en
educatieve situatie en op het effect van de overheidsmaatregelen) enigszins in
de toekomst te kijken? Wat is de toekomst van de ex-Onaanraakbaren in een
tijd waarin de traditionele statussymbolen in hoge mate zijn verdwenen? Ik
meen dat een voortschrijdende kaste-irrelevantie der gedragspatronen een on-
voldoende garantie is voor een verbetering van de levenskansen van het gros

224 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975}



van de leden der lage kasten. Op het lokale niveau zal immers het particulier
grondbezit ook in een dergelijke situatic de dominante bron van inkomen en
status zijn. Ik meen dat de lage kasten voor hun politiek-economische positie-
verbetering weinig te verwachten hebben van het lokale niveau. Zij zullen het
voor een verbetering van hun levenskansen moeten hebben van het ruimere
staatsniveau, waarvan slechts relatief weinigen zullen kunnen profiteren (zie
Deel II: De overheidsmaatregelen). Dit geldt cveneens voor velen van de hogere
kasten die landloos zijn of die in verband met de nieuwe agrarische technieken
en ‘inputs’ over te weinig land beschikken. Ook als traditionele statussymbolen
in hoge mate verdwijnen, is de achterstelling en sociale isolatie van de armen
nog niet verdwenen, en deze achterstelling en isolatie van arme groepen mag
voor de tockomst niet worden onderschat, zeker niet als deze groepen als achter-
grond hebben de lage kasten van thans.

Bij pogingen tot verbetering van de positie der Scheduled Castes moet ik
waarschuwen voor een te grote nadruk op een ‘change of heart’ die zou moe-
ten plaats vinden bij de mensen, of op de strijd tegen de traditionele symbolen
van de lage status van deze kasten. Het benadrukken van dergelijke onderwer-
pen verdoezelt de werkelijke oorzaken van de discriminatie, namelijk dat het
bij deze kasten gaat om een categorie mensen wier positie in de politiek-eco-
nomische structuur zeer laag was en, voor velen, zeer laag is en dreigt te blijven.
In dorpen op niet te grote afstand van stedelijke centra met zekere industriéle,
commerciéle en administratieve activiteiten opent de nieuwe tijd, zelfs zonder
een direct ingrijpen ten gunste van de Scheduled Castes, onmiskenbaar moge-
liikheden tot een zekere politick-economische verticale mobiliteit van mensen
van lage kaste of zelfs van hele secties van deze kasten.

Deze economische mobiliteit moet niet worden overschat : zij betreft in Irupatur en om-
geving weinig meer dan het verwerven van een positie als industrie-arbeider, onderwijzer,
of andere lagere overheidsbeambte, waardoor vele Pallar (mannen) en een belangrijk aan-
tal Paraiyar (mannen) tamelijk onafhankelijk worden van de dominante kaste of, anders
gesteld, van de produktiemiddelen landbouwgrond en irrigatiewater die zij nict bezitten.
Deze betrekkelijke mobiliteit wordt uitsluitend mogelijk door de aanwezigheid van alter-
natieve werkgelegenheid buiten het eigen dorp en buiten de landbouw.

Vrijwel overal zijn er echter bepaalde lage kasten die in deze transitionele
fase van pre-industriéle civilisatic naar een type van industriéle civilisatie nauwe-
lijks worden beroerd door de ‘nieuwe tijd’, in die zin, dat vrijwel al hun leden
een zeer lage politiek-economische en sociale positie blijven behouden. In het
district Coimbatore spreken we dan zonder enige twijfel over de Cakkiliyar!2.
De moeilijkste opgave voor de Indiase overheid is thans op dit punt in te grij-
pen ¢n er voor te zorgen dat deze kasten, waarvan de politick-economische
status zowel wat de kasten als vrijwel al hun leden betreft nog bijna geheel in
overeenstemming is met de traditionele ritueel-sociale status, reéle mogelijkheden
krijgen voor positieverbetering die zijn toegespitst op hun bijzondere situatie.
Ik voeg hier onmiddellijk aan toe, en Deel II van deze studie zal dit nog ver-
duidelijken, dat het binnen het algemene raam van de in India door regering en

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 225



parlement aanvaarde ontwikkelingsstrategie bijzonder moeilijk is in deze aan-
gelegenheid zinvolle suggesties te doen '3, Helaas moet ik waarschuwen tegen
de veronderstelling dat ‘acties van onderaf’ de situatie van deze werkelijke
‘underdogs’ zou kunnen verbeteren in Coimbatore en vele andere gebieden van
India. De rivaliteit tussen (het ‘casteism’ van) de lage kasten is bijna spreek-
woordelijk: van solidariteit bij lage (en midden) kasten met als inzet de verbe-
tering van de economische, politicke en sociale positie kan meestal geen sprake
zijn. Hierbij moet men eveneens bedenken, dat de lage kasten in het algemeen
en zeker de werkelijk zeer verdrukten binnen deze categorie, slechts als betrek-
kelijk kleine minoriteiten aanwezig zijn in de nederzettingen. Hun vermogen
zich te organiseren en risico’s te nemen is verder doorgaans zeer beperkt in
verband met hun zwakke economische positie als ‘marginale’ arbeiders'#, hun
ongeletterdheid en fatalisme. Ik acht het waarschijolijk, dat ‘geslaagde’ maar
onbezonnen pogingen om deze laagste groepen te bewegen tot een actiever
verzet tegen discriminatie in economisch, politiek en sociaal opzicht, tot sta-
kingen, of tot landbezettingen hen in een (levens-)gevaarliike situatie zouden
brengen.

226 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975}



SUMMARY

THE UNTOUCHABLES OF KONKUNAD. AN
INVESTIGATION INTO THE CHANGING POSITION
OF THE SCHEDULED CASTES IN A VILLAGE OF
COIMBATORE DISTRICT, INDIA.

PART 1. THE SOCIALE POSITION OF THE SCHEDULED CASTES.

This volume is the first part of a study analyzing the position of low castes and
their members in a peri-urban village ten miles east of the town of Coimbatore.
The village at present is undergoing a transition from pre-industrial to indus-
trial civilization. From July 1966 to August 1967 I was active in the field
gathering information.

Chapter 1 is of a general introductory nature. Chapter 2 provides a descrip-
tion of the geographical setting. Chapter 3 is a discussion of caste, the caste
system and its functions, and of the Untouchables as a special category. Finally,
Chapter 4, 5 and 6 depict the social position of the low castes in the village
where 1 conducted my research, hereafter called Irupatur, and in other villages
nearby. In 1976 a second volume is scheduled to appear concerning the economic,
political and educational position of the Scheduled Castes; it will contain an
appraisal of government measures taken on their behalf.

My research was designed to secure answers to a series of questions arising
from years of reading about Untouchables. Do the Scheduied Castes (altern-
atively Untouchables or low castes) comprise a recognizable category within
the domain of regional norms and actual behaviour? To what extent do they
constitute part of a more inclusive grouping in the eyes of the higher castes?
Do middle and high castes distinguish levels among the low castes? Do the low
castes make similar distinctions? Is there a ‘barrier of pollution’ (BAILEY,
1957/67: 226) hindering or preventing the vertical mobility of the low castes?
What sets the Untouchables (and possibly sections within this category) apart
from other castes?

To resolve these questions I examined in detail social interaction between
higher and low castes in Irupatur, comparing the situation there with what 1
found to obtain for the surrounding area. My principal concern was to identify
and to interpret changes in the stratification system, to locate the causes of these
changes and to evaluate their consequences for the low castes and their mem-
bership.

My interest in change induced me to select a local community situated in a
comparatively industrialized region as the scene of my study. In such an area,
I anticipated, change would be more pronounced than in an isolated rural
region.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 {1975) 227



It is not my intention to suggest that changes in the stratification system of a peri-urban
community are bound to be the same as those which may occur after some time in remote
villages. It also need not follow that changes in outlying areas will ultimately be any less
profound. In stricily rural locations the power structure in control of means of produc-
tion, land and irrigation water, as well as increasing demographic pressure and land
shortage are liable to be of even more importance for modifying the economic, political
and social structure than, for instance, in Irupatar.

Approximately 309 of Irupatur’s male population works outside the village,
principally in the cotton and metallurgical industries. Two low castes, Pallar
and Paraiyar, contain a still higher percentage of male labour force employed
elsewhere (409 and 609, respectively). Members of the two remaining low
castes, Kuravar and Cakkiliyar, still work all but exclusively at their traditional
occupations. The former make baskets, the latter work the iand. (See Table 1
and Annexes A and C). :

Certain features of the region surrounding Irupatur are dysfunctional for
change in the position of the low castes. The powerful bloc of the Vellala
Kavuntar, which includes 44 % of the population of Irupatur (2161), owns 91 %,
of the land. (See Table 2 and Annex E). The Kavuntar, who have an imperious
spirit, behave accordingly. Many interest groups, moreover, dispersed among
a large number of castes, make up local lower socio-ritual and politico-eco-
nomic categories. Under certain circumstances this fragmentation can serve to
maintain Kavuntar domination.

In this volume I employ the caste names current in anthropological literature about
South India, terms known and spoken in the village but unfortunateiy rather coarse and
likely to cause insult. Valaivar prefer the name Muttu R&ja kaittam, the Pa)lar call them-
selves Devendra kiittam or Panniti, the Paraiyar always use Adi Dravida (At Tiravitar)
and the Cakkilivar are partial to Matari or Aruntatiyar. It is a source of regret that in the
interests of avoiding confusion among readers, I have had to forego use of more honorific
caste designations.

The four low castes appear to form part of a more inclusive category which
also embraces the middle castes Nacuvar (Barbers), Vannir {Washermen),
Valaiyar (a ‘denotified community’ of agricultural labourers, Thieves) and,
often, the Ottar (Masons). People falling into this category are all those whom
the high castes normally refuse entry into their rooms and kitchens (5.3), those
who cannot sell milk directly to high caste consumers of the same village, those
for whom respectful verb forms are never used (see Table 17) and those with
whom symmetric informal contacts are difficult (5.6).

Important fields of interaction remain, however, where only the low castes
are discriminated against. Only the four low castes conform to the following
definition of ‘Untouchables’: ‘Those who are not entitled to drag water from
the village wells of other castes, especially not with their own material.” They
have separate graveyards (Pantiram priests and Muslims also have graveyards
of their own but for other reasons. See 4.4). In general the washermen and
barbers of the higher castes refuse service only to these low castes (4.8.2 and

228 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



4.8.3). In addition the low castes are unique in not being allowed to touch the
cooking utensils of the Kavuntar or other castes before using them (5.1.3) and
cannot enter the verandahs of others’ houses (5.3). Last but not least people of
higher castes appear confident they know all their fellow-villagers with the
exception of most members of the low castes (5.6.4).

When asked to quote the number of persons belonging to various castes, people of
higher caste usually started by recalling who lived where, street bij street and house by
house. Mistakes were, of course, inevitable: Irupatur has more than two thousand in-
habitants (See table 5). Arriving at the low castes people had to alter their census-
taking technique because of their scanty knowledge of streets and houses in the céris
(wards of low castes). Members of higher castes may know certain individuals from the
low castes by name but they state openly that the majority of the low castes is but vaguely
familiar to them.

It was not difficult to discover that the high and middle castes and even the
low castes themselves did not regard the low castes as simply one undifferen-
tiated whole. The Pallar were not ‘untouchable’ in the sense that physical con-
tact with them polluted people of higher caste. (Their touch was and endures
ritually polluting for Brahmins.) According to informants from various castes
including the Kavuntar, in former times the Pallar possessed far more land than
they now do. Of relevance also is the observation that the Pallar, who are not
submissive today to the aggressive militant Kavuntar, on occasion engaged in
bloody conflict with the Kavuntar in the past. Kavuntar farmers treat their
Pallar labourers circumspectly. They refrain from beating them which was
standard practice with Cakkiliyar and Valaiyar labourers until 1955. The
Paraiyar and Cakkiliyar, on the other hand, should not touch or be touched
by people from high or middle castes, the Pallar probably included. Perhaps it
should be pointed out in passing that Paraiyar and Cakkiliyar in this area are,
and have always been, landless. The Kuravar are in all likelihood slightly less
untouchable (See 5.2, Tables 14 and 15). Shades of difference — omitting con-
sideration here of the causes of untouchability — help to explain, for example,
why men of higher castes choose Pallar women as prostitutes (not actually
untouchable physically but low enough to preclude difficulties of any potential
familiarity) rather than Paraiyar or Cakkiliyar women (‘Only bad men do such
things.” See 5.5.2). Similarly a Pallan may bring a Kavuntar tiffin container to
the fields in his hands whereas a Paraiyan or Cakkiliyan must carry the container
in a basket balanced on his head (5.1.3). Paraiyar and Cakkiliyar — formerly
Kuravar and perhaps even Pallar and Valaiyar as well — are obliged to use
separate cups in the teashops (4.7).

Changes in caste rules structuring inter-caste relations may be of the fol-
lowing nature:
A. Rules continue to exist but change occurs in the castes to which the rules
refer,
B. Rules continue to exist but situations formerly governed by those rules have
declined in importance, some such situations even disappearing.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975 229



C. Rules lose stringency, weakened by new situations arising to which the
rules hardly, if at all, apply.
D. Rules become undermined by conflicting rules; more and more individuals
conform to a new ideology and convert to new values and norms.

A. There are no firm indicators that any fundamental changes have come
about in the positions which the castes occupy in the caste hierarchy. The
hierarchy itself has become more unilinear but is today probably less elaborated
than in the past. The distinction between Right- and Left Hand castes has been
all but forgotten. Vestiges of the distinction survive perhaps in the drum-activi-
ties of Paraiyar (for Right Hand castes only) and Cakkilivar (for Left Hand
castes only) during family ceremonies, and in the procedures followed by
Velldla Nacuvar barbers (for high Right Hand castes only) (3.2 and Table 10).
Now, as formerly, it is almost impossible to detect any clear-cut hierarchy
amor; icastes below Kavuntar/Pillai/Ainittan (Konku) Cetlivar and above
Ottang .. stratification for the Acari castes, Uppiliya- and Tottiya-Naykkar,
Pantiram, Komutti Cettivar, Muslims and Kucavar is problematic. It is untrue
that specific middle or low castes attempt to better their position as a caste or
as a caste-section; many individuals from middle or low castes, however, do
endeavor to make behaviour as caste-irrelevant as possible. If most Pallar,
with the exception of some old agricultural labourers, conduct themselves in
the village teashops like the equals of the Kavuntar, there is no question of the
Pallar collectively mounting above the Nacuvar (Barbers), Vannar (Washer-
men), Valaiyar (agricultural iabourers) or even Kucavar (Potters). Pallar quite
simply regard teashops as public places where non-verbal behaviour is not
caste-relevant.

Paraiyar say that they put a stop to the removal and skinning of dead cattle
(they did not halt the consumption of beef) in order to enhance the attractive-
ness of their ward, thereby hoping to facilitate informal contacts with people
from higher castes. The clean-up was designed to reduce Paraiyar submission
to extremely humiliating behaviour, It was not their intention, however, to
oblige Cakkiliyar or Kuravar to pay them respect in an asymmetric way, or to
appear as the equals of the Pallar as a caste. Although the Paraiyar of Irupatur,
especially many industrial labourers among them, oppose caste discrimination,
they are not yet confident enough to venture overt resistance. A good number
of them abjure the highly respectful term cami when addressing members of
higher castes (6.2.4) but they still use separate cups in village teashops. In
surrounding towns, Irugur, Sulur and Singanallur among them, the Paraiyar’s
situation is quite different, reminiscent of the Pallar’s situation.

B. Temple festivals which are no longer celebrated, or are no longer village-
wide affairs in which all castes participate in prescribed ways, but rather
festivals for particular castes, illustrate the ‘becoming obsolete’ of caste rules
as a result of the disappearance of situations structured by those rules (4.6.1).
This category of change has marked impact on the low castes of Irupatur. What,
for instance, is the real importance of rules which regulate the use and avoidance

230 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



of wells once wells have been replaced by piped-water taps (4.3)? Barbers and
washermen may refuse to work for the low castes, but what does their fastid-
iousness mean when members of those castes can, and do, go to shops in
neighbouring villages and towns to procure the services they require? Or does
rejection matter if the rejected, indeed like many people from higher castes, are
too poor to afford barbers and washermen in any event?

For the most part [ow caste individuals are unable to avail themselves of their own barbers
and washermen, Only the Pantiva Pallar still have a barber resident in their ward, a
Coliya Pallan (Nicuvan). His services, however, are made use of by but one of the two
Pallar factions in the village.

C. The present day situation in public transport, on buses especially, exem-
plifies the way in which modern innovations may subvert caste rules. Likewise
at the Higher Elementary School of Irupatur where all discrimination in seating
arrangements has been eliminated, pupils of low castes take their midday meal
together with, for instance, Pillai and Aciri children without any signs of
discrimination flaring up (5.1.2).

As early as 1908 two Kuravar children had already been in attendance at this school for
some time; in 1910 four Paraiyar children followed; the first four Pallar and four Cak-
kiliyar pupils arrived in 1914,

Villagers have difficulty applying caste rules to low caste functionaries vis-
iting from other places, even when these officials take up residence among them.
Kavuntar invite Paraiyar schoolteachers to join them in teashops where to-
gether they occupy the same bench and drink tea from glasses intended for the
high and middle castes.

Where considerable discrepancies exist between the caste and the politico-economic
status of fellow villagers (e.g. a Pajlan who is both farmer and schoolteacher), certain ¢x-
tremely respectful or disrespectful forms of address and behaviour, already in the process
of disappearing, are avoided: the humble salute of persons from bigher castes with folded
hands; the use of the term cdmi; the use of denigrating linguistic forms like the verb forms
vata/pota (come/go) (6.2).

During the M.P. and M.L.A. elections of 1967, Kavuntar members of the
D.M.K.-P.S.P.-Left Communist Coalition even went so far as to walk through
many streets of the Cakkilivar ward to talk to inhabitants. This forward be-
haviour can be considered as more than merely a response to a new situation:
nowadays, more often than formerly, because of the apparent decline in num-
bers of adult Cakkiliyar pannaiyals (‘permanent’ labourers paid principally in
kind), Kavuntar farmers often lack messengers and themselves approach
Cakkiliyar temples in search of day workers. This point also falls appropriately
under changes registered in D.

D. The most formidable threat to caste rules emerges from acceptance of
other norms and values. Such acceptance is tied closely to the disintegra-
tion of castes as corporate bodies exercising vigorous social contrel over their

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975} 231



members and fulfilling distinct functions in social, religious, political and
economic fields. Today traditional village and regional caste panchayats en-
trusted with seeing to it that intra- and inter-caste rules are properly observed are
often powerless. In places such panchayats no longer exist. Growing diversifica-
tion of occupation and income within various caste groups has further dissolved
solidarity. Rules of conduct often hold merely for single households, or, be-
cause of generation gaps, for individuals.

Only at high and low social extremes does any sort of consensus remain. As
a consequence low castes have for the present become somewhat more con-
spicuous as a unit than formerly. In many Coimbatore villages where Matari
{Cakkiliyar) is the only low caste represented, I suppose that differences be-
tween middle and low castes have become even more clearly defined than in
Irupatur. A glimpse at territorial segregation in Irupatur (4.1) reveals how
various castes which once lived compactly in wards or along particular streets
are now scattered throughout the village and inhabit caste-heterogeneous wards.
The Ottar typify this development, Who continue to live apart? The Pallar, the au-
tochthonous Paraiyar and the Cakkiliyar. Segregation of the Kuravar Basketma-
kers has in no way diminished. Opinions expressed about ‘having people of other
castes as neighbours’ suggest that while higher castes can now manage some tole-
rance for all others, they remain inflexible in their rejection of low caste members.
(Views concerning the Valaiyar, however, have remained fairly constant. See
Table 8). Whereas in the past many castes possessed their own wells, only the
four low castes now have drinking water facilities which are, for all intents and
purposes, exclusive: the Pallar and Kuravar have piped-water taps; the Cakki-
livar and Paraiyar have wells cared for by the village panchayat. Another
reason why the category of low castes has grown more conspicuous is that one
member of the Vellala Nacuvar barbers in the village now works for all high
and middle castes, except the Vannar (See Table 10). Furthermore, although it
may be true that a certain degree of social isolation (only members of the same
caste taking part in informal symmetric social relations) commences already
with Kucavar/Muslims/K omutti Cettiyar (the lowest of the high castes), none-
theless at the moment it is the four low castes who ‘suffer’ most acutely from
isolation. Their apartness has been brought about both through segregation
willed by others, and through separation, their own desire, especially pro-
nounced among Pallar and Cakkiliyar, to maintain a distance. Indeed, during
the elections of 1967 the Pallar remarked to local Kavuntar authorities of the
D.M.K.-P.8.P.-Left Communist coalition, ‘Please mind your own people and
the Cakkiliyan and leave the Pannati to us.’ (The greater part of the Pallar then
supported the Left Communist Party.) In conformity with the multilinear
character of the old caste structure, many people previously also ascribed other
castes to the lowest rungs of the caste hierarchy: the Komutti Cettiyar and, to
a lesser extent, the Aciri. Now as multilinearity vanishes, the four low castes
stand out alone at the bottom of the hierarchy.

The erosion of the caste hierarchy, the weakening of caste-relevant values
and norms have not left the low castes unaffected: penetrating this category,

232 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975)



processes of change have influenced the higher castes of the Untouchables
more than the lower castes. The term cami, for example, used to address people
of higher caste is uttered most frequently by the Cakkiliyar, less often by the
Paraiyar, less often still, and for a smaller number of castes, by Kuravar, and,
within the category of low castes, most seldom of all by the Pallar. Most Pallar
now say cami even less frequently than Nacuvar, Vannar and Valaiyar do.
Social isolation is not equivalent today among all low castes: in the Pallar céri
Kavuntar industrial workers from the village itself may appear, perhaps talking
about employment opportunities, a phenomenon not duplicated in any ward
of the other three low castes.

In a related vein, Paraiyar and Cakkiliyar are the butt of relatively strong
discrimination in the teashops of the higher castes. The tea and liquor shop
founded by Cakkiliyar for Cakkiliyar (run by a Kavuntan; see picture 12) is
today also frequented by some persons of high caste but of rather low class,
sometimes even by farmers. This special teashop was used for the large scale
distribution of coffee by the D.M.K.-P.5.P.-Left Communist Coalition during
the 1967 elections: people of higher caste did not refuse coffee from this teashop
(it should, however, be kept in mind that in traditional fashion people drink
without touching their cup with their lips).

Unlike in the past, today members of high castes in Irupatur also display
moderate interest in festivals honouring the Cakkiliyar kwia teyvam (caste god)
Pattatalacci. This is another indication of decaying social barriers. To be sure
a Cakkiliyar priest may not provide people of other castes with holy water or
describe the holy mark on their foreheads with his thumb, but a number of high
caste individuals reveal eagerness to offer sacrifices.

In discussing the rise of conflicting norms and values I have intentionally
avoided mention of any emergent egalitarian ideology. The new ideology
progressively accepted by more and more villagers and assimilated in new
values and norms is not egalitarian: it pointedly emphasizes the importance of
occupation and of income and, consequently, of political power and all else
people can attain with money. It is an ideology related functionally to the pro-
cesses of individualization, secularization and rationalization set in motion
during the incorporation of the local community into a more or less capitalistic
market economy. EPSTEIN’s comment about her ‘dry’ Mysore village applies
also to Irupatur (1962/67: 271), ‘Struggle for status in Dalena takes the form
of personal differentiation...’.

Does caste play a part in striving for a better individual politico-economic
position? If opportune, it does. In India today with its scarcity of capital
and of well-paying jobs, people certainly try to exploit caste and family
connections in their efforts to maintain or improve their position. The
struggle to ascend is arduous, however, and many can at best make only mar-
ginal use of important caste and family bonds because the rich have been active-
ly closing rank, keeping aloof from less fortunate members of their castes and
families. Many comparatively prosperous people do not visit teashops (“There
will be bad words’); they only attend ceremonies after the collective meal has

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 233



ended, or else they arrive and depart early, before feasting starts; they prohibit
their women to join others in village festivals, abandoning houses in the village
in preference for farms near the fields.

In Trupatur there is in fact a highly-esteemed Kavuntar atmafiani, female
saint, who unintentionally (she preaches and, to some extent, practices equality
of castes and individuals) functions as a catalyst precipitating out the new
secular rural elite. Her house is their meeting place. She forbids followers to
salt their food; in the hands of an elite desirous of distancing themselves from
others the social consequences of this simple rule of abstinence are far-reaching.
Agricultural cooperatives for marketing produce or for securing credit, and
the Panchayat Unions, former Community Development Blocks, are additional
places where this rural elite comes into contact with each other. These nexuses
are all the more important because they are an avenue for contact with govern-
ment authorities.

Tolerance of high castes for low is perhaps a reflection of changes attendant
on adoption of new values and norms. This tolerance, however, might also be
construed as mounting indifference. Today people from high castes are less
entrenched than formerly against the demonstration of a modicum of wealth in
the houses or dress of low caste individuals. Paraiyar and Cakkiliyar in the
environs of Irupatur have even reported being encouraged by members of high
castes to keep their own persons and houses clean (5.6.4). For high caste people
belonging to the higher classes (e.g. high class Kavuntar, Pillai, Ainattan Cettiyar
and Uppiliya Naykkar) to be tolerant or indifferent is comprehensible: low
castes no longer constitute a category of dependents who must be kept sub-
missive by violence, by a policy of divide and rule or by extreme discriminatory
measures (3.1.4.1). With the passage of time relatively well-to-do farmers have
begun to participate more actively in the affairs of Panchdyat Union, District
and State. Farmers are concerned with the sale of crops, the acquisition of
sufficient working capital, with insecticides, fertilizers. Their relation with
pannaiyals has become ever more ‘single-stranded’ (a single interest predominat-
ing); their relation with day-labourers has traditionatly been of a purely
economic nature. The single fast rule farmers must observe is not to pay la-
bourers much less than unskilled workers earn in industry.

The question remains, however, whether high caste people belonging to lower
classes do not feel their superiority threatened by low caste individuals or by
certain low castes who now, more or less, ignore traditional status symbols.
Afier all, the incomes of both, and often the jobs as well, are comparable. Many
high caste industrial and agricultural labourers are, .at least verbally, rather
conservative in caste matters. Their conservatism is a phenomenon reminiscent
of ‘the poor whites effect’ which describes a state of affairs in the South of the
United States. Yet, although occasional remarks are heard to the effect that
low castes are becoming foe impertinent, treating high castes tee much like
equals, no collective resistance to the gradual disappearance of traditional
status symbols has arisen. To the contrary, high caste people from lower classes

234 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



have often been instrumental in the slow demolition of caste barriers.

Why the absence of high caste — lower class resistance? Three simultaneous
factors, the first two of which appear paradoxical, deserve mention. First mem-
bers of high castes who belong to lower classes are often still too proud of their
caste status to be very much concerned with what is going on in middle and
low caste circles. To test responses I would occasionally describe to Kavuntar
industrial labourers the fine qualities and beautiful wood carving of specific
Pallar houses. It was striking that my listeners not only had no idea of the
whereabouts of these houses in the Pallar céri of their village but they also
displayed no interest. A Kavuntan although rather poor is still a Kavuntan and
as such far superior to a Pallan, “however splendid the Pallan’s house may be.
During the current transition from ‘ascribed’ to ‘achieved’ status relatively
indigent members of high castes in Irupatur are not yet marginal enough to
perceive the jeopardy of their position. They still feel strong bonds with their
richer caste-fellows (members of the same gofram, descent group, or affines).
They need not, moreover, directly confront the improved welfare of low caste
members in the village because of the territorial and social isolation of these
castes. Poor members of high castes will become marginal as soon as the com-
paratively rich sever relations with them and form their own (sub-)castes to a
greater extent than they do at present. Untit now those with some wealth have
continued to recognize the comparatively poor as caste-fellows. Both enjoy the
same caste status with respect to other castes. Within the caste group the be-
havioural privileges of both are, in principle, solely contingent upon age, sex,
and the nature of familial relation.

Second, even as erosion of the caste hierarchy procedes apace, the caste
structure itself continues to possess ‘eufunctions’ for the low castes: the struc-
ture impedes concerted action by relatively poor members of higher castes who
live dispersed among a great number of castes which survive as significant
entities of identification and interaction. From the dwindling importance of the
hierarchical element of the caste structure it would be mistaken to conclude that
castes will disappear; the segmentary element of the caste structure will, at least
for a time, assume more prominence. High caste people belonging to lower
classes are more or less captive within the social system of their respective castes.
In their plight, striving to sustain old status symbols, many cannot realistically
expect much help from more fortunate ‘brothers’.

Thirdly, widespread awareness that strife will incite police intervention and
culminate in court cases stifles serious quarrels between castes. Only a few people
are familiar with the exact law, but everybody is conscious that the government
is waging a fight against social disability in public spheres on the grounds of
‘untouchability’.

In Irupatur and the immediate area, not to generalize further, no collective
resistance to the foundering of traditional caste symbols has arisen. It is evident
that only earnest provocation, which the low castes usually take pains to avoid,
could generate such resistance. It is apparently insufficient for members of low
castes not always to display exemplary respect towards their ‘superiors’ to rouse

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 73-11 (1975) 235



opposition. Even a clash between Kavuntar and Pallar was not utilized by the
Kavuntar as a pretext for settling outstanding accounts. The Kavuntar response
was tather one of appeasement:

In 19635 fighting erupted between Kavuntar and Pallar because of an incident concerning
the use by Pallar women of a piped-water tap in the Kavuntar ward (see 4.3). During a
session of the Ur kiittam (the meeting of adult male Kavuntar), Kavuntar leaders, im-
portant farmers, repressed the commotion among their caste-fellows. This panchayat
accorded Pallar the right to use all piped-water taps in the village, a right which they do
not ordinarily make use of. When evaluating the Kavuntar’s willingness to make conces-
sions, it should be realized that the Pajlar did not display unity in this dispute; eternal
bickering among Pallar factions made them less formidable antagonists, but nevertheless
the Kavuntar gave in,

Do the middle castes of Barbers, Washermen and Masons not consider
themselves endangered by erosion of the caste hierarchy? People of these
castes definitely take umbrage at and complain about the liberties taken, above
all, by Pallar and by younger Paraiyar, liberties which they often cannot permit
themselves. Middle castes, however, and service castes and craftsmen in general,
scattered among various castes, are in no position to protest loudly. Public
transport and bicycles have brought towns, and thus competition, very near.
An era of stainless steel, razor blades and washing powders has made their
subsistence insecure.

A review of kinds of change A-D prompts the conclusion that caste positions
themselves have not varied much but rules structuring relations among castes
have lost vitality.

Rules concerning caste-endogamy are somewhat of an exception, retaining former in-
fluence especially when applied to other than the smallest (endogamous) units. The legal
but secret marriage of a low caste college student from Irupatur to a high caste girl, also a
student, from a nearby town, however, was a novel phenomenon for the village (5.5.1).

In all events the socio-ritual caste hierarchy in Irupatur, based on traditional
asymmetric relations of dependency belween caste groups (polyadic) and be-
tween individual members of castes (dyadic), interwoven with local inter-
pretations of the All-India-Tradition and its South-India variant, is slowly
vanishing. The attenuation of inter-caste rules appears one reason why these
rules are not applied to new situations. Modification of customs and enfeeble-
ment of traditional caste-based rules of conduct have been related functionally
to the encroachments of a market economy and to the penetration of a govern-
ment-sponsered ‘new dharma’.

Change has not paused at the gates of the low castes. Many Pallar and Pa-
raiyar work beyond the village and are somewhat independent of the Kavuntar.
For the Paraiyar, however, because of their former literal untouchability, it is
proving no easy matter to shake off the symbols of traditional low status and
to induce others to accept them on egalitarian footing. Of all middle and low
castes they harbour the most acute feelings of deprivation; Paraiyar (tantals,

236 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



village servants, included) abhor the caste systern and their position in it.
Many have resorted to migration, to flee the village-scene which they find so
hateful, seeking employment in towns or on plantations. Since 1920 the number
of Paraiyar in Irupatur has, typically, decreased sharply.

The wasting away of traditional values and rules of conduct is least advanced
among the Cakkilivar caste, a homogeneous low class of landless agricultural
labourers. The Cakkilivar have a mean opinion of their own politico-economic
position: ‘We are the slaves of most other castes.” Their abject behaviour, a
conscious attempt not to offend others, elicits continuing discrimination against
them. Although their taking action designed to procure 2 teashop for themselves
and their refusing to drum unless they receive adequate payment are signs of a
nascent self-esteern, nonetheless they remain largely subject to a deep-rooted
fatalism nurtured by centuries of suffering ruthless discrimination at the hands
of practically all other castes (the Pallar included).

Demolition of the caste hierarchy has been retarded by the obsequious be-
haviour of members of other castes in a weak politico-economic position, too:
Kuravar (Basketmakers), Nacuvar (Barbers), Vannar (Washermen), Valaiyar
(Agricultural labourers) and Kucavar (Potters).

What is it possible to predict about the distant future of {ex-)Untouchables
in Irupatur? What will their existence be like in an industrial civilization of
more or less capitalistic design, living in a community from which traditional
status symbols have almost disappeared and only traces of a defunct socio-
ritual caste hierarchy can be detected? The growing irrelevancy of caste for
behaviour patterns is no sufficient guarantee for any essential improvement in
the condition of low caste people, at least not for the great majority of them.

The economic mobility of low caste people in Irupatur should not be exaggerated. All
it is possible to establish is that many Pallar (men) and a considerable number of Paraiyar
(men), through their work as industrial labourers, teachers, or other minor officials (see
Annex C), have become to some degree independent of the dominant caste which controls
local means of production, land and irrigation water. Until now, however, no Pallar or
Paraiyar from Irupatur, not to mention Kuravar or Cakkiliyar, has been able, even after
migration, to attain employment at an income level significantly higher than that of other
villagers belonging to lower classes. This fact is all the more telling for an Indian village
exceptional in that alternative employment outside the village is comparatively abundant
(in 1967).

In remote villages the possession of land promises to remain the dominant
source of income and status. It would appear unrealistic therefore for low caste
people to expect much betterment of their politico-economic status within the
villages, certainly not with an ever-increasing rural labour force at the disposal of
competitive commercial farmers thriving for maximization of profit. Itis rather at
the levels of district and state that low caste individuals must seek improvement
of their standing, availing themselves of both educational facilities and of
employment opportunities reserved especially for them in government service
and in public and semi-public enterprises. In these realms, too, however, un-
fortunately but inevitably, only a few will reach the higher echelons of the

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1973) 237



politico-economic hierarchy. It remains for the Indian government to consolid-
ate its efforts to prevent all low castc people from belonging inevitably to the
lowest classes of future society. To create real possibilities for the amelioration
of the politico-economic situation of the ‘underdogs’ within the category of the
Scheduled Castes — in Konkunad this means an overwhelming majority of the
Cakkilivar (Matari) — promises to be a most difficult and demanding task.

238 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



NOTEN

NOTEN HOOFDSTUK 1

1. Zie voor een korte beschouwing van de termen ‘Onaanraakbaren’, ‘Exterior Castes’, Out-
castes’, ‘Harijans’, ‘Depressed Classes’ ‘Depressed Castes’ en *‘Scheduled Castes’ DEN OUDEN,
1960: 15 t/m 22. Er kunnen enige verschillen optreden tussen de in de overheidshijsten opgeno-
men lage kasten en de kasten die van antropologische zijde worden aangemerkt als ‘Onaan-
raagkbaren’, ‘Exterior Castes’ enz. Zo zijn de Mochis {Leerbewerkers) van Gujarat niet in de
categorie ‘Scheduled Castes’ opgenomen (SHRIKANT, 1958: 18, en GHURYE, 1932/1961: 227).
De term Scheduled Castes werd vaor het eerst gebruikt door de Simon Commission en vermeld
in de Government of India Act, 1935, Section 309 (GHURYE, 1932/1961: 213). Bij het opstellen
van de lijsten (Lokur, 1965: 5):" ..., the test applied was the social, educational and economic
backwardness arising out of the historical custom of untouchability’. De *Schedule’ van 1950
is een herziene versie van die van 1936, Deze laatste lijst is een voortzetting van de lijst van
‘Depressed Classes’ of ‘Depressed Castes’” opgesteld door de Census Commissioner for India
op grond van speciale aandacht bij de volkstelling van 1931 (LOKUR, 1965: 3). Het is de Pre-
sident van India (dus de regering der Unie) die op grond van artikel 341 der Grondwet (LoKUR,
1965; 1): “...may, with respect to any State or Union Territory, specify the castes, races or
tribes or parts of or groups within castes, races or tribes which shall for the purposes of the
Constitution be deemed to be Scheduled Castes in relation to that State or Union Territory’.
De lijsten kunnen slechts gewijzigd worden ‘by law of Parliament’. Nieuwe lijsten worden op-
gesteld bij gebiedsuitbreiding van de Unie, wijziging in het grondgebied der Staten, of de for-
matie van nieuwe staten,

2, Tsaacs® boek kan inderdaad eenzijdig worden genoemd omdat de autcur de gegevens, die
hoofdzakelijk werden verstrekt door enige tientallen ontwikkelde mensen van lage kaste, on-
voldoende controleerde, en omdat hij slechts geinteresseerd bleek in wat er nog over was van
het stigma van onaanraakbaarheid.

3. De bevolkingsgroepen waarmee ik vanuit Irupatur contact had waren: de Cakkiliyar {Ma-
durai Matari) te Merkupalayam en een Paraiyan onderwijzer aldaar; de Kavuniar en Cakki-
liyar (Tottiva Matari) te Maniakaranur; de Kavuntar en Cakkilivar (Tottiya Matari) te Nesa-
vur; de Kavuntar, Kuravar ¢n Cakkilivar (Tottiya) te Adutur; de Paraivar te Kilakkupala-
yam; de Cakkiliyar (Tottiva) in de stad Peelamedu; de Paraiyar en Cakkilivar (Tottiya en
Madurai) in de stad Sulur; de Paraiyar te Singanallur; en de Tévar (dominante kaste), Pallar,
Paraiyar en Cakkiliyar (Tottiya) in de stad Irugur. Nu eens betrof het hier gesprekken die een
ochtend of middag duurden, dan weer ging het om herhaalde contacten.

NOTEN HOOFDSTUK 2

1. GAZETTEER OF SOUTHERN INDIA enz._, 1855: 461.
Wel werd Coimbatore, evenals de verdere gebicden ten oosten van de Westelijke Ghats regel-
matig geteisterd door droogte en hongersnoden. Zie KUuMAR, 1965: 104, 105, en 123, 124,
2. Census 1961, IX (Madras), deel X-i, vol. I, 1964 (c): 44 en 45,
3. Census 1961, IX (Madras), deel X-i, vol. I, 1964 (c): 45 t/m 49,
4. Census 1961, IX (Madras), deel X-i, vol. I, 1964 {c): 4 en 5; en COIMBATORE GAZETTEER,
1966; 13, 14 en 15,
5. Census 1961, IX (Madras), Part X-i, vol. I, 1964 (¢): 1.
6. Zes van de in deze studie gebruikte dorpsnamen zijn fictief. Aangezien ik voor plaatsnamen
steeds de ‘Europese’ wijze van spelling gebruik, is dit eveneens aangehouden voor de fictieve
namen. Achter de verklaring van de verzonnen namen van bestaande dorpen vermeld ik de
spelling die in deze studie wordt gebruikt voor andere Tamil woorden dan plaatsnamen.
Trupatur: dorp van de twintig (kasten) (Irupattir);
Merkupalayam; dorp aan de westzijde (Mérkkupalaivam);

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1973) 239



NOTEN HOOFDSTUK 2

Maniakaranur: dorp van de munsiff (Manivakarandir);

Nesavur: dorp van de wevers (Necavir);

Adutur: het volgende dorp (Atuttiir);

Kilakkupalayam : dorp aan de oostzijde (Kilakkupalaiyam).
7. CoIMBATORE GAZETTEER, 1966; 268 en 246.
8. De wisselkoers van de Rupie was in 1967 ongeveer f 0,47, ik kreeg echter de indruk dat de
koopkracht van een Rupie ongeveer overeenkwam met die van een gulden.
9. Het loon wordt hier vooral vitbetaald in sorghum- en/of gierstsoorten en niet in rijst, omdat
er in deze streek onvoldoende rijst wordt verbouwd. Zou men, in verband met het prijsverschil,
ook rijst in inhoudsmaten uitkeren, dan zou de arbeider beslist niet ‘rond komen’; een liter on-
gepelde rijst levert ongeveer een halve liter gepelde rijst op. Ik laat hierbij nog in het midden,
waar de arbeiders de rijst zouden moeten laten pellen. Elders in Coimbatore komen we zo nu
en dan wel tegen, dat pannaiyals in rijst worden betaald, maar dan toch alleen als zij zelf enig
land bezitten om andere granen te verbouwen. Ik heb reden om aan te nemen dat in deze sire-
ken, zoals in veel droge gebieden van India, rijst tot voor kort alleen werd gegeten bij bijzondere
gelegenheden. Tk meen dat de huidige roep om rijst en de mede daardoor ontstane tekorten
samenhangen met een stijging van het levenspeil, dic er toe Ieidt dat brede lagen van de bevol-
king dit prestige-graan willen eten.
10. Het gevaar bestaat steeds dat men een dergelijke overname van schulden ziet als de ver-
koop van een dienstbare arbeider. Ik vraag mij af of ook DHARMA KUMAR (1965) de terugbeta-
ling der bestaande schuld aan de vroegere meester door de nieuwe werkgever wel steeds scheidt
van de verkoop van een slaaf, dus van iemand waarop een niet-verwant persoon juridische ei-
gendomsrechten heeft. Hierbij sluit ik niet uit dat ‘schuldslavernij’ in een maatschappij een
substituut voor slavernij kan zijn. Hoe dan ook, in het gebied rond de stad Coimbatore is er
thans geen sprake van onvrije arbeid, in welke vorm dan ook ; de arbeiders beslissen in hoofd-
zaak zelf of zij pannaiya] willen worden of blijven ¢n wie, eventueel, hun nicuwe werkgever zal
zijn.
11. B.v, BREMAN, 1970; 37.
12, De termen ‘nation-orientedness’ en ‘community-orientedness’ ontleen ik aan WoLF, 1956/
1971: 50 en 51.
13. Vergelijk BREMAN, 1970 162 en 163,
14. De gegevens werden mij verstrekt door Tiru N. K. Subramaniam, lid van het verkiezings-
bureau in 1970.
15. Zie voor de traditionele politicke en religieuze organisaties in Konku Nadu of Konkunad,
de traditionele Tamil regic waarvan Coimbatore decl uitmaakt, BECk, 1972: 66 t/m 78 en 40
t/m49,
16. De termen ontleende ik aan PEARSE, 1968/1971: 71.
17, De droge gebieden, d.w.z. de gebieden zonder ‘natte’ rijstbouw (WasHBRoOOK, 1973: 476,
noot 2) omvatten o.a. grote delen van het district Coimbatore. Irupatur en omgeving mocten we
eigenlijk rekenen tot het ‘droge’ landbouwgebied; het irrigatiemeer Acin kulam is weliswaar
zeer oud, maar kon in de door WasHBROCK besproken periode (1880 tot 1930) niet worden ge-
bruikt.

NOTEN HOOFDSTUK 3

1. Zie BawLgy, 1957/1967: XV,

2. Vergelijk BETEILLE, 1965: 46 en 47.

3. Zie h.v. CHETTIAR (jaartal onbekend): 6: “Again in the Tamil country, instead of the four
varnams of the Aryans a classification of them into 18 castes has come into existence. They are
usually known in common parlance as “18 castes from Palla and Paraya” (“Pallupparai Pa-
thinettujathi”).’

4, Zie voor het Tanjore gebied b.v. BETEILLE, 1965: 3.

240 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975)



NOTEN HOOFDSTUK 3

5. Pons (in WORSLEY), 1970: 255. Yooral refererend aan Arensberg/Kimball: Family and
Community in Ireland {1940).

6. Zie KarRVE, 1961: 9 en 10; BaiLey 1963: 109; LeacH, 1967: 9; BERREMAN, 1967: 51.

7. tot en met 12. DUMONT, 1967. 7.:30en 31; 8.:34;9.:35; 10.: 28; 11.: 34; 12.: 35,

13. tot en met 15. BAILEY, 1959. 13.: 88; 14.:90; 15.: 91.

16. BaiLgy, 1959:97.

17. BAILEY, 1963: 116; BERREMAN, 1967 45.

18. BERREMAN, 1967: 46.

19. Bij de term status-summatic of rol-summatic verwijst BAILEY naar FREDERIK BARTH (1960
144 en 145). Bedoeld wordt dat de status-congruentie binnen de kaste op economisch, politiek
en religieus gebied leidt tot een finale status met bijbehorend rol-patroon.

20. In ecn cerdere publikatie wees ik reeds op het vanouds ontbreken van rol-summatie bij de
kaste der Kdmutti Cettivar in althans het Coimbatore gebied. DEN OUDEN, 1970, (a); zic cok
Beck, 1972: 8.

21, Zie voor de problematiek der Onaanraakbaren eveneens BAILEY, 1957/1967: vooral 226 en
227.

22, Met ‘ethnic groups’ worden bedoeld kasten en groepen tribalen. MARRIOTT, 1960: 2.

23, F. G. BaILEy (1961 : vooral 12 en [3) gaat bij zijn model van de ‘organische’ kastenmaat-
schappi} uit van een dominante kaste die directe toegang heeft tot het land en van andere, eco-
nomisch gespecialiseerde en afhankelijke groepen die recht verkrijgen op een aandeel in de op-
brengst van het land via relaties met leden van de dominante kaste.

24. B. S. CouN (1971 130) stelt dat de dominante boeren kaste in een dorp of enkele dorpen
ten aanzien van het kastensysteem nu de rol speelt die vroeger te beurt viel aan de koning. Ik
neem aan dat ColN hiermee bedoelt, dat thans alleen nog de lokale dominante kasten de bin-
dende kracht vormen van het in die territoriale context functionerende kastenysteem, terwijl
vroeger daarnaast ook op staatsniveau regelend werd opgetreden. Zoals veelal in pre-industrié-
Ie civilisaties zal ook in de oude Indische rijken de macht van de staat op lokaal niveau niet
overschat mogen worden. Ik vermoed dat de dominante, land bezittende kasten ook in vroeger
tijden de spil vormden van het lokale kastensystcem.

25. Vergelijk CoeN, 1971: 144 en 145,

26. Zie BREMAN, 1970: b.v, 13, en mijn kritiek op BREMAN’s visie (DEN OUDEN, 1970(b): 2012
en 2013).

27. Zie mijn commentaar (DeEN QUDEN, 1974: 481).

28, Zie SIVERTSEN, 1963 vooral 133 en 134; en MENCHER, 1974: 475 (kolom 2).

29. Vergelijk MENCHER, 1974 : 470 (kolom 2).

30. Mijn opvatting wordt bestreden door JoaN MENCHER (1974: 490 (Reply)). Ik meen dat
MENCHER mijn standpunt onvoldoende heeft begrepen, waardoor een misverstand is ontstaan.
Ik zeg nict dat het kastensysteem in de werkelijkheid steeds alle inter-kaste afgunstgevoelens
wegneemt. Ik bedoel dat een belangrijke functie van een als model opgevat kastensysteem is de
afgunstgevoelens van met name degenen die de produktiemiddelen niet beheersen ten aanzien
van de politiek-economische elite weg te nemen en ik meen te constateren, dat het systeem deze
functie in min of meer stabiele situaties ook in belangrijke mate waar maakt.

31, Zie FosTER, 1972:170en 171,

32. BETEILLE, 1969: 18,

33. Zie voor een vergelijkbare opstelling ORENSTEIN, 1963 0.a. 4, 5en 308.

34. WERTHEIM, 1966: 107,

35. Vergelijk Baxks, 1969: 39, 40, 41, 45 en 46 (geldschieter — schuldenaar, en illegaal pachtheer
— illegaal pachter), en VAN LiEr, 1949/1971: b.v. 97 en 108 (de ‘macht’ van slaven in Suriname).
36. Zie b.v. ORENSTEIN, 1965: 307 en 308.

37. Zie voor de rechten der laagste kasten b.v. GoucH, 1960: 49 en 50, Opvallend is verder dat
tal van lage groepen gevreesd worden wegens hun kennis van zwarte magie (b.v. BREMAN, 1970:
227, of Hommes, 1970: 100, en BriGGs, 1920: 183), en/of van witte magie (0.a. BRIGGS, 19537;
b.v. 452).

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 241



NOTEN HOOFDSTUK 3

38, De titel van het boek van Mrs. SINCLAIR STEVENSON, 1930: Without the Pale. The life
Story of An Outcaste.

39. De vraag of ook categorieén als slaven en horigen of de afstammelingen daarvan, als types
van Outcastes moeten of kunnen worden opgevat, zal ik niet uitvoerig behandelen. Tk meen
dat deze vraag bevestigend moet worden beantwoord en dat de verschillen tussen de ‘seculiere’
en de ‘rituele’ Outcastes vaak overdreven worden. Het is moeilijk voorstelbaar dat slavernij
(enz.) in min of meer stabiele situaties niet ideologisch zou zijn onderbouwd en dat er daarbij
niet impliciet (maar wel meetbaar!) of expliciet sprake zou zijn van ‘onreinheid’.

GIDEON SJIOBERG is een schrijver die groepen slaven als één van de types Outcastes ziet (1960:
133 en 134); een schrijver als Herbert Passin staat hier zeer sceptisch tegenover (in DE REUCK,
1967:22¢n 23).

40. Bij de categorie Outcastes die ‘onreine’ beroepen moeten uitoefenen, zonder direct nood-
zakelijk te zijn voor produktieverhoging in situaties waarin een voldoende arbeidsreserve ont-
breekt, kan men denken aan de Eta of Burakumin van Japan (b.v. WAGATSUMA, 1967 passim);
de Paekchdng van Korea (b.v. Passin, in DE REUCK, 1967: 78); de Chien-min van China (b.v.
MarsH, 1961 vooral 58 t/m 60), zie ook de ‘adembenemende’ Tanka van Canton in de 7e
eeuw n. Chr. bij ROBERT VAN GULIK, 1964/?: b.v. 67, 68, 101, 170, 171, 172 en 183; de Out-
castes ten tijde van de Burmese monarchie (HuTToN, 1946/1961: 144 /m 146); groepen met
een zeer lage permanente en erfelijke positie bij diverse Afrikaanse stammen (b.v. HUTTON,
1946/1961: 142 en 143); de door Jozua vervlockte Gibeonieten (Jozua 9: vooral 23); of aan
de varkens- en schaapsherders van het oude Egypte (HuTTON, 1946/1961: 140 en 141).

41. BERREMAN, 1967 57 (noot).

42. B.v. Bosg, 1970: 28.

43, Zie verder b.v. SINGH (introductie door Radhakamal Mukerjee), 1947: VI en VII; PANDYA,
1959: 155; BREmaN, 1970: 6en 7.

44, KUMAR, 1965: 41 t/m 465, zie ook 57.

Het is voor mij onbegrijpelijk, dat de kaste der Cakkiliyar niet wordt genoemd als een in ieder
geval voor het district Coimbatore belangriike “agricultural labour caste’. Het traditionele be-
roep van leerlooien en leerbewerken oefenden de leden van deze kaste juist voor een belang-
rijk deel vit in hun functie van landarbeider, Men denke bijvoorbeeld aan het maken en repa-
reren van de leren zakken nodig bij het putten van water bij irrigatie. Het berocp van leerbe-
werker enz. kan men zich in Coimbatore, met zijn omvangrijke Cakkiliyar bevolking, ook voor
het verleden niet voorsiellen als een hoofdberozp van velen. Zie voor deze kwestie KumMag,
1965; 61, noot 2. K. N. KRISHNASWAMY AYYAR (1933 149) geeft aan dat 13,89 van de Cak-
kilivar en Madigas in 1921 werkzaam was in de leerlooierij en leerbewerking in het district
Coimbatore, hetgeen volgens hem betekent dat velen zijn tewerk gesteld in andere beroepen,
met name landarbeid.

45. KUuMAR, 1965: 29, 30, 62, 107. DrARMA KUMAR (1965 75) vermeldt dat het land in Zuid-
India aan het eind van de negentiende eeuw schaars werd.

46. KumMaRr, 1965: b.v. 30, 69, 182 en 190.

47. KuMar 1965: 60, 61 en 69,

48. KUMAR, 1965: 45; BREMAN, 1970: 44.

49, Vergelijk BREMAN, 1970: 45,

50. De termen ‘pure’ en ‘impure’ Untouchables ontleende ik aan GHURYE, 1932/1961 : b.v. 228,
51. Zie voor discriminatie op raciale gronden b.v. HurToN, 1946/1961 : 207: “The untouchabi-
lity which has originated in taboo has undoubtedly been accentuated by differences of race and
the racial antipathies which seem common to every branch of the human family and have re-
inforced the magical tabeo’.

52. Zie voor een unitvoerige bespreking van de kasten dic al dan niet gerckend moeten worden
tot de categorie der zeer onreine kasten DEN OUDEN, 1960: 22 -46.

53. Zowel de Mala van het Telangana gebied (Dune, 1954/1955: 190) als de in deze studie be-
sproken Pallar vormen voorbeclden van kasten van landarbeiders die tot de laagste kasten be-
horen zonder dat hun gedragspatronen daartoe verder aanleiding geven. Beide zijn nota bene

242 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1973)



NOTEN HOOFDSTUK 3

niet eens geheel landloos,

54. Zie voor dergelijke keuzen door onderzoekers b.v. SriNIvas, 1955, (a): 25, en MAYER,
1960: 59.

55. Zie b.v, BAILEY, 1957/1967: 0.a. 226; SrinIvas, 1962 18, 58 en 59, MAJUMDAR, 1958: 333;
eveneens 8. C. DUBE (Social Structure and Change in Indian Village Communities, 1953) ge-
noemd door STEVENSON, 1954 62, noot 2.

56. HutTON, 1946/1961: 212, 215 ¢n 218,

§7. HutToNn, 1946/1961: 197; Isaacs, 1964/1965: 178,

$8. SHRIKANT, 1958: 18,

59. Zie voor verdere literatuurverwijzingen STEVENSON, 1954 62,

60. In de hiérarchische zesdeling die McKiM MARRIOTT geeft voor ecn dorp in U.P., (1955/
1960: 113) vinden we de Onaanraakbaren terug bij (6) ‘the lowest of all castes’ en (5) ‘the very
low castes’. Boven hen in de hiérarchie staan de (4) ‘Muslims’ en (3) ‘the low castes’, waar-
boven weer (2) ‘the high castes’ en (1) ‘highest caste’. Ik ben geneigd de blokken 3 en 4 en een
gedeelte van 2 te beschouwen als midden kasten.

61. HARDGRAVE, 1969:21, zie ook VII. Ghurye (1932/1961:228) rckent de ‘Shanan’ (Natar)
tot de ‘pure untouchables’,

62. HARDGRAVE, 1969: 22,

63. Zie DEN QUDEN, 1960: vooral 26 t/m 39.

64. GHURYE, 1932/1961; b.v, 228; MARRIOTT, 1955/1960: 113. Zie voor voorbeelden waaruit
blijkt dat de hogere kasten onderscheid maken in de status der verschillende lage kasten b.v.
MAYER, 1960: 58 en 108; MaJuMPAR, 1958: 54; CHANDRA, 1938: 211; GoucGH, 1960: 55;
Dugeg, 1955/1960: 207. Zie voor een overzicht DEN OUDEN, 1960: 46 tot 50.

65. SINGH, 1947: 138,

66. SRINIVAS, 1968: vooral 196 en 199.

Voor Zuid-Malabar merkte K.R. Unni in 1959 op (aangehaald door MENCHER, 1966: 159):
‘Ascent in the hierarchy was achieved, not by a regional caste but by a section of it, which
subsequently fissioned out and shaped itself as a new caste.’

67, Het komt zelden voor, of het is althans weinig beschreven, dat een middenkaste afdaalt tot
de categorie der Onaanraakbaren. Een voorbeeld hiervan vormen de Vodda migranten in ge-
bieden van Mysore waar deze Steenhouwers of Metselaars door armoede gedreven taken gingen
vervuilen (met name vuil opruimen) die normaal worden verricht door de laagste kasten. Zie
EPSTEIN, 1962/1967: 161 en 162; en 1973: 141 en 169 t/m 171. (Wat betreft de aanduiding
‘Yodda’ het volgende: in althans het Tamil wordt de initigle ‘o-* als “vo-* uitgesproken; ‘Vodda’
is gelijk aan *Vottan’, is *Ottan’ of, meervoud, ‘Ottar’).

68. SRINTVAS, 1966: 6. “Sanskritization is the process by which a “low™ Hindu caste, or tribal
or other group, changes its customs, ritual, ideology, and way of life in the direction of a high,
and frequently, “twice-born™ caste. Generally such changes are followed by a claim to a higher
position in the caste hierarchy than that traditionally conceded to the claimant caste by the
local community.’

69, Vergelijk ook MENCHER, 1972: 56. ..., the Paraiyan’s problem: in the village is the problem
of the rural proletariat everywhere, with the added stigma of untouchability.”

70. AROKIASWAMI, 1956: 257,

71, AROKIASWAMI, 1956: 267 en 268.

72. AROKIASWAMI (1956: 270) zegt o.a. dat de Kornku Vellalar en Konku Cettiyar elkaar als
broers beschouwen en dat hetzelfde geldt voor Konku Nacuvar en Konku Vannar, De Nacuvan
‘zegent” het huwelijk van Vellilar en Ceftiyir. De Konku Paraiyan draagt het vuur waarmee de
brandstapel bij crematies wordt aangestoken (normaal draagt de oudste zoon van de overle-
dene het vuur) en alleen de leden van deze kaste blazen de hoorns en trommelen bij de begrafe-
nis/crematie ceremonién van de Konku Vellalar en Cettiyar.

73, AROKIASWAMI, 1956: 270,

74. ArROKIASWAMI, 1956: 342. Zie voor de Tottivar, Madiga of Cakkiliyar, die de Paraivar
kaste ‘Semman’ als leerlooiers en leerbewerkers verdrongen, ook ATYANGAR, 1914 85,

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 243



NOTEN HOOFDSTUK 3

75. AROKIASWAMI, 1956: 385,

76, Zie HARDGRAVE, 1959: 280,

77. SRINIVAS, 1966 10. Een kaste bezit “decisive dominance’ als zij alle attributen van domi-
nantie bezit, te weten het eigendom van een belangrijk deel van de landbouwgrond, de nume-
ricke belangrijkheid, en het innemen van een hoge positie in de lokale hiérarchie. Het laatste
attribuut vloeit volgens mij grotendeels voort uit de twee voorgaande kenmerken.

78. In haar vergelijking tussen het ‘natte’ Kerala en het ‘droge’ Madras wijst JoAN MENCHER
op de relatieve belangrijkheid van polyadische relaties tussen kasten in Madras. Zij zegt (1966:
158): “One might say, at lcast as a first approximation, that in Kerala authority ran from in-
dividual Iandlord te individual tenants or workers, or at most from one family to a group of
families. On the other hand, in Madras it ran from a higher-caste group to a lower-caste group.
The Kerala village roughly resembles a pyramid with the large landlord family at the apex,
whereas the Madras village situation can be [ikened to a ranked series of rectangles, each re-
presenting a different caste group.’ (Zie ook 156, 157 en 164). Ook conflicten tussen individuen
behorende tot verschillende kasten werden en worden ten dele in Madras vooral behandeld
door de besturen van de betrokken kasten, waarbij de panchiyat van de dominante kaste van
groot belang was en is (157).

79. DE JONGE en WIELENGA, 1953: 62 en 63.

80. In het artikel van BrenDaA E. F. BEck betreffende de Linker- en Rechterhand indeling, ge-
baseerd op bevindingen in dorpen ten zuaid-oosten van de stad Coimbatore, vinden we de op-
vatting dat de Rechterhand kasten het *Koninklijke’ model als referentickader hebben en de
Linkerhand kasten het Brahmaanse model. Tk acht dit zeer problematisch. Ik herken weinig
van het door haar gestelde in de realiteit zoals ik die ervoer. Bij het lezen van het artikel dient
men te bedenken dat Brenda Beck, evenals ikzelf, nog slechts gebruik kon maken van ongeveer
vijf informanten wier antwoorden bepaald niet steeds gelijkluidend waren. Zie voor een korte
notitie betreffende de twee genoemde modellen noot 92,

Beck, 1970: 779 tot 799. Zie ook HEESTERMAN, 1973: 100.

81. Ik acht het hoogst onwaarschijnlijk dat de belangrijke bondgenoten in het Rechterhand
kamp, de Paraiyar, rituele diensten zouden verlenen aan Linkerhand kasten, en het omgekeer-
de geldt voor de Cakkiliyar. Zie b.v. AIYANGAR, 1914: 96 en 97,

82. Als ingang tot deze tweedeling probeerde ik eveneens het al of niet dragen van witte sari’s
door weduwen, de wiize waarop sati’s in het algemeen werden en worden gedragen, en de
dienstenverlening door Wassers en Kappers. Deze pogingen leverden geen plausibel resultaat
op. Zo blijkt dat de weduwen van de Aciri Timmerlieden/Grofsmeden (Taccan) witte sari’s
dragen, evenals b.v. Kavuntar of Paraiyar weduwen, terwijl de weduwen van de Aciri Goud-
smeden (Tattin) dat niet doen, evenals b.v. Ottar, Pallar of Cakkilivar weduwen. Qok het al
of niet hertrouwen van weduwen verwierp ik voor Irupatur en omgeving als mogelijke ingang,
83. Ook EpGar THURSTON meent dat de ‘Komatis® behoren tot de ‘10 pana’, de Rechterhand
afdeling. THUrsTON, 1909: 331, Zie ook HUTTON, 1946/1961: 68. Met enige reserve rekent
BRENDA BECK (1972: 10) de Komutti van Konkunad tot de Linkerhand kasten op grond van
vooral de door hen gehanteerde prestige criteria en hun levensstijl.

84. Vergelijk Reppi, 1950: passim.

85. WoLF (1956/1971: 50 cn 51) schrijft over ‘nation-oriented groups’ o.a.: “They are usually
found in more than one community and follow ways of life different from those of their commu-
nity-oriented fellow-villagers. They are often the agents of the great national institutions which
reach down into the comntunity, ... .

86. DEN QUDEN, 1970(a): 58.

Relevant ten aanzien van de positie der K&mutti Cettiyar lijkt ook de volgende opmerking
van Eric WoLF (1966: 47): ‘Hence ,where we find peasants involved in network markets, we
alse find that the merchant or storekeeper — even when he resides in the village — continues to
be regarded as a stranger and outsider. He belongs to the peasant’s negative reference category.’
Blijft echter de vraag waarom deze speciale problematiek zich niet voordoet ten aanzien van
de Ainnttin Cettiyar.

244 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975)



NOTEN HOOFDSTUK 3

87, MARRIOTT, 1960: 5.

88. Een goede bespreking van de theorieén betrefftende de interactionele en attributionele
status-evaluatie geeft MArRIOTT, 1959 passim.

89. Zie voor ‘“The Hindu Pollution Concept’ STEVENSON, 1934 : passim.

90. Zie MaRrrIOTT, 1959: 95,

91. Zie b.v. HEeSTERMAN, 1973: 92 en 101 ; en Bick, 1970: 782. Zie noot 92,

92. Zie ook BECk, 1970: 782, voor dorpen ten Z.0. van de stad Coimbatore: *..., all castes
below that of Brahman and KavuNTar have a choice. They may either compete for social
position in ritual terms. emphasizing caste purity and ceremonial orthodoxy, or they may com-
pete for political power and attempt to dominate over others using KavuNTar techniques. The
later choice involves a concentration on productivity rather than purity and on this-worldly,
instrumental activity rather than on other-worldly, ritualistic seclusion.’

93, BARTH, 1960: 139,

94. De betekenis van de termen ‘titu’ of ‘kurram’ is ‘kwaad’ of ‘zonde’. Men kan zeggen dat
bepaalde vormen van ‘titu’ leiden tot “tittu’ (= ritucle onreinheid).

95. Er kunnen zich situaties voordoen waarin ‘tittu” door bijvoorbeeld een sterfgeval een rei-
niging op kaste-niveau noodzakelijk maakt. We kunnen hierbij denken aan cen sterfgeval tij-
dens een tempelfeest.

96. Zie voor rituele onreinheid door knippen SrINIvAS, 1966: 121 en 122, en (voor de rationa-
lisering van traditioneel gedrag) 124.

97. P. V. JANARTHANAN vermeldt voor het dotp Pongular, 25 mijl ten noorden van de stad
Coimbatore, dat de Kuravar en Cakkiliyar daar wel, en de Pajlar niet onaanraakbaar zijn. De
inhoud van de term ‘Onaanraakbaar’ blijft bij hem onduidelijk. In dit dorp is geen Paraiyar
gemeenschap. JANARTHANAN, 1960: 12, .

98. Ook buiten Irupatur is de inhoud van de term ‘Harijan’ meestal onduidelijk. Het komt
voor dat men er slechts een bepaalde kaste mee aanduidt, Zo onderscheidt THIRUVENKATA-
CHARI (1964 13) voor een dorp ten noorden van de stad Coimbatore naast de ‘Harijans’ (ken-
nelijk Paraiyar) en ‘Christians from Harijan caste’ apart de ‘Chaklis’ (Cakkiliyar). In de werk-
nemerslijsten van de zeven door mij wat nader bestudeerde katoenspinnerijen van het district
werd de term ‘Harijan’ bij drie bedrijven gebruikt voor uitsluitend de Cakkiliyar, terwijl de
andere Scheduled Castes vermeld stonden onder hun kastenaam. Prie bedrijven gebruikten de
term in het geheel niet. Bij één bedrijf liet ik de werkelijke kaste vitzoeken, omdat de Pallar,
Paraiyar, Cakkilivar en de Vannar der hogere kasten geboekt stonden onder ‘Harijans’.

NOTEN HOOFDSTUK 4

1. Vergelij)k Census of INpia 1961, 1965: 7. ‘'The Koravar households in this village are
engaged in basket-making. They live close to the caste Hindu houses.” Het dorp Nellithorai
ligt ten noorden van de stad Coimbatore aan de voet van de Nilgiris.

‘Caste Hindus’ zijn alle personen behorende tot kasten boven de Onaanraakbaren; op ver-
gelijkbare wijze vinden we de term ‘caste Christians’, Christenen die zijn voortgekomen uit
kasten hoger dan de Onaanraakbaren, dus in deze streken met name geen ‘Adi Dravida
Christians’,

2. Ik ben het eens met A. N. J. DEN HOLLANDER (1966: 37) dat dergelijke ‘vererende’ bezoeken
geen doorbreking van een kastetaboe betekenen en dat zo’n gebaar de ongelijkheid veeleer be-
vestigt dan dat het deze zou ontkennen,

3. EDwaRD B. HARPER (1968: 71) vermeldt een vergelijkbare casus. In ‘zijn’ Malnad dorp
{Mysore} bevinden zich enkele handwerkslieden en ongeschoolde arbeiders uit andere streken.
Hij merkt op: ‘The caste status of these outsiders is considered by village members to be re-
latively unimportant.” Als vreemdelingen staan zij sterk geisoleerd en: ‘Attempts to establish
intimate social relations, commensal or marital, would be rejected under any circumstances.’

4. Vergelijk BREMAN, 1970: b.v. 249, 254 ¢n 255 (de positie van de Dublas in Zuid-Gujarat).

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 245



NOTEN HOOFDSTUK 4

5. Tijdens mijn onderzoek in Trupatur kreeg ik sterk de indruk dat klassetegenstellingen binnen
de Kavuntar en spanningen tussen Kavuntar en met name Pallar zouden beletten dat het Ma-
riyamman feest binnen afzienbare tijd georganiseerd zou kunnen worden door de dominante
kaste. In april/mei 197¢ is het feest echter wel degelijk gevierd. Helaas weet ik niet in hoeverre
er in 1970 sprake was van een dorpsfeest waarin de ordening der verschillende kasten tot uiting
kwam en mij is eveneens onbekend in hoeverre de gehele Centalai Velldla Kavuntar kaste dit
feest wenste en vierde.

6. De term ‘verticale solidariteit’ ontleen ik aan M. N. SrinIvas, 1955(b): 135 en 136; en
1962: 74. Bedoeld wordt de interdependentie van kasten in een dorp en streek.

7. Het is in India een zeer veel voorkomend verschijnsel dat allerlei in de dorpen en stadswij-
ken vereerde goden priesters van lage kasten bezitten. WHITEHEAD (1916: 40 en 41) schrijft
voor Zuid-India dienaangaande: ‘... in the worship of the village deities the pGjaris are drawn
from all the lower castes indiscriminately, though in any one village the pujaris of a particular
goddess nearly always belong to one particular caste.’

8. De Paraiyar zijn absoluut niet geinteresseerd in de godin Pattatalacci en haar feest. Hun sterk
afwijzende houding kan slechts verkiaard worden vanuit de tegenstelling die er vanouds be-
staat tussen de Rechterhand Paraiyar en de Linkerhand Cakkiliyar. In vroeger dagen vierden
de Paraivar hun cigen Munisvaran feest; door de sterke afname van het aantal Paraivar in
Trupatur is dit feest na 1923 niet meer gevierd.

9. Vergelijk Census oF INpIA 1961, 1964 (a): 13 (kolom 2); en (c): 23 (kolom 2).

10. Zie voor een bespreking DeN QUDEN, 1960: 136 tot 142,

11. Leden van hogere kasten kennen de verschillende Pallar en Cakkilivar priesters en ook bui-
ten de tempels gebruikt men voor hen de aanspreektitel ‘plicari’; voor Pallar gevolgd door neu-
trale werkwoordsvormen en voor Cakkilivar door onrespectvolle werkwoordsvormen (zic
6.2.1).

12. De priesters van de Paraiyar zijn eigenlijk de Valluvar, een kaste die in Irupatur en Kilak-
kupalayam niet voorkomt. Zic b.v. COIMBATORE GAZETTEER, 1966: 211 en 213. (Ook in de
‘nieuwe’ Gazetteer van 1966 berusten de kaste-gegevens nog (vrijwel?) uitsluitend op THUR-
STON, 19091).

13. Van de hogere kasten is mij allcen bekend, dat de Kammavar Naiytu in ieder geval vroeger
beschikten over een eigen Vannar kaste.

14. Van de zes Velldla Nacuvar kappers hebben slechts twee wat neveninkomsten uit enig
‘droog’ land: de Véttuva Nacuvar kapper is tevens dagloner in de landbouw. Aangezien de
kappers ook huiten Irupatur werken is hun klantenkring nauwelijks te meten. Dit laatste geldt
om dezelfde reden eveneens voor de (zeven) Vannar wassers (geen landbezit).

15. De Nicuvar zijn hier niet, zoals in veel andere gebieden in India, de huwelijksmakelaars bij
uitstek en de leveranciers van vroedvrouwen,

NOTEN HOOFDSTUK 5

1. De geringe statusrelevantie van het accepteren van ongekookt voedsel is te vergelijken met
het gemakkelifk accepteren van de ‘vettala pakku’ of ‘tambiilam’, een sirih pruim. Vergelijk
REDDY, 1957: b.v. 113,

2. Deinwoners van Irupatur maken bij gekookt voedsel geen onderscheid tussen het infericure
kaccd en het superieure pakka voedsel, respectievelijk bereid met water ¢n met ghi, geklaarde
boter. In grote delen van India accepteren de hoger kasten pakka voedsel van een grotere
categorie kasten dan kacca voedsel. Vergelijk MArRRIOTT, 1968 144,

3. Uit de onderzoecksgegevens van McKm MarrioTT (1968: [50) blijkt, dat er ook in zijn
dorp in Uttar Pradesh zclfs groepen zijn waarvan andere kasten geen ‘raw foodstuffs’ accep-
teren.

4. Voor het dorp Pongalur, 40 km ten noorden van de stad Coimbatore, vermeldt P, V. JANAR-
THANAN (1960 46 t/m 50) dat geen enkele kaste (gekookt) voedsel en water accepteert van de

246 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



NOTEN HOOFDSTUK 5

Acari, en dat de Acari zelf er pas recentelijk toe zijn overgegaan dit aan te nemen van de Brah-
manen, Kavuntar en Naiytu. Het is hierbij opvallend, dat cok Paflar en Cakkiliyar — evenals de
Acari waarschijnlijk Linkerhand kasten — geen gekookt voedsel en water van de Acari accep-
teren. Tk heb overigens mijn twijfels aangaande de juistheid der onderzoeksgegevens in deze
studie: de studie maakt een zeer oppervlakkige indruk en de gegevens zijn verkregen via enkele
enquetes. Vergelijk ook BECK, 1972: 167.

5. Ook BrenpaA Beck (1972: 167) bevestigt, dat in de door haar onderzochte dorpen van ooste-
lijk Coimbatore de Komutti Cettiyar slechts gekookt voedsel accepteren van de Brahmanen en
dat omgekeerd geen enkele groep gekookt voedsel van hen accepteert.

6. Er zijn zeker voorbeelden uit andere delen van India aan te voeren waaruit blijkt, dat ook
elders leden van hogere kasten wel voedsel accepteren van priesters die tot de Onaanraakbaren
behoren. De voor de Khasiya belangrijke god Ramola heeft in het Kumaon gebied aan de
westgrens van Nepal overwegend Dom (Kuhéria) priesters. Tijdens de bij en door de Khasiya
georganiseerde rituelen voor deze god raken zij de Dom priesters aan en accepteren zij voedsel
van hen. SANWAL, 1963 (mondelinge toelichting).

7. Zie BAILEY, 1971: 7,

8. Ontleend aan B. Schrieke, 1936 (Alien Americans, New York): 144,

9. G. S. GHURYE {1932/1961 : 228) spreekt bij de Pallar van ‘pure untouchables’ die geen rund-
vlees eten en die ritueel slechts verontreinigen door aanraking, waar de ‘impure untouchables’
reeds verontreinigen door hun nabijheid of door hun schaduw. Het is eigenaardig dat GHURYE
op de volgende bladzijde (229} stelt, dat de Pallar Brahmanen reeds door hun nabijheid veront-
reinigen.

10. Zie voor een samenvatting der literatuur DEN OUDEN, 1960: 116 tot 121.

11. Zie bijvoorbeeld de roman Stiefmoeder Aarde van THEUN DE VRIES (1936/1968: 26 en 44).
12. Slechts de Brahmaanse huishouding maakt duidelijk onderscheid tussen het betreden van
de kamers en van de keuken. Zij laat in de keuken slechts Brahmanen toe.

13. Bij de lagere kasten woonde ik de volgende familiefeesten bij: een ‘cordoorborings’-cere-
moni¢ bij de Yannar; een ‘eerste menstruatie’ of volwassenwordings-ceremonie, een oordoor-
borings-ceremonie, twee huwelijken en een begrafenis bij de Pallar; een ‘eerste menstruatie’
ceremonie en een begrafenis bij de Calkkiliyar.

14. In het geval van bijvoorbeeld een ‘eerste menstruatie’ ceremonie wordt in ieder geval *moy’
gegeven door MBen MBS en FZS van het meisje, dus door de preferentiéle huwelijks-
kandidaten in alle (patrilincaire) kasten. Elders wordt ‘moy’ genoemd als typisch voor de Vella-
Ja Kavuntar die hierbij grote nadruk leggen op reciprociteit en die zelfs wel een ‘nominal
feast’ organiseren om hun uitstaande geld terug te krijgen. Zie CENsus oF IND1A 1961, 1965 13,
15. Cakkiliyar uit Irupatur en Irugur vertellen, dat de illegitieme nakomelingen van Cakkili-
yar jongens en meisjes behorende tot een zeifde gotram (afstammingsgroep) de Vannar en
Néacuvar van de kaste worden. Ik heb bij de weinige Vannar en Nacuvar der Cakkiliyar niet
kunnen nagaan of deze uitspraak enige grond van waarheid bevat. Wellicht hebben we hier
slechts te maken met eent porsprongsmythe ten aanzien van Cakkilivar (sub)kasten van Vannar
ent Ndcuvar,

16. De gegevens voor deze omschrijving ontleende ik vooral aan DUYKER, 1958: 231 en 232,
17. Uit de mond van de atmafiani Ammaniyamma) te Irupatur tekende ik enige uitspraken op.
Na de Tamil tekst laat ik steeds de letterlijke verialing volgen. (Vertaling: Prof. Dr. K. de Vreese)

I, ‘Cati-y-dvatu evar arivar carva utalum onréaccu
Cati-y-avatu evar enil tannai-y-arintu civamanar
Ciéti periya citi-y-epru carrum margikal cattiyam-&

Wie weten, wat kaste is? Alle lichamen zijn gelijk.

Als ge vraagt: wie zijn kaste? - kaste, hoge kaste zijn zij die,

zichzelf kennend, gelijk zijn aan Siva. Aldus verkondigen de heilige boeken.
II. *Cati-y-irantu oliya véru fllai cirrunkal

Niti valuva neri muraiyin métiniyil

Tttar perivor itdtar ilikulattor

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 {1975) 247



NOTEN HOOFDSTUK §

Pattankil ulla pati’
Auvaiyar

Als ge zegt: er zijn slechts twee kasten ~ volgens de wetten van de zuivere moraal zijn, op

aarde, zij die geven van hoge, en zij die niet geven van lage kaste. Aldus de Schriften.
Auvaiyar (Tamil dichteres, c.a. 12 de ccuw)

III. ‘Pi_ar taram perra tiy enavum

Pirar porui etti enavum

Caiti pétam matar pokam

arraté camati’

Als ge zegt: de vrouw van anderen is mij een moeder;

Als ge zegt: het bezit van anderen is mij gif:

Als vooris kasten-onderscheidingen en begeerte des vieses

Zijn opgehouden — dat is samadhi (het é€n zijn van het ik met God).

NOTEN HOOFDSTUK 6

1. Met name voor het Javaanse taalgebied wordt dergelijk onderzoek reeds lang verricht. Zie
voor de socio-linguistische zijde van deze materie b.v. GEERTZ, 1960: 248-260, vooral waar
hij behandelt ‘inter-dialect systems of status symbolization’, en Jay, 1969: 241 tot 247 en 282.
2. De stam van de werkwoorden ‘gaan’ en “komen’ is respectieveliik pd en va. Het achter-
voegsel “nkd’ is de tweede persoon imperatief, toegevoegd aan de stam van het werkwoord,
Het achtervoegsel ‘-ta’ is afgeleid van ata, een zeer onrespectvolle roepnaam voor mannen;
-ti’ is afkomstig van ati, een zeer onrespectvolle roepnaam voor vrouwen. De herkomst van
het suffix ‘-1le’ is onduidelijk. Het achtervoegsel *-ppa’ is afgeleid van appa, vader.

3. In Tamilnad kennen we niet het systeem van achternamen of familienamen. Astrologisch
wordt bepaald naar welke godheid men het kind moet noemen. Yoor deze naam plaatst men
vaak de eerste letters van de nederzetting waarin het kind werd geboren en van de naam van de
vader.

4, Zie voor overzichten van verwantschapstermen en hun betekenis in Coimbatore eveneens
BeCK, 1972: 287 tot 292, en PILLAI, 1965 passim.

3. Deze nicuwe ideologie is onder andere verwoord in de Indiase grondwet waarvan MArc
GALANTER (1966/1968: 299) zegt: ‘There is a clear commitment to eliminate inequality of
status and invidious treatment, and to have a society in which government takes minimal
account of ascriptive ties.” Zie b.v. 0ok GALANTER, 1966/19268: 310; SrinTvas, 1966: 48 en 87
(Westernization); of een ‘prediker” als SHAH, 1955: 0.a. 70 en 76,

6. Vergelijk A. C. MAYER waar hij opmerkt (1960: 47): ‘Allied castes, then, provide an island
of relatively ““casteless” behaviour in the middle of the already less hierarchically marked upper
divisions. In these islands caste is nearer to being a mere endogamous group; the undertones
of pollution-based hierarchy are to a great degree absent.’

NOTEN HOOFDSTUK 7

1, Zie WoLF, 1969/1971: 266. Met ‘perfectionering van het mercantiele domein® doel ik op het
wegvallen van communale rechten (b.v. het recht van stoppeibeweiding) op landerijen die
voorheen ¢p minder intensieve en/of minder commerciéle wijze werden gebruikt.

2. Ook Brenpa Beck (1972: 138 en 139) bevestigt dat de Paraivar, in tegenstelling tot de
Cakkiliyar, ‘very resentful of their inferior status’ zijn. Zie ook BECK, 1972: 134 en 137,

3. Om misverstanden te voorkomen zij hier reeds opgemerkt dat al in 1908 twee Kuravar kin-
deren deze school enige tijd bezochten; in 1910 volgden vier Paraiyar kinderen, en de eerste
vier Pallar en vier Cakkilivar kwam in 1914 op school. Zie Deel II: Educatieve positie.

4. De lezer kan zich afvragen wat het nienwe element is in deze ‘nieuwe ideologie’, waar vele

248 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



NOTEN HOOFDSTUK 7

kasten toch voorheen dachten en handelden vanuit een ‘Koninklijk model’ met cen grote na-
druk op, zoals BRENDA BECK (1970 782) het uitdrukt, politiecke macht, op produktiviteit en op
‘innerweltliche’, instrumentele activiteit. Ik moet er dan op wijzen dat de mentaliteit en de
waarden welke door dit model worden samengevat zeer wel ‘conservatief” kunnen zijn in die
zin dat er geen sprake behoeft te zijn van ‘nation orientedness’ (een gerichtheid op boven-
dorpse structuren), van individualisering, of het doorbreken van oude gedragspatronen ge-
bonden aan semi-autarkische en semi-autonome dorpsgemeenschappen. Het volgen van dit
*Koninklijke model’ is zeer wel te verenigen met een grote gehechtheid aan kaste- en familie-
solidariteit, een ‘community orientedness’, en met ¢en benadrukken van traditionele status-
criteria (landbezit enz.). Het is ook de vraag of kasten die dit ‘Koninklijke rnodel’ volgen, snel~
ler gebruik maken van de mogelijkheden tot vergroting van economische en politicke macht
die de voortschrijdende markt- en institutionele incorporatie met zich kan brengen, dan (Hees-
TERMAN, 1973: 100, refererend aan Beck, 1972) “... vepetarian, brahmin-emulating castes
which exhibit various degrees of independence from the “kings™ of the arca because of their
outside contacts through trade and marketable skills’,

5. WErTHEIM, 1974: 19. De volledige zin luidt: ‘The Chinese at least attempt to prove that
peasants can be mor¢ than human’. Wertheim meent in de Volksrepublick China een politiek
te constateren die wel degelijk gericht is op het overbruggen van de bestaande tegenstellingen
(tussen stad en platteland, tussen urbane en rurale arbeid, en tussen intellectuele- en handarbei-
ders) en die voornamelijk stoelt op morele motivaties. Hij wijst hierbij op het uitzonderlijke
karakter van het Chinese streven naar gelijkheid, immers (18): ‘For what the Chinese are up
against, is not only cld and outworn institutions and productive relationships; it is also human
nature as taken for granted, as an immutable factor, by Western social scientists, economists
and psychologists’.

6. Een vergelijking met het ‘natte’ dorp Wangala van SCARLETT EPSTEIN dringt zich hier op
(1962/1967: 333): *‘The two Untouchable houscholds who live in mud houses are looked up to
by their fellow-Untouchables who live in mud huts, but not by Peasants who live in mud huts,
In this case ritual differentiation outweighs economic differentiation’. Het is echter volstrekt
onduidelijk hoe houding en gedrag van leden van hoge kasten bij een dergelijke situatie zouden
zijn geweest in het ‘droge’ Dalena waarover zij opmerkt (333): ‘Since economic differentiation
in Palena coincides with caste differentiation there is no challenge to the prestige ranking of
castes, and the struggle for prestige goes on within the Peasant caste itself”,

7. Komt het ooit voor dat armere leden van hogere kasten zich aaneenshuiten, enigermate een
klasse-bewustzijn en -solidariteit vertonen en zich verzetten tegen hun rijkere kastegenoten?
Jawel, maar daarbij gaat het {tot nu toe} om tijdelijke en kastegebonden ‘mentaliteits’-klassen.
Zo zien we in 1966 (vo6r de ingrijpende prijsverlagingen van voedselgranen door de D.M.K.,
regering van Tamilnad na februari 1967) dat de (nagenoeg) landloze Kavuntar zich enigermate
aaneensluiten in verband met de rijstschaarste (er was een rijstrantsoencring). Tijdens bijeen-
komsten van b.v, de Ur kiiftam kwamen spanningen tussen hen en de grotere boeren herhaal-
delijk tot een verbale nitbarsting. Deze spanningen tussen relatief rijk en relatief arm speelden
zeker ook een rol bij de pariementsverkiezingen van 1967, De rijkere ‘Congress’ boeren waren
slechts in weinig gevallen in staat door het benadrukken van gotram-solidariteit (en het schen-
ken van wat geld om deze ‘verbondenheid’ nog eens te verduidelijken) armere leden van hun
afstammingsgroepen over te halen Congress te stemmen. Aan de andere kant moet het klasse-
bewustzijn en de solidariteit van de armeren bij deze verkiezingen niet worden overschat. Tot
de coalitie van D.M.K., P.5.P. en Links Communisten behoorden zeker ook een aantal boeren,
zoons van grotere boeren en industrie-arbeiders met een relatief redelijk inkomen. Het gebrek
aan samenwerking binnen de coalitie tussen Kavuntar en Pajlar kwam reeds kort ter sprake in
paragraaf 4.1,

Het is mogelijk dat het ontstaan van mentaliteitsklassen die de kastegrenzen overschrijden,
of zelfs van kastegebonden mentaliteitsklassen mede wordt belemmerd door de belangen-
tegenstellingen en de kleine maar zeer reéle inkorensverschillen bininen de categorie leden van
hoge kasten die tot lagere (toestands-) klassen behoren, en binnen de lagere klassen van het

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 249



NOTEN HOOFDSTUK 7

dorp als geheel. Deze lagere toestandsklassen bestaan uit: kleine boeren/landarbeiders, op-
zichters in de landbouw (met vaak nog wat eigen land), landloze landarbeiders, arbeiders in
diverse katoenfabrieken, elektrotechnische industrieén en in de metaalnijverheid, al of niet in
vaste dienst en met verschillende beroepen in die fabricken, om nog maar te zwijgen van arme
priesters, goudsmeden, grofsmeden, enz. Economische diversificatie betekent hier dat de toe-
standsklassen minder homogeen worden naar beroep, inkomen en belangen.

8. Vergelijk Beck, 1972: 138 en 139,

9, In 1968 sprak ik ten aanzien van de Cakkiliyar reeds van °... a subculture in which senti-
ments of subjection and fatalism seriously inhibit initiatives and perseverance, while a certain
unconcern is perhaps a concomitant of this.” Zie Den OubpEeN, 1968: 34,

10. Vergelijk EpsTEIN, 1962/1967: 308 en 309 (de weigering van Untouchables in Dalera om
zonder betaling bepaalde rituele functies te vervullen).

11. In vergelijking met de Paraivar noemt BRENDA BECK de Mitari (1972: 139): “... lcss ener-
getic, less optimistic, and less confident, in the struggle to raise their own position in relation to
others in the same locality”,

12. Vergelijk Den QUDEN, 1968: 34,

13. Vergelijk DEN OUDEN, 1970 (c): 28 en 29; en 1971 (no. 25): 39 en 41 (‘Enkele problemen bij
de hulpverlerting aan Onaanraakbaren’). Vooral de passage (1971: 39 en 41): “Het is niet een-
voudig aan te geven op welke wijze de werkelijk armen en vertrapten dan wel bereikt zouden
kunnen worden. Gezien de wijze waarop er wordt geknoeid met de opgave van inkomens, lijkt
het mij niet juist een ‘madern’ inkomenscriterium aan te leggen bij de hulpverlening. De over-
heid zal op de een of anderc wijze een tweedeling tot stand moeten brengen binnen de categorie
der Scheduled Castes, waarbij de meer en minder ontwikkelden van elkaar gescheiden worden.
Vanuit de categorie der meer ontwikkelde Scheduled Castes zal men dan regelmatig een aantal
kasten moeten overhevelen naar de categorie Other Backward Classes waarbinnen de hulp-
verlening meer op inkomensbasis geschiedt. Ik betwijfel of deze aanbeveling uitvoerbaar is en,
als dat wel zo zou zijn, of zij op rechtvaardige wijze in praktijk kan worden gebracht.’

14. NEALE, 1972; passim, Ik stip enkele punten uit dit artikel aan.

Walter C. Neale acht de Harijans in twee opzichten marginaal (57 en 60): zij zijn in sociaal
opzicht marginaal in de ogen der niet-Harijans en worden het ook economisch als door toe-
nemende bevolkingsdruk de marginale produktiviteit van de arbeid afneemt. De marginale pro-
duktiviteit (58} is de waarde die de extra arbeid aan het totale produkt toevoegt. Bij deze eco-
nomische marginaliteit dient men ¢r rekening mee te houden (59), dat bij het in dienst nemen
van arbeiders de leden van de eigen (hogere) kasten het eerst in aanmerking komen voor de
open plaatsen en dat men Harijans zal ontslaan in geval van werkloosheid onder familieleden.
Neale meent {64) dat er thans nog min of meer sprake is van een ‘institutioneel arbeidsloon’
(loon dat niet strikt tot stand komt op basis van vraag en arbeid, maar waarin ook sociale en
politicke factoren mectellen) dat samenhangt met een systeem waardoor produktie wordt ge-
spreid over aile plattelandsbewoners. Gelet op het model van Georgescu-Roegen (63: in de
arme en overbevolkte landen biedt men de ‘sub-marginale’ arbeiders dic minder dan hun in-
komen produceren toch een bestaansminimum) stelt Neale (64) dat de Harijans *..., as the
“first to go™ when the marginal product of labor falls (or has fallen) below the wage rate, will
suffer from the commercialization of Indian agriculture combined with the decline in jajman -
kamin, patron — client ties — ., .”, Hij merkt echter op dat (64): “Were the “institutional” suppert
which they now receive to disappear, one doubts that they would continue to remain politically
quiescent — although, of course, their first or even ultimate response may not fit within the
constitutional framework.’

Zie voor de opvattingen van N. Georgescu-Roegen diens publicatie Economic Theory and
Agrarian Economics. Oxford Economic Papers (new series) 12 (1): 1-40.

Ook ik meen dat een toenemend economisch ‘rationeel’ gedrag van boeren (en van werk-
gevers in het algemeen) een grote bedreiging vormt voor de arbeiders en in het bijzonder voor
de arbeiders van lage kaste, Het gedrag der grotere boeren is begrijpelijk, immers zij ontvangen
van buiten af prijssignalen waarop zij reageren. Als de Indiase overheid nu bijvoorbeeld het

250 Meded, Landbouwhageschool Wageningen 73-11 (1973)



NOTEN HOQOFDSTUK 7

gebruik van landbouwrnachines propageert door middel van subsidies, dan treden er gemakke-
lijk prijsdistorsies op: de relatief schaarse factor kapitaal wordt via nationaal-economische
maatregelen bevoordeeld ten opzichte van de ruim aanwezige factor arbeid. In het huidige
politick-economische systeem van India wordt (gezien de bevolkingsgroei) onvoldoende nicu-
we werkgelegenheid gecregerd, terwijl in een aantal sectoren de bestaande werkgelegenheid
wordt bedreigd. Men tracht in India alle mensen in leven te houden, zonder in staat te zijn het
aanwezige enorme arbeidspotentieel te gebruiken voor het uitvoeren van werken die de wel-
vaart van mensen en land kunnen verhogen. Het benutten van dit arbeidsreservoir lijkt mij één
van de belangrijkste voorwaarden voor het tegengaan van een verslechterende economische
sitnatie van het gros der bevolking en van politiek-economische afhankelijkheid van het bui-
tenland.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975) 251



GLOSSARIUM

In het glossarium zijn geen kastenamen opgenomen; de lezer vindt een groot aantal van
deze namen in paragraaf 3.2, tabel 5. Evenmin vermeld zijn de namen van landbouwgewas-
sen (zie blz. 15 en 16), verwantschapstermen (zie blz. 199) en de namen van rempels/god-

heden (zie blz, 95 en 96).

De aanduiding Hi. achter een woordt geeft aan dat woord en schrijfwijze afkomstig zijn
uit het Hindi, Ta. een Tamil woord (slechts gebruikt om de Tamil vorm van woorden uit
andere talen aan te geven) en Tel. een Teluga woord. Vele woorden zijn weergegeven zoals
zij voorkomen in het regionale Tamil dialect gesproken in en rond Irupatur.

Acan kulam

Adi Dravida

Aippaci
Ani

Anna

At
Atimai
Atmafiani

Avani
Avarpa (Hi.)

Cakkiliyarukku-p-
pampal vantappalé

Calakai
Cami
Cankam
Cappal (Hi.)
Cappi

Carkarai Mandradiyar,
of Carkarai Manratiyar

Citi
Ceri
Chilly
252

Het irrigatiemeer tussen Irupatur, Nesavur en
Adutur.

Ta.: Ati Tiravitar. Letterlijk: de autochtone Dravi-
dische bevolking. De term wordt thans vrijwel uit-
sluitend gebruikt voor de Paraiyar kaste.

Tamil maand: 16 oktober-14 november,

Tamil maand: 16 juni—14 juli.

Ta.: ana. Qude munteenheid. Vier anna — Rs. 0,25.
Anna is de aanspreekterm voor een oudere broer.
Tamil maand: 15 juli-15 augustus,

Slaaf

Heilige. Term gebruikt voor de Kavuntar heilige
vrouw in [rupatur.

Tamil maand: 16 augustus— |4 september.

Buiten de vier varna’s staande kasten. Ook wel Pafica-~
mar, vijfde varpa. Term voor Onaanraakbaren.

‘Als het komen van de oogst naar de Cakkiliyar’.
Spreekwoord gebruikt om de toestand weer te geven
van een ‘gewone’ man die iets buitengewoons heeft
gekregen (en het verkwist).

Inhoudsmaat voor granen. 30 vallam, 120 liter.
Godheid. Eveneens zeer respectvoile aanspreektitel.
Religieus centrum. Zie ook matam en choultry.
Open schoeisel, soort sandaal.

Spel waarbij steentjes in bepaalde op de grond aange-
geven vakken moeten worden gegooid. Meestal ge-
speeld met geldinzetten. )

Hoge regionale kasteleider der Vellala Kavuntar.

Kaste. In deze studie meestal de kleinste endogame
eenheid.

Wijk van een lagere kaste, achterbuurt.

Ta.: milakay. Soort rode peper.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



Chit (Hi.) fund
Choultry

Cilai

Cinna Pannati

Cittirai

Devendrakulamatam

Dhoti (Hi.)
Dipavali

Dravida Munnetra
Kazhagam

Dwija (Hi.) kasten

Edappuchei (Tel)

Ghi ().
Gotram (Hi.)

Gram (Fng.)
Gram Sévak

Guru (Hi.)
Harijan (Hi.)

Iddali
Hantari
Ttankai

Itatu kai

Jati (Hi.)
Jajmani (Hi.)

Kacca (Hi)
Kalpati, of karpati
Kampam

Kannada
Karnam

Roulerende crediet-associatie.

Zie cankam.

Godenbeeld.

Eén van de drie lokale traditionele leiders der Pallar
kastegroep.

De eerste maand van het Tamil jaar: 14 april—14 mei.
Cankam-gebouw van de Pannati of Paljar in de stad
Perur.

Omslagrok voor mannen.

Het Hindoe herfstfeest in oktober.

Literair: Tiravita Munnerra Kalakam. Politicke par-
tij in Tamilnad. ‘Dravidische Progressieve Partij’.
Twee-maal geborenen. De kasten behorende tot de
drie hoogste varna’s.

Cakkiliyar Telugu term voor de Linkerhand afdeling
der kasten.

Geklaarde boter.

Exogame unilaterale verwantengroep. Pairilineage.
Ook: kula, kulam en kittam.

Peulvruchten.

Functionaris van de Panchayat Union werkend op
dorpsniveau, voornamelijk landbouwvoorlichter.
Gram Sevikd zijn de vrouwelijke functionarissen
werkend op lokaal niveau.

Geestelijk leider, leermeester.

Door Mahatma Gandhi gebruikte term voor de On-
aanraakbaren. ‘Gods volk’.

Gestoomd rijstmeel gerecht. (Kannada woord)

Een lokale kastelcider.

Linkerhandafdeling van de Zuidindiase kasten.

Zie itankai.

Zie cati.

Een netwerk van uvitwisseling tussen de verschillende
lokale kasten, waaraan naast economische ook so-
ciale, religieuze en politieke facetien zijn te onder-
kennen.

Voedsel gekookt met water en/of zout.

 liter, 1 ‘measure’.

Driepoot. Stam met korte takken die een driepoot
vormen waarin de pivdtu, vuurpot, wordt geplaatst
bij tempelfeesten.

Dravidische taal, vooral in de Mysore gebieden.

Ta.: karanam. Dorpsaccountant belast met de regis-
stratie van grondrechten en de inning van grondbe-
lasting.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 253



Karttikai
Kavalam etutal

Khadi (Hi.)
Kail
Ko&l-ati mall-ati

Kompu

Koti

Kovai
Kshatriya
Kudichei (Tel)

Kula-teyvam
Kulam
Kulam
Kulam pillai

Kummi
Kurram
Kurukkal Aiyar
Kittam
Kuttam

Kuttai

Maci

Malai ¢oru

Malayatam

Maniyam
Mappillai

Markali
Maru piravi
Matam
Mattalam

Mattupponkal
Maturai Viran

Mavilakku
254

Tamil maand: 15 november—-15 december.

‘Een mondvol nemen’. Ritueel bij lokale Perumal
(Vishnu) tempels waarbij de in ‘trance’ geraakte
priester voedsel in zijn mond neemt en uitspuugt in
de handen der omstanders die dit godenvoedsel nut-
tigen.

In huisnijverheid geweven katoenen stoffen.
Tempel.

Letterlijk: ‘Slaan met een stok en vechten’. Slaan met
bezem en cappal; ritueel sterk verontreinigend.
Eéntonige hoorn, geblazen door Paraiyar.

Nieuw kleed, b.v. om te spreiden over een gestorvene.
Tamil naam voor Coimbatore.

De tweede varna der Krijgslieden.

De Cakkilivar Telugu term voor de Rechterhand-
afdeling der Zuidindiase kasten.

Kastegodheid.

(Hi.: Kula) Kaste, familie, geslacht, stam.
Irrigatiemeer, vijver.

Kastekinderen, beschermelingen. Een als asymme-
trisch ervaren traditionele relatic tussen twee kasten.
Snelle reidans uitgevoerd door mannen.

Kwaad, zonde. Zie titu.

In deze studie een guru der Pallar.

Kaste, genootschap, verbond.

Irrigatiemeer, vijver.

Klein irrigatiemeer,

Tamil maand: 15 februari—13 maart.

‘Regen-rijst’. Regenvoedsel; offerritueel ter bespoedi-
ging van de komst der regens.

Dravidische taal die vooral gesproken wordt in de staat
Kerala. Ook aanduiding voor een persoon komende
uit de gebieden (Malayali).

Zie munsiff,

Schoonzoon. In andere context ook ‘echtgenocot’.
Malayalam: mapilla.

Tamil maand: 16 december—14 januari.

‘Andere geboorte’, reincarnatie.

Zie cankam.

Grote aan beide zijden bespeelde trommel, gebruikt
door Paraiyar.

Ponkal voor het vee.

Mytische held van vooral de Soyadu-, Suya-, Pantiya-,
of Madurai Matari {Cakkiliyar).

Lekkernij bestaande uit rijstemeel met ongeraffineerde

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 {1975)



Mélam
Mirasdar Kavuntar
Moy

Munsiff (dorps-)

Mippattukkarar
Murutan

Muttai

Naficai

Nattu Pannati

Nim boom/bladeren

Nirammanai
Otumpillai

Paisa (Hi.)
Pakatai

Pakka (Hi.)
Pallan ottukku nel
velafijapalé

Panakkarar
Panchéayat (Hi.)

Panchayat President

Panchayat Union

bruine suiker; in het midden wordt in een kuiltje ghi
gebrand. Bij de Engelse vertaling wordt vaak kortweg
gesproken van ‘lamp’. Deze lekkernij is zeer geliefd
bij god Pillaiyar (Ganesh) Ook: mavu vellam.

Zie vattiyam,

Een kasteleider der Velldla Kavuntar. Ook: ilantari.
Geldschenking ter gelegenheid van familieceremo-
nién die, bij vergelijkbare ceremonién, eventueel ver-
hoogd terugbetaald moet worden.
Districtfunctionaris op lokaal niveau, dorpshoofd,
vooral belast met politionele taken en de bevolkings-
registratie.

Traditionele lokale leider der Kanniyila Kavuntar.
Knecht voor de ‘vuile werkjes’, handlanger.

24 vallam, 96 liter.

Land’ gefrngeerd vanuit meren, rivieren of kanalen.
Een hoge regionale kasteleider der Pallar.

Soort boom: Azadirachta Indica. Takken en bladeren
worden gebruikt voor rituele reiniging.

Het brengen van het beeld van een godin naar water
om te baden. Eveneens ritueel waarin men het draag-
beeld van de godheid rond de tempel voert.
‘Loopjongen’. Boodschapper der Pallar voor het bij-
eenrocpen van een kastepanchiyat die meerdere dor-
pen omvat.

1/100 Rupee.

Een traditionele lokale leider der Cakkiliyar.
Voedsel gekookt in ghi.

(Literair: Pallan vittirku nel vilainta pol) ‘Als het
groeien van de paddy voor het huis van de Pallar’.
Spreekwoord door sommige groepen gebruikt om de
nutteloosheid uit te drukken van een bepaald ding
voor iemand die het al heeft.

De Kavuntar van Lrupatur geven echter een geheel
andere uvitleg aan dit gezegde: ‘Zo zorgeloos als de
Pallan’ (zij verkwisten de op hun velden geoogste
granen). De Kavuntar wijzen hierbij op het landver-
lies van de Pallar in Itupatur als gevolg van verschul-
ding.

Traditionele lokale kaste]elder der Paraiyar.
‘Vijfschaar’. Bestuursraad, vaak met gerechbehjke

. bevoegdheden.

In deze studie de gekozen voorzltter van de officiéle
dorpspanchayat.
Voorheen Development Block. Een bestuurslichaam

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975) 255



Pankuni

Pannaiyal
Pantal

Pattakkar, of
pattakkarar

Pattrai
Periya Kavuntar

Periyva Pannati
Periyatanakkarar

Periyatanam
Pilavanka
Pirivu

Ponkal

Poramboke

Prasdd Socialist Party
Phcari

Puja (Hi.)

Pificai

Panal

Purattaci

Piri (Hi)

Piavotu

Raki
Seth (Hi.)

Shudra

256

dat een aantal dorpspanchayats overkoepelt en dat
grote bevoegdheden heeft op het gebied van ontwik-
kelingsplanning en uitvoering, onderwijs, enz.

De laatste maand van het Tamil jaar: 14 maart—13
april,

Landarbeider in vaste dienst, vooral betaald in natura.
Overdekt terrein, b.v. v66r de tempelveranda. Een
zonnewering van matten.

‘Een man die een titel heeft’. Kasteleider, bevoegd
tot het uitvoeren van het tirttam ritueel (reiniging
door het sprenkelen van water).

Cakkilivar term voor ‘wijk’ binnen hun céri.

In het algemeen ‘belangrijke Kavuntar’. Ook meer
specifiek gebruikt voor de gotram-leiders der Vellala
Kavuntar,

Eén van de drie traditionele leiders der lokale Pallar
kastegroep.

Zie panakkarar. Ik hoorde deze titel ook bij de Van-
nar.

Zie panakkarar.

Het Tamil jaar 1967-1968.

Endogame sectie van een kaste. In deze studie meestal
aangeduid met ‘kaste’.

Hindoe feest in januari. Eveneens ritueel waarbij
rijst wordt gekookt en waarbij de zijde waar het wa-
ter het eerst over de pot kookt een voorspelling in-
houdt.

Ta.: purampdkku. ‘Niet bebouwd land’ bestemd voor
openbare doeleinden. Land in eigendom van de over-
heid.

Politieke partij (P.S.P.).

Hi.: pujari. Priester.

Eredienst voor een godheid.

Niet geirrigeerd land,

Heilig koord over schouder en borst gedragen.
Tamil maand: 15 september—15 oktober.
Offervoedsel van gekookte rijst. Eveneens kleine pan-
nekoek bereid van meel en water; ongezuurd brood.
Yuurpot gebruikt bij tempelfeesten, geplaatst in de
kampam.

Rijstwijn. Evencens gierstsoort.

Iemand uit het Noorden. Letterlijk: koopman, of
bankier.

De vierde varna van lagere handwerkslieden, dienst-
verleners en kleinere boeren.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 73-11 (1975)



Tai
Talaiyari
Talai viti
Tali
Talok(a)
Tambilam
Tamil

Tantal

Tappattai (Tel)
Taravarta Kavuntar
Tasan

Telugu

Tinta
Tintamai
Tirttam
Titu
Tittu
Tocai

Toddy
Toranam

Totata citikal
Tottam

Tutumpu
Tulasi (Hi.)
Turai

Turmeric
Uppuma

Ur
Urkattuppatu

Ur Kavuntar

Tamil maand: 15 januari— 14 februari.

Zie tantal.

Noodlot.

Huwelijks-halssnoer.

Onderafdeling van een district.

Zie vettala pakku.

Dravidische taal vooral gesproken in de staat Madras
(sinds 1967 Tamil Nadu of Tamilnad).

Laagste overheidsambtenaar in staatsdienst, in de
dorpen belast met de assistentie van de dorpsaccoun-
tant (karnam) en van de dorpsmunsiff.

Kleine platte trommel gebruikt door Cakkiliyar.

De lokale gotram-hoofden der Vellala Kavuntar.
Hi.: dasa. Man dic de Vishnu tekens op zijn lichaam
draagt en de schelp (conch) blaast bij rituelen; half-
priester.

Dravidische taal, vooral gesproken in de staat Andhra
Pradesh.

Onaanraakbaar.

Onaanraakbaarheid.

Hi.: tirtha. Geheiligd water, ‘wijwater’.

Kwaad, zonde.

Rituele onreinheid,

Kannada: ddse. Soort pannekoek waarin groenten
en kruiden zijn gerold.

Palmwijn.

Versierde paal, opgesteld tijdens tempelfeesten (en
verkiezingen).

Kasten van Onaanraakbaren; term voor lage kasten.
Land geirrigeerd vanuit waterputten. Qok naam voor
wijk in dorp, maar dan voorafgegaan door kaste-
naam (b.v. Kanniyala tdttam).

Trommel gebruikt door Paraiyar.

Basilicum (kruid).

Heer. Titel in Irupatur uvitsluitend door de Cakkiliyar
gebruikt voor de vellakarar, ‘de blanke’, d.w.z. de
onderzoeker en auteur van dit boek.

Geelwortel (Curcuma longa).

Gemalen tarwe, gekookt met specerijen.

Dorp, nederzetting.

Een handeling die door (de kastegroep van) het dorp
als slecht wordt beschouwd.

Hoofd der Vellala Kavuntar in het dorp. Waar de
Kavuntar de dominante kaste vormen eveneens het
traditionele dorpshoofd.

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 {1975) 257



Ur kiittam

Ur potukittam
Vaikaci

Vaishya

Vakuppu

Valarikai

Valatu kai

Valavu

Valayakkara Cettiyar
Vallam

Vamicam

Varna (Hi))

Vattivam

Vattiyar
Venkala tutumpu

Vettala pitital

Vettala pikku

258

Volksvergadering van het dorp waaraan de volwassen
mannen van de dominante kaste deelnemen.

Zie Or kiittam (potu = publiek).

Tamil maand: 15 mei—15 juni.

De derde varna. Handelaars.

Groep, klasse, kaste.

Rechterhand afdeling van de Zuidindiase kasten.
Zie valankai.

Wijk in een nederzetting.

Kaste-pattakkarar der Kuravar.

Inhoudsmaat van 4 liter.

Hi.: vamsa. Endogame sectie van een kaste. In deze
studie meesial aangeduid met ‘kaste’.

Eén van de vier hoofdcategorieén waarin de kasten
(jatis), al of niet met uitzondering van de lage kasten,
worden ondergebracht. Deze vier zijn in volgorde
Brahmanen, Kshatriya, Vaishya, Shudra.
‘Muziekinstrument’. Orkestje voor het spelen van
Karnatische muzick.

Onderwijzer.

Langwerpige trommel, tussen de benen geklemd aan
één zijde bespeeld. Gebruikt door Cakkiliyar.

Het nemen van betels (sirih-pruim). Ritueel bij een
Cakkiliyar huwelijk.

Sirih-pruim, Zie tambilam. (Verrilai, of vettala =
betel; pakku = areca noot)

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



LIJST VAN IN DEEL I VERMELDE LITERATUUR

ATYANGAR, M. S. Tamil Studies or Essays on the history of the Tamil people, language, religion
and literature, Madras, 1914.

AMBEDKAR, B. R. The Untouchables. Who were they and why they became untouchables? New
Delhi, 1948.

Arokraswami, M. The Kongu Couniry, being the history of the modern districts of Coimba-
tore and Salem form the earliest times to the coming of the British. University of Madras,
1956,

BarLey, F. G. Gaste and the Economic Frontier. A village in highland Orissa. Manchester
University Press, 1957/1967.

BaiLey, F. G, For a Sociology of India? In: Contributions ta Indian Sociology, no. III (1959).

BaILEY, F. G. ‘Tribe” and ‘Caste’ in India. In: Contributions to Indian Sociology, no. V (1961).

BaiLey, F. G. Closed Social Stratification in India. In: Archives BEuropéennes de Sociologie,
tome IV, no, 1 (1963).

BaILEY, F. G. The Peasant Yiew of the Bad Life (1966). In: T. Shanin (Ed.}: Peasants and
Peasant Societies. Penguin Modern Sociology Readings (1971).

Bangy, F, G, Gifts and Poison. The Politics of Reputation. Oxford, Basil Blackwell, 1971.

Baks, C. Afschaffing van Pacht. Een onderzoek naar de sociale gevolgen van de afschaffing van
pacht in twee dorpen van Zuid-Gujerat, India. Antropologisch-Sociologisch Centrum van
de Universiteit van Amsterdam, 1969.

BALIGA, B. 8. Zie Coimbatore Gazetteer (1966).

BarTH, F. The System of Social Stratification in Swat, North Pakistan. In: E. R. Leach (Ed.):
Aspects of Caste in South India, Ceylon and North-West Pakistan. Cambridge University
Press, 1960,

Beck, B. E. F. The Right-Left Division of South Indian Society. In: The Journal of Asian
Studies, 29, no. 4 (1970).

Beck, B. E. F. Peasant Society in Konku. A Study of Right and Left Subcastes in South India.
Vancouver, University of British Columbia Press, 1972,

BeRREMAN, G. D. Hindus of the Himalayas. Berkeley en Los Angeles, University of Califor-
nia. Press, 1963.

BerreManN, G. D. Stratification, Pluralism and Interaction: A Comparative Analysis of Caste.
In: A. de Reuck en J. Knight (Eds.): Caste and Race. London, J. & A. Churchill Ltd.,
1967.

BETEILLE, A. Caste, Class and Power. Changing Patterns of Stratification in a Tanjore Village.
Berkeley en Los Angeles, University of California Press, 1965.

BETeILLE, A. The Politics of Non-Antagonistic Strata, In: Contributions to Indian Sociology,
N8, no. TIT (1969).

BETEILLE, A. Pollution and Poverty. In: J. M. Mahar (Ed.): The Untouchables in Contem-
porary India. Tucson, The University of Arizona Press, 1972,

Bose, N. K. Report of the Commissioner for Scheduled Castes and Scheduled Tribes for the
year 1969-70, Delhi, Government of India Press, 1970.

BreMaN, J. C. Meester en Knecht. Een onderzoek naar de veranderingen in de betrekkingen
tussen landheren en landarbeiders in Zuid-Gujarat, India. Antropologisch-Sociologisch
Cenirum van de Universiteit van Amsterdam, 1970.

BrigGs, G. W. The Chamars, Calcutta, Association Press, 1920,

Brigas, G. W. The Doms and their Near Relations. Mysore, The Wesley Press, 1953 (?).

Census OF Inpia 1961, Volume IX. Madras. Part V-A (i). Scheduled Castes and Tribes (Re-
port and Tables). Superintendent P.K. Nambiar. Madras, 1964a.

Census of INDIA 1961, Volume IX. Madras. Part IX. Atlas of the Madras State. Superinten-
dent P.K, Nambiar. Madras, 1964b.

CENsUs OF INDIA 1961, Volume IX - Madras, Part X-i. Volume I. District Census Handbook
Coimbatore. Superintendent P.K. Nambiar. Madras, 1964c.

Meded. Landbouwhogeschoo! Wageningen 75-11 (1975) 259



CENsUS OF INDIA 1961, Volume IX — Madras. Part X-i. Volume 11, District Census Handbook
Coimbatore. Superintendent P.K, Nambiar, Madras, 1964d.

Cewnsus oF Inp1a 1961, Volume IX, Part VI. Village Survey Monographs 23, Nellithorai. Veld-
werk door: 8. M, Prabhakaran. Madras, 1965.

CHaNDRA, P. Hindu Social Organisation in Village Majra. In: Eastern Anthropologist. Vol.
XTI, no. Jen 4 (1958).

CHeTTIAR, C. M. R. Social Legislation in Angcient South India. In: Quarterly Journal of the

Mythic Society. Vol. XXI, no. 4 ().

CouN, B. 8. The Changing Status of a Depressed Caste. In: McKim Marriott (Ed.): Village
India. The University of Chicago Press, 1955.

CoHN, B. §. India: The Social Anthropology of a Civilization. Englewood Cliffs (New Jersey),
Prentice-Hali, 1971.

CoMBATORE GAZETYEER, Madras District Gazetteers. Coimbatore. Door: B.S. Baliga. Govern-
ment of Madras, 1966,

DAHRENDORF, R. Soziale Klassen und Klassenkonflikt in der Industrielien Gesellschaft. Stutt-
gart, Ferdinand Enke Verlag, 1957,

Dusg, S. C. Ranking of Castes in Telangana Villages. In: Eastern Anthropologist, Yolume
VIIT, no. 3 en 4 (1954-1955).

Dusg, S. C. A Deccan Yillage. In: M., N. Srinivas (Ed.); India’s Villages. Bombay, Asia
Publishing House, 1955/1960.

DugE, 8. C. Indian Village. London, Routledge and Kegan Paul Ltd., 1955/1956.

DumonT, L. For a Sociology of India: a Rejoinder to Dr. Bailey. In: Coniributions to Indian
Sociology, no. IV (1960).

DumonT, L. Caste: A Phenomenon of Social Structure or an Aspect of Indian Culture? In: A,
de Reuck en J. Knight: Caste and Race. London, J. & A. Churchill Ltd., 1967.

DuykERr, H. C. I, enz. Leerboek der Psychologie. Groningen, J. B. Wolters, 1938.

EpsTEIN, T. 5. Economic Development and Social Change in South india. Manchester, The
University Press, 1962/1967.

EPSTEIN, T. S. South India; vesterday, today and tomorrow. Mysore villages revisited. London.
Macmillan, 1973,

FosTER, G, M. The Anatomy of Envy. A Study of Symbolic Behavior. In: Current Anthropo-
logy, April 1972.

GALANTER, M. Changing Legal Conceptions of Caste. In: M. Singer en B. S. Cohn: Structure
and Change in Indian Society. Chicago, Aldine Publishing Company, 1968 (reeds gepubli-
ceerd in 1966).

GAZETTEER OF SOUTHERN INDIA enz. A Gazetteer of Southern India with The Tenasserim Pro-
vinces and Singapore. Madras, Pharooh and Co., Athenaeumn Press, 1855,

GEERTZ, C. The Religion of Java. New York, Frze Press of Glencoe, 1960.

GerTH, H. H. and WRiGHT MiItLs, C. From Max Weber: Essays in Sociology. New York,
Oxford University Press, 1958,

GougH, E. K. Caste in a Tanjore Village. In: E. R, Leach (Ed.): Aspects of Caste in South
India, Ceylon and North-West Pakistan. Cambridge University Press, 1960.

GHURYE, G. 8. Caste, Class and Occupation. Bombay, Popular Book Depot, 1932/1961.

GULk, R. van. Moord in Canton. Een rechter Tie roman. ’s-Gravenhage, W. van Hoeve,
vierde druk (1964/7).

HARDGRAVE, R. L. The Nadars of Tamilnad. The Political Culture of a Community in Change.
Berkeley enz., University of California Press, 1969,

HarPER, E. B, A Comparative Analysis of Caste: The United States and India. In: M. Singer
en B. S. Cohn (Eds.): Structure and Change in Indian Society. Chicago, Aldine Publishing
Company, 1968.

HEeestERMAN, J. C. India and the Inner Conflict of Tradition. In: Daedalus, Journal of the
American: Academy of Arts and Sciences, 102, no. | (1973).

HoLLANDER, A. N. J. DEN. De Sociale Structuren in het Zuiden van de Verenigde Staten. In:
A. N. J. den Hollander, O. D. van den Muijzenberg, enz:. De Plurale Samenleving. Begrip
zonder Toekomst? Meppel, J. A. Boom en Zoon, 1966,

260 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



Hommes, E. W. Over de Evaluatie van Plattelandsplanning in India. Antropologisch-Sociolo-
gisch Centrum van de Universiteit van Amsterdam, 1970,

Hurton, J. H. Caste in India. Its Nature, Function, and Origins. Oxford University Press,
1946/1961.

Isaacs, R. India’s Ex-Untouchables. New York, The John Day Company, 1965,

JANARTHANAN, P. V. Caste System in Pongalur Village. P.S.G. School of Social Work te
Peclamedu, 1960, Nict gepubliceerde ML A. thesis.

Jay, R. R, Javanese Villagers. Social Relations in Rural Modjokuto. Cambridge, Massachu-
setts, The MIT Press, 1969.

Jongce, H. DE en WIELENGA, G. Statistische Methoden in de Psychologic. Deel I. Groningen,
J. B. Wolters, 1953.

Jozua. Uit de Nieuwe Vertaling van de Bijbel. Nederlandsch Bijbelgenootschap, 1954,

Karvg, I, Hindu Society : An Interpretation. Poona, Deccan College, 1961.

KrIsHNASWAMY AYYAR, K. N. Statistical Appendix and Supplement to The Revised District
Manual (1898) for Coimbatore District, 1933.

KumMmar, D. Land and Caste in South India. Agricultural Labour in Madras Presidency in the
Nineteenth Century. Cambridge University Press, 1965.

LeacH, E. R. Caste, Cilass and Slavery; The Taxonomic Problem. In: A. de Reuck en J.
Knight (Eds.): Caste and Race. London, J. & A. Churchill, 1967.

LieR, R. A. J. vaN. Samenleving in een Grensgebied. Een soctaal-historische studie van Suri-
name. Deventer, Yan Loghum Slaterus, 1949/1971.

LokUR, B. N. The Report of the Advisory Committee on the Revision of the Lists of Scheduled
Castes and Scheduled Tribes, Delhi, Government of India Press, 1965.

MasuMpaRr, D. N, Caste and Communication in an Indian Village. Bombay enz., Asia Pub-
lishing House, 1958.

Marmowskl, B. Crime and Custom in Savage Saciety, London, Routiedge & Kegan Paul
Ltd., 1926/1951.

MANDELBAUM, D. G. Family, Jati, Village. In: M. Singer en B. S. Cohn (Eds.): Structure and
Change in, Indian Society, Chicago, Aldine Publishing Company, 1968.

MAaRRIOTT, MCKiIM. Little Communitics in an Indigenous Civilization. In: McKim Marriott
(Ed.): Village India. Studies in the Little Community. The University of Chicago Press,
1955,

MarrioTT, MCKIM. Social Structure and Change in a U.P. Village. In: M. N. Srinivas (Ed.):
India’s Villages. Bombay, Asia Pyblishing House, 1955/1960.

MarrioTt, McKin, Interactional and Attributional Theories of Caste Ranking. In: Man in
India, volume 39, no. 2 (1959).

Marriort, McKiM. Caste Ranking and Community Structure in Five Regions of India and
Pakistan. Poona, Deccan College (Monograph Series 23), 1960,

MARRIOTT, McKiM, Caste Ranking and Food Transactions: A Matrix Analysis. In: M. Singer
en B. 8. Cohn (Eds.): Structure and Change in Indian Society, Chicago, Aldine Publishing
Company, 1968.

MarsH, R, M. The Mandarins. The circulation of elites in China 1600-1900. The Free Press
of Glencoe, 1961.

MavYER, A, C, Caste and Kinship in Central India. A Village and its Region. London, Rout-
ledge & Kegan Paul, 1960.

MENCHER, J. P. Kerala and Madras: A Comparative Study of Ecology and Social Structure.
In: Ethnology, volume ¥, no. 2 (1966).

MENCHER, J. P. Continuity and Change in an Ex-Untouchable Community of South India. In:
J. M. Mahar (Ed.): The Untouchables in Comtemporary India. Tucson, The University of
Arizona Press, 1972,

MENCHER, J. P, The Caste System Upside Down, or The Not-So-Mysterious East. In: Current
Anthropology, volume 15, no. 4 (1974).

NEeaLg, W. C. The Marginal Laborer and the Harijan in Rural India. In: J. M. Mahar (Ed.):

" The Untouchables in Contemporary India. Tucson, The University of Arizona Press, 1972,

OpLER, M. en SINGH, R. D. The Division of Labor in an Indian Village. In: C. S. Coon (Ed.):

Meded. Landbouwhogeschoo!l Wageningen 75-11 (1975) 261



A Reader in General Anthropology. London, Jonathan Cape, 1950.

OrenstEIN, H, Gaon. Conflict and Cohesion in an Indian Village. Princeton (New Jersey),
Princeton University Press, 1965,

Qupen, J. H, B, pbeN. De Positie van de Onaanraakbaren of ‘Exterior Castes’ op het ‘Platte-
land’ van India. Universiteit van Amsterdam (doctoraalscriptie), 1960.

OuDEN, J. H. B. DEN. The Position of the Scheduled Castes in a Periurban Community of
Tamilnadu, India. In: Report for the Year 1967 of the Netherlands Foundation for the
Advancement of Tropical Research, 1968.

OuUDEN, J. H. B. peN. The Komurti Chettiyar. Position and Change of Position of a Merchant
Caste in a South-Indian Village. In: Tropical Man {Yearbook of the Anthropology De-
partment of the Royal Tropical Institute, Amsterdam,) volume 11-1969 (1970a).

Ovpen, J. H. B. pEN. Bespreking van J. C. Breman: Meester en Knecht (1970). In: Interna-
tional Spectator, volume XXIV, no. 21 (1970b).

QupEN, J. H. B. pen. Hulpverlening aan Onaanraakbaren. De overheidsmaatregelen ter verbe-
tering van de economische, politieke en sociale positie van India’s Onaanraakbaren en het
effect van deze maatregelen. Landbouwhogeschool, Afdeling Agrarische Sociologie en
Sociografie van de Nict-Westerse Gebieden, Wageningen, 1970 (c} (gestencild).

Ounen. 1. H, B, pen. Hulpverlening aan Onaanraakbaren. Verbetering van de positie van de
Outcastes. In: Intermediair, 7e jaargang, 1971, no. 24 en 25 (18 juni en 25 juni).

QuUDEN, L. H. B. DiEN. C. A. Comment op J. P. Mencher: The Caste System Upside Down, In:
Current Anthropology, volume 15, no. 4 (1974).

PanDYa, B, ¥, Striving for Economic Equality. Bombay, Popular Book Depot, 1959,

PEARSE, A. Metropolis and Peasant: The Expansion of the Urban-Industrial Complex and the
Changing Rural Structure (1968). Herdrukt in: T. Shanin (Ed.): Peasants and Peasant
Societies. Penguin Modern Sociology Readings, 1971,

PiLLal, M. 8. Caste Isoglosses in Kinship Terms. In: Anthropoelogical Linguistics, volume 7,
no. 3 (1965).

Pons, V. The Community in Modern Society. In: P. Worsley enz.: Introducing Sociology.
Penguin Books, 1970.

Reppi, N. §. Community-Conflict among the Depressed Castes of Andhra. In: Man in India,
volume XXX, no. 4 (1950).

REDDY, N. 8. The Role of Betels and Tobacco in the Life of the Lower Castes of Andhra. In:
Eastern Anthropologist, volume X, no, 2 {1957).

REUCK, A. DE, en KNIGHT, J. (Eds.). Caste and Race: Comparative Approaches. London, J. &
A. Churchill Ltd., 1967.

SanwaL, R, D. Changing Socio-Economic Relations between the Khasiya and Dom in rural
Kumaon, Niet gepubliceerde paper voor de London School of Economics, 1963,

SuaH, P. G. Social Mobility, Casteism and Untouchability. In: Report of the Seminar on
Casteism and Removal of Untouchability. Delhi, 1955.

SHRIKANT, L. M. Report of the Commissioner for Scheduled Castes and Scheduled Tribes for
the year 1957 58. Delhi, Government of India Press, 1958,

SINGH, M. The Depressed Classes. Their Econontic and Social Condition. Bombay, 1947.

SIvERTSEN, D. When Caste Barriers fall. A study of social and economic change in a South
Indian village. New York, Humanities Press, 1963.

SI0BERG, G. The Preindustrial City : Past and Present. The Free Press of Glencoe, IlL., 1960.

SonacHALaM, K. 8. Land Reforms in Tamil Nadu. Evaluation of Implementation. New Delhi,
Oxford and I B H Publishing Co., 1970.

SrINIvAs, M. N, The Social System of a Mysore Village, In: McKim Marriott (Ed.): Village
India. The University of Chicago Press, 1955 (a).

Srintvas, M. N. Castes can they exist in the India of Tomorrow. In: Report of the Seminar on
Casteism and Removal of Untouchability. Delhi, 1955 (b).

Srintvas, M. N. Caste in Modern India and other Essays. London, Asia Publishing House,
1962,

Srinvas, M, N. Social Change in Modern India. Berkeley enz., University of California Press,
1966,

262 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



Srimnivas, M. N. Mobility in the Caste System. In: M. Singer ent B. 8. Cohn (Eds.): Structure
and Change in Indian Saciety. Chicago, Aldine Publishing Company, 1968,

SteEvENsOoN, H. N. C, Status Evaluation in the Hindu Caste System. In: The Journzal of the
Royal Anthropological Institute etc., volume 84, part Tand IT (1954).

STEVENSON, S. Without the Pale. The Life Story of An Outcaste. Calcutta, Association Press,
1930.

THIRUVENKATACHARI, N, S, Keeranatham Village (Coimbatore District and Taluk). Village
Surveys No. 58. Agricultural Economics Research Centre. University of Madras, 1964,
(niet gepubliceerd).

THURSTON, E. Castes and Tribes of Southern India. IH - K. Madras, 1909.

VYRriEes, TH. DE. Stiefmoeder Aarde. Amsterdam, De Arbeidspers, 1936/1968.

WaGATsSUMA, H, The Pariah Caste in Japan: History and Present Self-Image. In: A. de Reuck
en J. Knight (Eds.): Caste and Race. London, J. & A. Churchill Ltd., 1967.

WasHBROOK, D). Country Politics: Madras 1880 to 1930. In: Modern Asian Studies, volume 7,
no. 3 (1973).

WERTHEIM, W. F. Het Rassenprobleem. De Ondergang van een Mythe. Den Haag, Albani,
1949,

WERTHEIM, W, F. Pluraliteit en cenheid van waarden. In: A. N, J. den Hollander, O. D. van
den Muijzenberg eriz.: De Plurale Samenleving. Begrip zonder Toekomst? Meppel, J. A.
Boom en Zoon, 1966,

WERTHEIM, W. F. Polarity and Equality in the Chinese Peoples’ Coinmunes. In: Revue des
Pays de I’Est, no. 1-1974 (Editions de I'Université de Bruxelles).

WoLr, E. R. Aspects of Group Relations in a Complex Scciety: Mexico (1956). Herdrukt in
T. Shanin (Ed.): Peasants and Peasant Societies. Penguin Modern Sociology Readings,
1971.

WoLF, E. R. Peasants. Englewood Cliffs (New Jersey), Prentice Hall Inc., 1966,

WoLr, E. R. On Peasant Rebellions (1969). Herdrukt in T. Shanin: Peasants and Peasant
Societies. Penguin Modern Sociology Readings, 1971,

WoRsLEY, P. enz. Zic Pons, V., 1970,

WHITEHEAD, H. The Village Gods of South India. Calcutta, 1916.

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1973) 263



BIJLAGE A TOT EN MET F

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975) 265



859 I ¥ T 6 6 ¥t 1T

T 8T 91

6¢

[evjoL

(XA - - - 9 [4 - -

(o
—
|
1
—
|
—
<
—
| N enen =]
-

g
|

t
(2]
|
(=]
—
o
—
o
| e
|

(=]

=
|
!
i
|

-
1
|
!
|

~
I
!
1
[
I
|
1
[
1

Eﬁ'

11

[

(|

[

|

-

I — o0 |
| owmt | vt

| i

—
1
1
|
!
1
1
1
l
1

|
}
i
|
|
I
|
|
o —

—
— |
[
1 en
[
| en
1
[
-
| v

9t -

Lo
|

RS- LI I T R = o -
|
| — 1
[ I~ —
o ]
[ ] (]
")
= i
-
— |
[ !
1

| |
f !
| T O v —

™
[
!

on
b
I

v |
—
—
|

i
!
1

I o= |

o

i

I o

¥y

| vt - |

| ~— o

Ih“)il-—'}

1RANYED
TBAIBIRg
JeABY

ejjeg eAieD
Iefleg vAriteq
JRANIEN BANGI2A
1eanoeN elejjoA
IeUUeA

Jefreies

TeAnRD Hinwey
UIUEPSWILIRYO
JeHO

reueddoy
JBARDNY
plwsjoI ey
PIuSpnoL) Lesy
werpiieg
TexyAeN BATIOL
IeyAeN eArddn
IeAlBIny

realgd

IeArie) Tenoury
rellid

Jeitmany ®ejjlsA

Jeianaey| ejelliuey

ety

1eeI0L  XIX IMAX IIAX IAX AX AIX IIX IIX IX

X XlI

A IIA IA

A

Al

m

H

I

a1sey

906 T IOQUI0AP Ul FUIJ[2] UAPNOYRS JX0ZIAPUO Sp JO0P a3 suad[oa myedni] diop 107 Ul TsUURLE spuayIom uea Sulspunredsoreg

Vv JOVIfid

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975)

266



mjedni] usmq

Suluaulapuo s[RIISnpUl Uea Jeeuddig
URFIPUNYSIPUICIBY *SIPUNPIQIOOIULY]
(anoqpuae] op USNNG) IOPBA UBA HeBZ
UI SIONI9M U3 USULBUN[SW ‘SIapInn)saq
-usFemiyoeia S[EOZ ‘SIOPIaQIE ABLIDAO
UROLNSNPUT 21I0A0 UL ISPlagly
SNSNPUNIBOIEY 3P U J3PIaqIy
ALNSNPUILRIS IP UL I3PTIQIY

XIX
IMIAX

IMAX
IAX

AIX

HTIMIOO] HOO *Y 1M JJORIISUCD
USIBUqLUESIER)G

U9quUBaq Uoruf) 1ELeydusg
ualqureaq yedeyoued-sdioq
UIS0[0ISE “UFI[Iay ‘s12)50L1g
SISMEUIA

uapardooy

(pruspoy

‘s1ossem  ‘sraddey)  SIGUS[ISAULISUSKT

11,4
ux
X
X
X1
HIA
IIA

1A

“HRASTIBIOM
oM I 313033 uaing ultz uadaolaq ueA SaIPEUIQUIOD ‘UI]SWONUL UBA USIGPFOOY 9Y(If2PO0TIdA 3P 19U USPNIOYST FUIUSYAI PUAINTSIN ST [48) 3p uf

Uapal[SyIampueH]

ISPIAGIE )SEA ‘RINJEU U pIeelaq
Afisyezpyooy ‘edreted ‘splaqieput]
Jouol3ep “Jeplaqiepue]

puoId

2301p SAROE ¢ 10) g JO pu0IF ap1oaSined
$2138 7 107 § {I9pIaqIvpUE/IaMnoqpuUE Y
puoxd adoIp sare ¢ Jo opIod

-LIA8 SAXOB 7 suRsSHIuW {Idmnogpue]

A

Al
1

II

267

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



X4 4

6€¢

feeio]

86]0#-—10\—-0\-—10\c\m
Ll - ~ o

chgr-no-hvtmvm-t\l
—

!
1
!

|
| — =
1

| —m—on

J:I‘qu\--u%lﬂ'\og

—

(I =2 s B o IR ]
—

| 2N
=3

o

Tediie)
TeAreded
JTeABIny

Tejjed BAIOD
Jejfeq eArited
IBANDEN BANIIRA
JeANOEN Biejloa
JRUUBA

JeAlejep

Tediia)y Hinwey
USUEPIWRO
l:iely)

reueddapy
Jearony|
PIWSIOI) Lredy
PIUSPTOL, Loy
weagjlied
JeiseN eArOL
TAEN eAlrddry
TealaD

Jefiiio) Uenoury
elitd

Jsinaey gjgjisA

Iejimaey elediiuey

TuduElyeg

revio,

AX  AIX IIOX

X

IX

X

X1

A

A

1A

A

Al

1

o

I

Aasey

996 [ TAQUISP Ut Sulj[9] UIPNOYDT I9Y20ZI5pUo 3P JOOP U sU2Sjoa miednil d2op 19U Ut U2MnIOIA JPUSYIaM Uea Sulpppuiuadeoleg

q FovIrig

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)

=3}
o

2



"USWONUT TRA WOIGPIOOT Y[I3pacwiisA 3p do 35[9F ST pUaNIM[SIN { UaA3333UEE [2GE) 9P I J31U ufiz “[] 91108
318> ualng ‘uadeoiag Uk SRURUIQUIOY) "SIIPTO JO J00UEIYID LRA YEEZ AP Ul JO JIpaq 13y dO UsyIom SIp USMNOIA watmousido jam uliz [aqe; op uJ

frapradisfir oy proaIy  AX
ASNPUIUSGIEY UT PIagIy  ATX
UIUM "A'q TIM
-NeQa8 pNoOYIIpUO Noo “‘provIsAlfumnog 111X
(Tooyos a1a8ey} slimmspuy 11X
wH  1X

211 do ppad uea uoupn 19

X

Jupaqaywa, - XI
(B1pur)sy}az 81U JO [B) [PPUBIPIN TITA
US01EY OMNI UL [OPUCH  TIA

3Ny U usyus0Is ur [SpuEH
USSSBA

IA
A

"ZUD UNEUUIPU BT
louofdep ‘pragiepusy

pue] 8001p Sas0r §—7 JO pUB] P1208
-1133 $319% 7—% {plaqlepue|/mnoqpuey
Jooip sa1d® ¢ Jo puel

p1298[11]98 $OU0E 7 SUMSUIT MNOQPUET

Al
m

I

269

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)



Bijiage C

Beroepenindeling van werkende mannen behorende tot de Scheduled Castes in het dorp Irup-

atur, volgens cigen tellingen.

Pantiya | Coliva |Kuravar | Paraiyar | Cakkili- | Cakkili-
Pallar | Pallar yar yar
decem- juni
ber 1966 1967
Abs. % [ Abs. 9, | Abs. %4 { Abs. % | Abs. % | Abs. %
Boer 3 3]0 0|0 O o 0| 0 0] 0 O
Boer/landarbeider 9|10 070 O ¢ o[ 0 0| 0 O
Landarbeider 27 270 O |1 17 ¢ 0159 48|54 46
Pannaiyal 3 3({0 0f{0 O ¢ 0147 38|51 43
Kapper 0 Oo|1 5|0 ¢ ¢ 06| 0 0] 0 O
Kleermaker 3 3(0 ¢[00 o 0O 0 0 O] 0 0
Mandenmaker 0 0|0 O |3 50 ¢ ¢, 0 O 0 O
Leerbewerker (schoenmaker) 0 0|0 O |0 O 0 o1 1 1 1 1
Winkelier 2 210 G0 0O ¢ o0y 0 0 0 O
Handel groenten en fruit 3 3{0 0[O0 O 0 0| 0 O] O O
Handel alcohol, dranken 1 110 0|0 O 1 8| 0 O] 0O O
Hangdel rundvlees, slager ¢ 070 0|0 O 0 0 4 3 4 3
Priester 2 210 0|0 O 0 0,1 1y 0 0
Onderwijzer ¢ 00 00 0 1 8( 0 01 0 O
Tantal ¢ 0|0 0] 2 33 3 2510 010 0O
Lineman Electricity Board 1 1{0 O0(0 O 0 0,0 0| 0 O
Wegwerker (Highway Dept.) 0 0fjO0 OO0 O 0 0| 3 2| 5 4
Eigenaar drilboor, zelfstandig 2 20 O[O0 O 0 0|0 0| 0 O
Boorwerk, arbeiders 5 510 0|0 O 0 0y 0 0| 0 O
Metselaar, bouwvakker 2 2|0 o000 O 0 0|0 0|0 ©
Ongeschoolde arbeider bij
constructie werk 0 0|J]0 0|0 O 1 81 0 0] 0 O
Arbeider metaalindustrie 16 1611 50 |0 0O 4 3310 0] 0 O
Arbeider katoenindustrie 19 19( 0 ¢ (0 O 1 87 2 27 3 3
Ongeschoold arbeider kunstmest-
industrie 0 0|0 O|0 O© 0 0] 6 35} 0 O
Arbeider in ‘khadi’ centrum 0 0|0 0|0 ¢© 1 8/ 0 0] G O
Melkman, niet zelfstandig 2 2|0 0|0 O 0 01 0 O 0 O©
Totaal 100 100 | 2 100 | 6 100 | 12 98 [123 100 |118 100
270 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975)



" 5dno1n-08y peosq pue xa§ Aq POYISSE]) SISYIOM-TON PUB SIONIOA, ~ I (801 US £0] "ZPY[q :9I0JBQUNO.) Ul USUURI SPUSYIoM SP JODA S1Z
"SISED PAMPAYOS

10} X35 Aq SIIOM-UON PUR IO T SUCSISJ JO UOHESHISSEL) JEIISNPU], ¥ Wed — T IDS :97E-07Z€ "ZPe[q :S9I5B) PI[Npatds I9IA op J00A o
" MEPRIN, U3 URANDPTRLD, ‘seinpeyjunty, (plsossBuawes uliz mAINYED fig

“(Tearquies) Oefereq, ‘urArered, ue EPARIC-IPY, pBdoasuswies ufiz 1wAreTed (ig

‘Jpruutd, us UE[[B], ‘UeIENYRIPUGAS(], i pBsoadBuaures uliz Jejfed fig

‘paacaaiuates UapaIqed-aq(Iapols us -spurpnkld op uliz saFe1usotad 9p UkA Fumuayolaq op fig

2I01BqUIHOD)
61 z L £ Il 6 14 +i 1€ (%000 0P99ZI'T Ul BAUWRW
OPUSHIZM,
7€ I 1 I ¥ ¥ s g ¥ (%001) TYT'RIT eARPED
£ I I I 6 £ L7 <1 IT (%66 }S0E0T TeAreleq
43 T Z I < fird T A g1 (%001) $89°¢ TeazIny
¥T I I 4 61 I 6 LT 91 (%001} SEE°LT Tejjeq
% % % % % P % %% %
Ansnpur
proyssnoy ‘Zus
DIIUIUI0D ueq} ANsaI0,] % 001=)
SAOTAIS pue uon Do Juun Ansnpu - sucneueld  JaInoger SINIM

=1 Te) pedsueiy, apei], -ONQSUO)  -I0BJNUBI  PIOYSSNOH  Summipy NOLEY  IBADNMYD  o{l[Suuew

XI IIIA A IA A Al 111 II I [e0,L aAsey

*(9) 1961 BIPUL JO SOSURY "pYGT T AWNJOA *T-X 1red “XI SWN[OA “JIO1RQUIIOY) “YOOqPUERH SOSUI DLNSI 19Y JERT ‘I0TRqUII0T)
1DLLSIP 19Y 1004 d2015q UBA PUOIS dO UIIAB[E 101 U USUUTIL SPUINISM URA UD SISED) PAMPayss UBA UAps] S3(SUUE JPUIYIoM UBA SUT[apT]

a FIOVIfig

271

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 ( 1975)



‘uawousfdo [aqel op Ul 13T SI PUel I "USUSISLIY) ((IeAreleg
10) -IgjgN 10 1JoIoq 19H ‘PUE[ Saxde s3z dIOp i9pue USI UT 18Z3q Je[qIaA Inpediu] Ul USpUREW S92 3puaInpas Jip diiuejsiez{imiapue yad "2
* 2128 09, S1I0BED 9P Ul UNLOULT
-d0 ufiz se10€ §9 9o ", HN0D UL, SUP SI PUE] [233A SIASIIPINYDS 100D 151393d0 JpI10M [P 21510013 397 udizABuTE yosnewaqoId 1y s 1123
-pue[ (I "U2GQAY WOpPUASo Wl 2 §g fou yoo yliuawrezed uizaB 1y ueA ULpI[ [(Imiay ‘usNzeq ol pUE| a1k 9¢ Juliyds diop 19y ul 130q Uzy *q
“U3PJOOYSHLIPaq [BITER 13Y STIP ST P3I20) "USPROYSE SU[uaxas UT Areniys SYSIPLINS 97ap jotu st SUL0ASY(IIPaq 9P 1j2113q
TeM USWIOA PISYUSS U89 Yoo} UAA(LIPSY 923D USIZoBURY "SUGOZ [RIOOA “USPI[S[IIE] IOAO PIRAPIdA YosIpLML pue] 19y si uaAfpaq 2121018 op ig e,
(961 Tunl ur Imedna] ues Wewey ap
100D PIsRJONUOT PIam Tejied JOP NZaqPUE] 19H "L06] HENUE[906] 10qUIDoop UI SNSUSD Usfis udd I00p NI Ss0ry10A [9q€) 3Z0P I00A SUAAa8eT a(

tLoct sy 9 7 8 \14 6 £ 4 4 a1 \14 18801 sa10®
[E2I0L
L6T 0t L4 L4 4 I (4 I I I 12 § 1248 uauoszad
[BEI0L
(4 (4 €909
0 0 0958
0 0 £¢-0¢
0 0 05-5
[4 [4 SP0F
I I o5t
o 0 cE0t
¥ 14 0t-5C
& £ €02
[ ¢ 0 0 U] 1] 0 0 0 0 0 Q0 T o<1
<l 0 o 0 0 0 0 0 0 ¢ 0 0 4 ST-01

05 [4 0 0 I 0 I 0 ¢ 0 i 4 44 114"

ITl 8T ¥ ¥ I I 1 I I I [4 L4 EL £-1

ueBw
~JUrEL ],
usuostad (myuoy) jprusjorny 1epAeN JeNNAeN JtedniieD IejanAey Jejunaey

Eelol  Jelfed JeAeleg teanceN  Ieii(  Jwaeony  Meoy  wAdiol wAmddn Uenoury  ieiitd  ejedduey  efeffea

9158y Jod uapjooy-Surpnoysmy [BUEYy SOV

z (INJedny uea SIDUOMUT UBA LIOPUISIApUE]

q JOVIfId

Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975)

272



BIJLAGE F

a. De geschatte waarde van huizen van leden van Scheduled Castes in Irupatur gebaseerd op
een eigen onderzoek in juni 19671,

Waarde in Rs, Pallar Kuravar Paraivar Cakkiliyar

Minder dan 100
100- 200
200- 300
300- 400
400- 500
500~ 600
600 700
700- 800
800- 900
900-1000
1000-1100
1100-1200
1200-1300

1300-1400
1400-1500

~—
—
St

1 12Q)
9
13
5
12 (1)
11

COUOLOLLOLOT OO = -
COCOO— OO NO—~O
ot

R PRWUDWINDO— Wi~ WO
SO —O—,O

1500-2000
2000-2500
2500-3000
3000-3500
35004000
40004500
4500-5000
5000-5500

Totaal 74 (1) 4 (1) 9(1) 75(3)

1 De tempels van de vier kasten zijn tussen haakjes aangegeven, Het betreft hier de PilJaivar
tempel van de Pallar, de Vétacimi tempel der Kuravar, de Muni$varan tempel der Paraiyar en
de Pattatalacci, Kanniyammar en Perumal tempels der Cakkiliyar.

—_ e e e G DO N

—~

—

—
CO0LLODOC
CoOoOCoCOoOC —~ A
PO OoOoC oM

—

—

-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975} 273



(BITLAGE F vervolg)

b. De gemiddelde waarde van en de belasting op huizen van leden van Scheduled Castes in
TIrupatur!- 2,

Kaste Gemiddelde waarde Huizenbelasting
der huizen in Rs.

Aantal belaste Het gemiddeld verschul-

huizen digde bedrag per half
jaar in Rs,
Pallar 1269 42 0.52
Kuravar 179 0 -
Paraivar 1117 5 0,35
Cakkiliyar 387 0 -

! De gegevens betreffende de waarde der huizen verkreeg ik door een schatting in juni 1967. Bij
dit onderzoek werd ik terzijde gestaan door een terzake kundige Kavuntan die bereid was alle
huizen te betreden.

De gegevens betreffende de huizenbelasting zijn afkomstig van de karnam en munsiff van

Irupatur. Ik bezit onvoldoende gegevens voor de kasten buiten de Scheduled Castes. Opge-
merkt kan nog worden dat de hoogste aanslag bij de Scheduled Castes is te vinden bij de Paljar,
nl. acht huizen van Rs. (,75 per half jaar. De Kavuntar bezitten twee huizen waarvoor Rs. 2,50
per half jaar verschuldigd is en reeds zevenendertig waarvoor Rs. 1,87 per half jaar moet worden
betaald aan de Panchayat Board Irupatur.
2 Op Cakkiliyar huizen heft de Panchiyat Board geen belasting, wit de waarde der huizen ook
is. De karnam merkt hierbij op, dat de Cakkilivar te arm zijn om de belasting te betalen. Ik
neem aan, dat noch de karnam, die een Brahmaan is en de Cakkiliyar c¢éri nog nooit heeft be-
treden, noch de Mohammedaanse Panchayat klerk, noch de Kavuntar bereid zijn de Cakkili-
yar wijk te doorkruisen om de waarde van huizen te schatten en dat men tevens opziet tegen de
ongemakken bij het innen van belasting van de Cakkiliyar. Bij de Paraiyar ligt dit anders: de
huizen zijn te schatien zonder de kieine wijk binnen te gaan. Hierbij komt dat drie Paraiyar
tantal (de laagste overheidsdienaren in de dorpen) zijn.

274 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975}



