
301.185.13(540) 

MEDEDELINGEN LANDBOUWHOGESCHOOL 
WAGENINGEN • NEDERLAND • 75-11 (1975) 

DE ONAANRAAKBAREN VAN 
KONKUNAD 

Een onderzoek naar de positieverandering van de 
Scheduled Castes in een dorp van het district 

Coimbatore, India 

D E E L I 

De Sociale Positie van de Scheduled Castes 

(with a summary in English) 

J. H. B. DEN O U D E N 

Afdeling Agrarische Sociologie van de Niet-Westerse Gebieden, 
Landbouwhogeschool, Wageningen, Nederland 

(Ontvangen l-V-1975) 

H. VEENMAN & ZONEN B.V. - WAGENINGEN - 1975 

-Pc^c (U 



Mededeling Landbouwhogeschool 
Wageningen 75-11 (1975) 

is ook gepubliceerd als proefschrift 



I N H O U D 

1. INLEIDING 1 
1.1. Probleemstelling 1 
1.2. Werkwijze 3 

2. DE GEOGRAFISCHE CONTEXT 12 

3. KASTE 28 
3.1. Kasten en kastensysteem 28 
3.1.1. Kasten 28 
3.1.2. Het kastensysteem 30 
3.1.3. Functies van het kastensysteem 35 
3.1.4. De Onaanraakbaren 36 
3.1.4.1. Inleiding 36 
3.1.4.2. De Onaanraakbaren als aparte categorie van kasten 39 
3.2. De kasten en het kastensysteem van het dorp Irupatur . . . . 45 

4. DE SOCIALE POSITIE DER SCHEDULED CASTES (I). . . . 63 
4.1. De territoriale segregatie 63 
4.2. De ontmoetingsplaatsen van het dorp 78 
4.3. De drinkwatervoorziening 81 
4.4. De begraafplaatsen 90 
4.5. De tempels 93 
4.6. De deelname aan tempelfeesten en kalenderfeesten 101 
4.6.1. Het Märiyamman feest 101 
4.6.2. Het Vëtacami feest 104 
4.6.3. Het Pattatalacci feest 106 
4.6.4. Ponkal en andere festiviteiten in de maand Tai I l l 
4.6.5. Conclusies 112 
4.7. De café's 113 
4.7.1. De café's van Irupatur 113 
4.7.2. De café's buiten Irupatur 121 
4.7.3. De bedrijfscantines 124 
4.8. Dienstverlening 125 
4.8.1. De dienstverlening door priesters 125 
4.8.2. De dienstverlening door wassers 128 
4.8.3. De dienstverlening door kappers 129 
4.8.4. Overige dienstverlening 133 

5. DE SOCIALE POSITIE DER SCHEDULED CASTES (II) . . . 136 
5.1. Regelingen betreffende het accepteren van voedsel en water, 

het tezamen eten, en het aanraken van kook-en eetgerei . . . 136 



5.1.1. Het accepteren van voedsel en water 136 
5.1.2. Het tezamen eten 146 
5.1.3. Het aanraken van kook-en eetgerei 151 
5.2. Fysieke onaanraakbaarheid en onbenaderbaarheid 152 
5.3. Het betreden van huizen 160 
5.4. De deelname aan familieceremoniën 165 
5.5. Huwelijk en sexueel contact 169 
5.5.1. Inter-kaste huwelijk en inter-kaste concubinaat 169 
5.5.2. Voor- en buitenechtelijke sexuele relaties 173 
5.6. Informele contacten 178 
5.6.1. Interpersoonlijke contacten op het werk 179 
5.6.2. Contacten bij sport en spel 180 
5.6.3. Vriendschappen 182 
5.6.4. Informele contacten (slot) 185 

6. DE SOCIALE POSITIE DER SCHEDULED CASTES (III): 
RESPECTVORMEN IN NON-VERBAAL EN VERBAAL 
GEDRAG 189 
6.1. Respectvormen in non-verbaal gedrag 189 
6.2. Verbaal gedrag : de linguistische etiquette 194 
6.2.1. Linguistische etiquette in werkwoordsvormen 196 
6.2.2. Het gebruik van de namen van personen 197 
6.2.3. Het gebruik van verwantschapstermen 199 
6.2.4. Het gebruik van de term 'cämi' 202 
6.2.5. De kastenhiërarchie zoals die blijkt uit het taalgebruik in Iru-

patur. Samenvatting 205 
6.2.6. De invloed van de seculiere status op de linguistische etiquette 

in die gevallen waarin er een discrepantie bestaat tussen de se­
culiere status en de kaste-status van sprekers en aangesproke­
nen 206 

7. SAMENVATTING EN NABESCHOUWING DEEL I (De sociale 
positie der Scheduled Castes) 211 

SUMMARY 227 
The Untouchables of Konkunad. An investigation into the changing po­
sition of the Scheduled Castes in a village of Coimbatore District, India. 
Part I : The social position of the Scheduled Castes 

NOTEN 239 

GLOSSARIUM 252 

LUST VAN IN DEEL I VERMELDE LITERATUUR 259 



BIJLAGEN (A-F) 265 
Enige gegevens betreffende de beroepenindeling, welstandsverschillen 
(binnen de Scheduled Castes) en landeigendom van inwoners van Irupat-
ur 

KAARTEN 
Het district Coimbatore en de nabije omgeving van het dorp Irupatur 11 
Het dorp Irupatur en zijn kastegroepen 66, 67, 68 
Tempels, heiligdommen en begraafplaatsen in en bij Irupatur . . . . 94 



1. I N L E I D I N G 

1.1. PROBLEEMSTELLING 

In 1966 en 1967 heb ik onderzoek verricht naar de positie en positieverande­
ring van kasten van Onaanraakbaren en hun leden in een Zuidindia's dorp. 
Drie hoofdvragen vormden de leidraad bij dit onderzoek en bij de uitwerking 
der verzamelde gegevens. 
1. In hoeverre kon en kan in de lokale realiteit een aparte categorie van kasten 

van Onaanraakbaren worden onderscheiden. 
2. Welke was en is de sociale, economische, politieke en educatieve situatie van 

deze kasten en hun individuele leden en in hoeverre verschilde en verschilt 
hun situatie op deze gebieden van die der andere kasten. 
3. Welke veranderingen treden er op in het stratificatiesysteem, wat zijn daar­

van de oorzaken en welke consequenties hebben deze veranderingen voor de 
lage kasten en hun individuele leden. 

In verband met de eerste vraag was het noodzakelijk zowel de regels die de 
inter-kaste relaties structureren als ook het werkelijke inter-kaste gedrag aan een 
onderzoek te onderwerpen. Eenmaal gekomen tot een voorlopige vaststelling 
der lage kasten, moest worden bezien in hoeverre zij in bepaalde opzichten on­
derdeel vorm(d)en van ruimere categorieën van kasten, in welke opzichten zij 
een homogene entiteit waren en zijn en in hoeverre deze categorie van lage 
kasten uiteen viel en valt in kasten met duidelijk verschillende positie. In hoe­
verre was en is er binnen de categorie van hoge en midden kasten al of niet 
sprake van een solidariteit tegenover de lage kasten en in hoeverre is ook het 
omgekeerde al of niet het geval? Zijn er aanwijsbare oorzaken voor het voor­
komen of ontbreken van deze solidariteitsvormen? 

De tweede vraag ligt onmiddellijk in het verlengde van de eerste en valt daar 
gedeeltelijk zelfs mee samen. Bij het verschijnsel van een aparte categorie van 
lage kasten dient immers in verschillende sectoren te worden nagegaan, wat de 
situatie van deze kasten en hun individuele leden is in vergelijking met die van de 
anderen en welke ontwikkelingen zich hierin voordoen. Dit laatste geeft de 
koppeling met de derde vraag betreffende de veranderingen die er optreden. Bij 
het onderzoek in het kader van dit probleem stond centraal of wellicht een toe­
nemende kaste-irrelevantie van sectoren van het maatschappelijk leven en ver­
andering der status-criteria meer mogelijkheden tot verticale mobiliteit bieden 
aan leden van lage kasten dan voorheen het geval was en of deze mogelijkheden 
aanwezig zijn voor slechts weinigen of voor velen. Aandacht werd hierbij be­
steed aan het effect van status-inconsistenties en de eventuele vorming van men­
taliteitsklassen die de kastegrenzen overschrijden. 

De vraag naar het effect van de overheidsmaatregelen en van eventuele semi-
overheids of particuliere organisaties ten gunste van de Scheduled Castes, de 
officieel door de overheid geregistreerde lage kasten die hulp behoeven (de aan-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 1 



duidingen 'Onaanraakbaren', 'Scheduled Castes', 'Outcastes' en 'lage kasten' 
worden in deze studie steeds als synoniemen gebruikt1), kan men zich denken 
binnen het kader van het derde punt, maar is eveneens nauw verbonden met de 
eerste en tweede vraag. 

Om operationele redenen besloot ik tot een bespreking per sub-systeem, 
waarbij na de behandeling van de sociale positie der Scheduled Castes - de 
hoofdstukken 4, 5 en 6, het hoofdonderwerp van het onderhavige eerste deel 
der studie - , in Deel II achtereenvolgens aan de orde komen de economische 
situatie, de politieke positie, en de situatie op het terrein van onderwijs. Ik ben 
mij er van bewust dat een dergelijke aparte bespreking der sub-systemen in­
druist tegen de nauwe vervlechting van deze terreinen. Het gevaar van herha­
lingen is daarbij groot, omdat men bij bijvoorbeeld de sociale structuur even­
eens aandacht tracht te besteden aan economische en politieke factoren en om­
gekeerd. Ook ik heb dergelijke herhalingen niet geheel kunnen en willen ver­
mijden. 

Deel II van de studie, dat verschijnt in 1976, wordt afgesloten met een hoofd­
stuk gewijd aan de overheidsmaatregelen ter verbetering van de positie der 
Scheduled Castes en het effect van deze maatregelen. Dit onderdeel heeft een 
meer algemeen en afgerond karakter dan de andere hoofdstukken die hoofd­
zakelijk een analyse geven van de situatie in het gekozen basisdorp ten oosten 
van de stad Coimbatore en de omgeving daarvan. Het speciale karakter van dit 
hoofdstuk is te beschouwen als een overblijfsel van de oorspronkelijke doelstel­
ling van het onderzoek, een evaluatie van het overheidsingrijpen ten gunste van 
de Onaanraakbaren op het niveau vaa de Unie, een staat en een district, een 
doelstelling die spoedig na aankomst in India werd opgegeven. 

In deze studie beperk ik mij vrijwel steeds tot hetgeen ik in het gekozen onder-
zoeksdorp en zijn omgeving heb geconstateerd door gesprekken en observatie. 
Ik ben de realiteit niet tegemoet getreden met expliciete modellen die werden 
opgesteld vanuit een kennis van wat men noemt de Indiase Great Tradition, de 
overkoepelende Hindoe-cultuur. Het betreft hier een studie 'van onder af'. Wel 
ben ik mijn informanten en de door mij geobserveerde situaties steeds tegemoet 
getreden met een vrij uitgebreide, door literatuurstudie verkregen, kennis van de 
sociologische literatuur betreffende India en deze kennis heeft ongetwijfeld 
richting gegeven aan het onderzoek, aan de verwerking van de onderzoek-
gegevens en aan de rapportage in de onderhavige studie. Inmiddels heeft de tijd 
niet stil gestaan. Tal van sinds 1967 verschenen studies hebben invloed uitge­
oefend op de uiteindelijke presentatie van mijn onderzoekgegevens. Ik hoop 
voldoende gegevens te verstrekken om een steeds veranderende interpretatie 
mogelijk te maken. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



1.2. WERKWIJZE 

In New Delhi besprak ik met onder anderen Dr. B. K. Roy Burman de keuze 
van het onderzoeksgebied in de staat Madras (sinds 1967 Tamil Nâdu, of Ta-
milnad). Hierbij kwam ik tot de conclusie, dat veranderingen in de positie der 
lage kasten op het 'platteland' vermoedelijk het best te bestuderen zouden zijn 
in een gebied dat reeds enige tijd een relatief hoge graad van industrialisatie 
bezat, en in dorpen die betrekkelijk dicht bij de industrie-steden lagen. Ik ver­
wachtte dat verticale mobiliteit in de economische sfeer nauwelijks bestudeerd 
zou kunnen worden in gebieden met een geheel agrarisch karakter, omdat dââr 
eventuele mobiliteit waarschijnlijk zou verlopen via migratie naar de steden, 
waardoor de positie der lage kasten in de dorpen weinig zou veranderen. Voor 
dorpen gelegen bij industriesteden achtte ik de kans op pendelarbeid groot, 
waardoor personen, families of kasten die gestegen waren in de economische 
hiërarchie, in de dorpen bleven wonen. In New Delhi kon ik op die gronden 
reeds mijn keus laten vallen op Coimbatore als district van onderzoek. (Zie 
mijn nabeschouwing in de aanvang van hoofdstuk 7). 

In Coimbatore stelde ik op grond van de censusgegevens van 1961 een lijst 
van acht dorpen op. Hierbij lette ik op vooral (1) de afstand tot industriecentra, 
(2) de ligging in de buurt van een hoofdweg, (3) het aantal inwoners (1500 tot 
2000 is vrij normaal in de droge streken van het district), (4) de beroepsverdeling 
der bevolking (een aanzienlijk percentage van buiten het dorp werkenden), (5) 
het afwezig zijn van een omvangrijke (semi-)tribale bevolking met een lage eco­
nomische positie, en (6) de aanwezigheid van een Scheduled Castes bevolking 
van 15 % (het percentage voor het district) of meer. Deze dorpen werden teza­
men met de District Welfare Officer bezocht. Bij deze bezoeken werd vooral 
gelet op de aanwezigheid van meer dan één Scheduled Caste, een gegeven dat 
niet valt af te lezen uit de census, en op een mogelijke woongelegenheid. Het uit­
eindelijk gekozen onderzoeksdorp Irupatur bezit leden van vier Scheduled 
Castes die tezamen ongeveer 35% uitmaken van de dorpsbevolking van ruim 
2100 zielen, voor het district zeker een ongewoon verschijnsel. 

Door vervoersproblemen was ik genoodzaakt gebruik te maken van de dien­
sten van de District Welfare Officer, hoewel ik mijn introductie via overheids­
functionarissen hoogst ongewenst achtte. Het is begrijpelijk, dat door deze in­
troductie via de District Welfare Officer gedurende de eerste weken van het 
onderzoek in het dorp Irupatur bij een aantal leden van de lage kasten het idee 
leefde, dat mijn vrouw en ik naar het dorp waren gekomen om de lage kasten op 
een directe wijze te helpen. 

Door het bewandelen van officiële paden was ik na aankomst in Coimbatore 
ook niet in staat de van hoger hand bevolen hulp onmiddellijk af te schudden. 

Na onze aankomst in India bleek dat aan mijn vrouw en mij een verblijfsvisum voor 
meer dan drie maanden geweigerd was. Hieraan droeg vooral schuld het verschijnen in 
1965 van het boek van HAROLD R. ISAACS 'India's Ex-Untouchables', dat in hoge over­
heidskringen sterk werd afgekeurd2. De lezer dient verder te bedenken dat het onder­
zoeksonderwerp toen nog betrof 'de evaluatie van het overheidsingrijpen ten gunste van 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 3 



de Scheduled Castes', besproken in een tamelijk kritisch in het Engels gesteld stuk, dat 
voor mijn aankomst aan tal van overheidsfunctionarissen was gezonden. Door het per­
soonlijk ingrijpen van vooral de Deputy Minister of Social Welfare, Mrs. Maragatham 
Chandrasekhar, het lid van de Planning Commission, Mr. P. Tarlok Singh, en de Re­
gistrar General van India, Mr. A. Chandra Sekhar, werd alsnog toestemming gegeven 
voor mijn verblijf in India en het vertrek naar Madras. De regering van Madras, die zeer 
bevreesd bleek voor een 'zwart' beeld van de situatie der lage kasten, gaf na lang aarzelen 
toestemming voor een verblijf in Coimbatore en droeg aan het districtsbestuur op mij te 
helpen en maandelijks rapport uit te brengen aan het Ministerie van Binnenlandse Zaken 
te Madras. In Coimbatore bleek echter een zeer grote welwillendheid bij de Collector, 
Mr. Ambrose, de District Welfare Officer, Mr. Subramaniam, en functionarissen als de 
Superintendant of Police. 

De overheid te Coimbatore heeft geen enkele invloed uitgeoefend op de be­
paling van de lijst der te bezoeken dorpen, noch op de uiteindelijke keuze van 
het onderzoeksdorp. Zowel de District Welfare Officer en zijn ambtenaren (op 
een enkel geval na), als de politiefunctionarissen hebben zich op mijn uitdruk­
kelijk verzoek, sterk gesteund door de Collector, gedurende het verblijf in het 
veld van oktober 1966 tot en met juli 1967 nimmer naar het dorp I rupatur be­
geven om naar mij te informeren. Hetzelfde geldt trouwens (eveneens met één 
uitzondering) voor enkele 'rijken' uit de stad Coimbatore en omgeving waarmee 
mijn vrouw en ik vriendelijke contacten onderhielden. Wel zond de District 
Welfare Officer buiten mijn medeweten in oktober 1966 een brief aan de voor­
zitter van de dorpspanchâyat te Irupatur met het bevel mij waar hij kon behulp­
zaam te zijn, welke hulp zich reeds onmiddellijk na mijn aankomst manifesteer­
de o.a. in het beschikbaar stellen van een groot deel van het meubilair van het 
Panchäyat House. 

Het is slechts éénmaal voorgekomen, dat ik het Collectoraat verzocht ten gunste van mij 
in het dorp in te grijpen. Het bleek mij namelijk onmogelijk de karnam, dorpsaccountant, 
van Irupatur te bewegen een lijst samen te stellen van PaUar-landeigenaars en de hoeveel­
heid land die zij bezaten, en om een overzicht te maken van het PaJlar landbezit uit de 
vroegste periode waarvan gegevens bestonden. In juli 1967, dus vlak voor mijn vertrek, 
heeft de karnam deze gegevens in opdracht van het Collectoraat moeten verzamelen, 
waarop toezicht werd gehouden door een ambtenaar van het Revenue Department. In het 
algemeen heb ik mij pas in de laatste maanden van het veldonderzoek een zekere menta­
liteitsverandering veroorloofd ten aanzien van het ingrijpen in dorpsaangelegenheden. Zo 
hebben mijn vrouw en ik vanaf mei 1967 een groep van ongeveer twintig leden der laagste 
kasten in een ziekenhuis te Coimbatore op ziekteverschijnselen laten onderzoeken en daar 
laten behandelen als zulks noodzakelijk bleek. In het dorp uitten enkele leden van hogere 
kasten hierover een zekere verbazing, die, vermoedelijk mede door onze bemoeienis bij de 
opname in ziekenhuizen en de behandeling aldaar van vier leden van hogere kasten, niet 
werd omgezet in tegenwerking. 

Doordat mijn vrouw en ik de inheemse talen, Tamil en Telugu, niet beheers­
ten, was het vinden van een goede tolk/onderzoeksassistent, die bij ons in het 
onderzoeksdorp kon wonen, van groot belang. Hiervoor deed ik een beroep op 
het bureau van de Employment Exchange te Coimbatore, dat voor deze functie 
kandidaten opriep. In verband met het bijzondere karakter van het onderzoek, 
nl. een onderzoek waarbij veel contacten moesten worden onderhouden met 

4 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



leden van lage kasten, hanteerde ik bij de selectie een uitvoerige lijst met criteria. 
De onderzoeksassistent moest zo mogelijk voldoen aan de volgende speciale 
eisen. 
1. Hij diende te behoren tot een midden-kaste. Hij mocht geen Christen of 

Mohammedaan zijn. De tolk moest immers acceptabel zijn in de huizen van 
leden van zoveel mogelijk kasten. 
2. De kaste van de tolk mocht niet voorkomen in het directe gebied van onder­

zoek, noch mochten er contacten zijn geweest tussen de tolk of zijn familie en 
de mensen in het directe onderzoeksgebied. Dit om te voorkomen dat de tolk 
zich sterk gehinderd zou gevoelen in zijn contacten met leden van lage kasten, 
doordat deze contacten zijn positie en die van zijn familie zouden schaden. 
3. Hij moest zeer vertrouwd zijn met het leven op het platteland en zich kunnen 

aanpassen aan het wonen in een dorp. Kortom de tolk mocht niet te 'steeds' 
zijn in zijn gedragspatronen en neerzien op de dorpelingen en hun gedragspa­
tronen, waarden en wijze van denken. 
4. De tolk moest ongetrouwd zijn. Hij moest immers steeds beschikbaar zijn, 

ook 's nachts en in de weekends. 
5. Hij mocht niet jonger zijn dan ongeveer vijfentwintig jaar. Gegeven de bete­

kenis die men in India aan leeftijd hecht, leek het mij verstandig te werken 
met een volwassen tolk die problemen zou kunnen aanvoelen en die bij de be­
spreking van deze kwesties acceptabel was voor de mensen. 
6. Hij moest de lokale varianten van de moedertalen der voor het onderzoek 

relevante kasten kennen. Hij moest zich dus kunnen redden bij het spreken en 
verstaan van het lokale Tamil en het was tevens gewenst dat hij Telugu ten­
minste verstond. 

De tolk die ik tot mijn beschikking had van oktober 1966 tot april 1967 ver­
stond helaas geen Telugu. In het begin van 1967 bleek dat een paternale oom 
onderwijzer was geweest in een naburig dorp, waardoor hij zich minder vrij ging 
voelen in zijn contacten met de lage kasten van dat dorp. Hoewel zowel de eerste 
tolk (een Vëttuva Kavuntan uit oostelijk Coimbatore) als de tweede (een Muta-
liyän van een kaste die bij Irupatur niet voorkwam, afkomstig uit zuidelijk 
Coimbatore), oorspronkelijk uit dorpen kwamen, had de eerste assistent door 
een zekere statusbewustheid moeite zich aan de problemen van een tijdelijk ver­
blijf in het dorp aan te passen. Hierbij dient men te bedenken dat de eerste assis­
tent een afgestudeerd jurist was en de tweede een afgestudeerd socioloog met vrij 
veel ervaring betreffende onderzoek in dorpen. 

Zelfs rekening houdend met dit laatste feit moet ik toch met grote erkentelijkheid ver­
melden, dat deze laatste assistent mij begeleidde op zelfs voor hem onvoorstelbare toch­
ten. Met mij woonde hij afschrikwekkende en bloederige feesten bij, waar leden van ho­
gere kasten zich verre van hielden, en hij dwong zich tot het mogelijk maken van gesprek­
ken met rundveeslagers waarbij de darmen der pas geslachte koeien voor ons gezicht 
hingen en men vlees opzij moest schuiven om op de veranda plaats voor ons te maken. 
Ook mijn eerste assistent ben ik zeer erkentelijk. Zo trachtte hij met veel geduld onbegrij­
pelijke gewoonten van de twee blanken aan de verbaasde dorpsgenoten uit te leggen. 

Bij het onderzoek ging ik er van uit, dat de problematiek der lage kasten 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 5 



slechts kon worden begrepen in de totale sociale, economische en politieke con­
text. Deze problematiek vereist een onderzoek bij alle kasten. Een vrijwel uit­
sluitend contact met alleen leden van lage kasten zou vermoedelijk een vol­
komen scheef beeld van de situatie geven. Om, ondanks het onderzoeksthema, 
toch een zo goed mogelijk contact met de hogere kasten te behouden, heb ik het 
verblijf in het dorp Irupatur in drie fasen verdeeld. 
1. De periode van oktober tot december 1966. In deze tijd bewoonden mijn 

vrouw en ik een kamer in een huis in de wijk der dominante boeren-kaste en 
had ik slechts contact met leden der hogere kasten met wie ik sprak over hun 
relaties met de diverse andere kasten en in het bijzonder met de lage kasten. In 
deze periode kwam ik nooit in de wijken der lage kasten en sprak ik niet met 
hun leden. 
2. Na een ziekte van ongeveer drie weken waarin mijn assistent een aantal on­

derzoeken in het dorp vrijwel zelfstandig verrichtte, bezocht ik in december 
1966 voor het eerst de wijken der lage kasten en sprak daar in de tempels met de 
mensen. Het werkterrein werd sindsdien steeds meer verlegd naar de lage kasten ; 
langzamerhand begon ik daar ook gesprekken in de huizen. 
3. In februari 1967 veranderde ik van woning en huurde een vrijstaande kleine 

boerderij aan de westzijde van het dorp, buiten de wijk der dominante kaste 
en in de buurt van de wijken van drie kasten van Onaanraakbaren (zie de dorps-
kaart blz. 000). Het werd nu voor het eerst mogelijk ook interviews met leden 
van lage kasten af te nemen in mijn eigen huis, eventueel achter gesloten deuren. 
In april 1967 wisselde ik van tolk waardoor contacten met de allerlaagste kaste, 
de Cakkiliyar, nog iets gemakkelijker werden. 

Door de gevolgde strategie bleek het inderdaad mogelijk zelfs in fase drie zeer 
goede contacten te blijven onderhouden met de hogere kasten. Hierbij moeten 
we bedenken, dat het ging om een onderzoek van een blanke Europeaan 'die 
niet beter wist' en met een enigszins onaantastbare status, in een omgeving 
waarin (althans voor niet-dorpsgenoten) vooral politiek-economische criteria 
werden gehanteerd bij de status-evaluatie. Tot mijn verbazing kon ik na lang­
durige gesprekken in de huizen van leden der allerlaagste kasten, koffie drinken 
op de veranda's van huizen van leiders der dominante boeren-kaste, die, als zij 
wat meer 'traditioneel' ingesteld waren, mij overigens wel verboden in hun bij­
zijn een sigaret te roken. 

Enige opmerkingen betreffende de wijze waarop gegevens werden verzameld. 
In de beginfase van het onderzoek knoopte ik gesprekken aan met de mensen 
die min of meer spontaan bij mij kwamen of die ik toevallig ontmoette, maar al 
spoedig begon ik meer gericht bepaalde mensen in het onderzoek te betrekken. 
Nog in december 1966 kon ik de vervaardiging van een dorpskaart met huis­
nummers en een ongeveer per huisnummer geordende census der dorpsbevol­
king afronden. Hoewel ik bij deze census de supervisie had werd zij in feite, na 
enige toetsing, uitgevoerd door (1) mijn eerste assistent, (2) het hoofd der lagere 
school te Irupatur, (3) een jongere Kanniyäla Kavuntan en (4) een jongere 
Pallan. 

6 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



In eerste instantie was het mijn bedoeling deze census te laten verrichten door onder­
wijzers. Dit streven gaf ik op, toen de hoofdonderwijzer mij overtuigde van de onmogelijk­
heid van mijn opzet; de meeste van zijn leerkrachten behoorden immers tot de lage kasten, 
waardoor zij moeilijk gegevens konden verzamelen bij hogere kasten en eveneens grote 
problemen te overwinnen hadden bij het verkrijgen van gegevens bij de lage kasten. 

Op grond van fouten die aan het licht kwamen, toen ik de censusgegevens 
ging gebruiken bij de interviews, koesterde ik reeds snel een zeker wantrouwen 
tegen de telling bij de laagste kaste, de Cakkiliyar. In juni en juli 1967 liet ik bij 
hen opnieuw de benodigde gegevens verzamelen door een Cakkiliyan die ik 
nauwgezet begeleidde. 

Bij de census werd geïnformeerd naar religie, kaste, moedertaal, migratie, 
namen, leeftijd en geslacht van de tot de huishouding (kookeenheid) behorende 
personen en hun verwantschapsrelatie, onderwijsniveau, hoofd- en nevenbe-
roep, landbezit (geïrrigeerd en droog land), pachtland (geïrrigeerd en droog), en 
inkomen. Door het tijdsverschil (november/december 1966 en juni/juli 1967) en 
de wisseling in de personen die de census uitvoerden zijn de twee tellingen bij de 
geografisch relatief beweeglijke Cakkiliyar moeilijk vergelijkbaar. In juni en juli 
1967 zag ik mij bij de vergelijking der censusgegevens zelfs genoodzaakt teza­
men met enkele Cakkiliyar te trachten schijnbare verschillen in de samenstelling 
der huishoudingen te verklaren. Het kwam voor, dat bij huishoudingen bestaande 
uit vijf personen de namen van dezelfde mensen in de census van december 1966 
geheel afwijkend waren van die in juni 1967, een verschijnsel dat om mij onbeken­
de redenen juist vooral voorkomt bij de Cakkiliyar kaste. Men dient te bedenken 
dat we in Zuid-India niet het achternamen- of familienamen-systeem kennen. 

De land- en inkomensopgaven der niet-Scheduled Castes evalueerde ik met 
drie bevriende Kavuntar informanten, eventueel aangevuld met de persoon die 
de informatie verschafte. Hetzelfde werd bij de Pallar gedaan tezamen met de 
Cinna Pannäti, één van hun traditionele leiders. Bij de Paraiyar en Kuravar 
namen mijn assistent en ik de gegevens opnieuw door bij alle huishoudingen. 

Door de dorpskaart en de census van het dorp Irupatur kon ik na december 
1966 veel meer gericht mijn informanten uitkiezen. Naast gesprekken met men­
sen over allerlei voorvallen in het dorp of in de omgeving, over het werken in de 
industrie en in de landbouw, migratie, enz., werden een groot aantal standaard-
interviews afgenomen waarvan het omvangrijkst waren een met ruim vijftig in­
formanten of groepjes informanten doorgesproken onderwerpenlijst betreffende 
inter-kaste relaties, meer dan vijftien interviews betreffende respectvormen in 
taal en aanroep-terminologie, en de zeer tijdrovende interviews over de ceremo­
niën rond geboorte, het doorboren van de oren, eerste menstruatie, huwelijk en 
dood bij de Kavuntar, Valaiyar, Pallar, Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar. De 
resultaten van dit laatste onderzoek komen in deze studie (Deel I en II) nauwe­
lijks of niet aan de orde. 

De standaardinterviews betreffende inter-kaste relaties betreffen een lijst met veertien 
onderwerpen, nl. huwelijk; het aanraken van gekookt voedsel; het ontvangen van gasten; 
huisbedienden; het accepteren van gekookt voedsel; het accepteren van water; tempel­
bezoek; het putten van water en het gebruik der waterleiding; het tezamen wonen in een 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 7 



straat ; het aanraken van het lichaam ; het tezamen aanwezig zijn in een café van het dorp ; 
het tezamen aanwezig zijn in een café van de stad ; de bereidheid voor anderen tegen beta­
ling te werken; en de partners bij informele gesprekken, sport en spel. Bij het onderwerp 
'huisbedienden' ging ik bijvoorbeeld na uit welke kasten men bedienden zou kunnen be­
trekken, wat hun werkzaamheden zouden kunnen zijn, en voor welke kasten men bediende 
zou kunnen zijn en welke werkzaamheden men daar zou kunnen verrichten. Getracht 
werd een onderscheid te maken tussen (1) hoe was het vroeger, (2) hoe is het nu in het al­
gemeen in het dorp, en (3) hoe handelt en denkt de informant zelf. Bij de beantwoording 
der vragen werd de informant steeds herinnerd aan de ongeveer twintig kasten van het 
dorp. 

Van groter belang dan de interviews waarbij een vaste onderwerpenlij st werd 
doorgenomen, achtte ik de pogingen tot observatie en case analysis. Zeer veel 
tijd besteedde ik aan het beluisteren van gesprekken in de tempels, cafe's en 
andere ontmoetingsplaatsen, aan wandelingen door de verschillende wijken van 
het dorp en door de velden, het bijwonen van ceremoniën, het onderhouden van 
contacten met informanten van verschillende kasten. Kortom, ik trachtte op de 
hoogte te blijven van hetgeen zich in het dorp afspeelde, geen geringe opgave in 
een dorp met tal van gemeenschappen, soms weer verdeeld in facties, die ieder 
afzonderlijk een vrij gescheiden leven leiden. Bij de case analysis beperkte ik mij 
niet tot de analyse van conflicten, maar trachtte ik ook de situaties waarin men­
sen bijeen waren, vast te leggen en als uitgangspunt voor een analyse te nemen. 
Hierbij kunnen we denken aan een aantal mensen die in en bij een tempel een 
informeel gesprek met elkaar voeren, een groep vrouwen die rijst verplanten, 
een ploeg arbeiders die een waterput uitdiept, kinderen die tezamen op school 
eten tijdens de middagpauze, en een bijeenkomst op een boerderij waar de boer, 
zijn familie en knechten tezamen een maaltijd nuttigen. De uitgangsvraag bij 
dergelijke cases, ondergebracht in één zin, luidde dan: 'Wie zijn er op welke 
wijze bij elkaar, waarom zijn juist zij bij elkaar, en hoe gedragen zij zich tegen­
over elkaar en waarom juist zo'. 

Het lag oorspronkelijk in de bedoeling onderzoek te doen in twee dorpen : één 
onder de rook der industriesteden (Irupatur) en één waar er nauwelijks sprake 
zou zijn van werkgelegenheid buiten de dorpseconomie. Het onderzoek in een 
tweede dorp werd achterwege gelaten, omdat ik na ongeveer vijf maanden nog 
steeds meende de situatie in Irupatur onvoldoende te kennen en te begrijpen. 
Wel trachtte ik door gesprekken in andere dorpen en steden de situatie in Irupa­
tur te vergelijken met die daarbuiten3. 

De noodzakelijke werkzaamheden op het bureau van de District Welfare 
Officer (b.v. inzake overheidsbeleid en de overheidssteun in en in de omgeving 
van Irupatur), op het bureau van de Superintendent of Police te Coimbatore (de 
uitvoering van de Untouchability Offences Act, 1955, en de analyse van aan­
klachten onder deze wet en onder de Penal Code), en bij vijf katoenindustrieën 
te Peelamedu, Coimbatore, Singanallur en Kilakkupalayam (werknemerslijsten 
met vermelding van kaste en het wervingsbeleid) werden verricht door mijn 
vrouw. Zij onderhield in het algemeen de onmisbare contacten naar buiten. 

8 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Een moeilijk te overwinnen probleem bij het onderzoek vormde mijn min of 
meer egalitaire denken. Een persoon opgevoed in een egalitaire ideologie krijgt 
bij een gesprek met leden van hogere kasten over de behandeling van lage kasten 
als Pallar of Cakkiliyar de neiging heel zacht te gaan spreken of zelfs het gesprek 
te beëindigen als blijkt dat leden van deze lage kasten bij het interview aanwezig 
zijn. Het kostte mij moeite in zo'n geval het gesprek voort te zetten en te beluis­
teren of er wellicht enig verschil bestond tussen de mededelingen van hogeren en 
die van lageren. In de beginperiode vond ik het ook moeilijk om te spreken met 
een informant die weigerde naast mij te zitten. 

In november 1966 trachtte ik achter gesloten deuren een gesprek aan te knopen met een 
VeUala Kavuntar Näcuvan (kapper). De man weigerde bij ons op een stoel aan tafel te 
komen zitten en nam plaats op de grond. Ik weigerde op die manier een gesprek te voeren 
en besloot het gesprek voort te zetten op de veranda buiten mijn kamer. De Näcuvan wei­
gerde opnieuw naast mijn assistent en mij te zitten en hurkte neer voor de veranda. Een 
voorbijkomend lid der dominante boeren-kaste knoopte toen een gesprekje aan waardoor 
het spreken met de Näcuvan onmogelijk werd. 

Vooral na het bovenvermelde voorval trachtte ik mij aan te passen aan de 
situatie en ergerde of verwonderde mij verder niet meer. 

In het door mij in februari 1967 gehuurde huis was achter een gesloten wand een laag 
gelegen ruimte, waaraan een hoger gelegen woongedeelte grensde. Hier liet ik personen 
van lage kaste steeds de vrije keus te hurken in het lager gelegen gedeelte of bij mij aan 
tafel te komen zitten in het woongedeelte. Zat een lid van een lage kaste bij mij aan tafel, 
dan was hij opnieuw vrij te doen wat hij wilde, als een lid van hogere kaste het huis betrad. 
Ik zette de gesprekken voort, of de informanten nu op een stoel zaten, stonden of hurkten. 

Na enige tijd kon ik mij er toe brengen te trachten niemand tegen zijn/haar 
wil ergens toe te dwingen. 

Als een vrouw mijn kamer niet wilde betreden dan was het immers mogelijk, dat zij in 
een menstruatieperiode was; als een vrouw in mijn kamer slechts wilde staan dan was wel­
licht haar echtgenoot of één van diens 'broers' eveneens in de kamer; wilde een 'ketting­
roker' plotseling geen sigaret roken dan was misschien b.v. een oudere echtgenoot van zijn 
zuster aanwezig; wilde een Engels sprekende informant niet, zoals toch was afgesproken, 
het huis betreden waar een feest werd gevierd, dan was zijn vader misschien daar ; enz. 

Slechts drie kasten in het onderzoeksdorp leverden personen, die weigerden 
uitvoerig met mij te spreken, namelijk de boeren-kaste der Kavuntar, de Kuca-
var Pottenbakkers en de Paljar Landarbeiders. Zo was het mij slechts mogelijk 
aan het traditionele hoofd der Kavuntar, de Ur Kavuntar, met wie ik overigens 
een goede verstandhouding had, korte vragen te stellen. Zodra ik trachtte een 
wat meer uitgebreid gesprek te beginnen, verklaarde hij het erg druk te hebben 
en onmiddellijk aan het werk te moeten. Enige andere Kavuntar en Pallar wei­
gerden met mij te spreken over wat dan ook; meestal bromden zij dan slechts de 
in het Engels vertaalde zin: 'It is all for their belly'. Het aantal non-responden-
ten was echter zo gering, dat het onderzoek daardoor niet werd bemoeilijkt of 
een 'bias' verkreeg. Bij navraag bleek steeds dat deze 'weigeraars' ook overigens 
bij de dorpelingen bekend stonden als moeilijk benaderbaar. Het was steeds een 
uitdaging om langs omwegen toch meer te weten te komen over het gedrag en de 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 9 



meningen van de mensen waarmee ik geen contact kon krijgen. 

Door de relatieve welvaart rond de stad Coimbatore werd het onderzoek niet 
noemenswaardig gestoord door voedselproblemen. In dit gebied kenden nog 
slechts enkele oude mensen het werkelijke hongervoedsel, namelijk de planten 
en wortels van planten die in tijden van uiterste nood tot voedsel konden wor­
den verwerkt. Toch kwam het bij met name de Cakkiliyar wel voor dat men zei : 
'Jullie vragen ons nu wel veel, maar geef ons liever iets te eten'. 

10 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



(A) Tamilnad, (B) Coimbatore,(C)de omgeving van de stad 

Coimbatore, en (D) de directe omgeving van Irupatur. 
Ih 

AVANASHI 
ROAD 

Vliegveld 

COIMBATORE 
PEELAMEDU ^ -d f 

IBUGUR 

COIMBATORE 

ANDHRA PRADESH 

; MADRAS 

$AA, S %> IRUGUR 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 11 



2. DE G E O G R A F I S C H E CONTEXT 

Evenals in het midden van de negentiende eeuw kan ook thans van het 
district Coimbatore nog worden gezegd dat: 'The inhabitants of this district, 
when compared with those of many other parts of India, enjoy great general 
comfort'1. De basis van deze relatieve welvaart was toen aanmerkelijk smaller 
dan nu het geval is en berustte vooral op gewassen als katoen. Vooral deze ka-
toenverbouw vormde het uitgangspunt voor het industrialisatieproces dat reeds 
van start ging in 1888 toen de Engelse ondernemer Stanes in Coimbatore een 
textielfabriek begon. Thans spreekt men over de agglomeratie Coimbatore-
Peelamedu-Singanallur-Ganapathi-Uppilipalayam als het 'Manchester van het 
zuiden' waarvan men verwacht dat het binnenkort ook het 'Detroit van India' 
zal zijn2. Het is zeker niet alleen gebleven bij de nog steeds belangrijke katoen­
spinnerijen; er zijn steeds nieuwe takken van industrie opgekomen zoals weve­
rijen, de fabricage van spin- en weefmachines, elektrotechnische industrie en 
kunstmestindustrie3. Coimbatore is eveneens belangrijk door de vooral met de 
katoenindustrie samenhangende onderzoeksinstituten en hogere opleidingen. 

Naast de industrie is de landbouw van groot belang gebleven op de relatief 
droge plateaus aan de oostzijde der Westelijke Ghats waar, binnen Tamilnad, 
de weersomstandigheden het sterkst variabel zijn. Deze gebieden staan onder 
invloed van de zuid-west moesson van eind mei tot in september en van de noord­
oost moesson van oktober tot ongeveer april. De meest zekere regenperiode 
is die van oktober en november; de neerslag in de maanden april en mei als 
gevolg van onweersbuien kan meevallen in de streek rond Irupatur4. De be­
langrijke marktgewassen komen vooral van de geïrrigeerde gronden (zwarte 
aarde en rode gronden van niet te geringe kwaliteit) en omvatten onder andere 
katoen, suikerriet en oliezaden (b.v. aardnoten). 

'Coimbatore has the highest Standard of life in Madras State. Paradoxically it has not 
been blessed by nature. Its soils are not fertile. It has the least quantity of rain among all 
the districts and no valuable mineral deposit can be found. The development of Coim­
batore district is, therefore, a tribute to the hard working people who inhabit the land'.5 

In het bovenstaande citaat uit de census van 1961 wordt zeker onvoldoende 
aandacht besteed aan het werk van Engelse industriële pioniers en aan de struc­
turele factoren die de industriële ontplooiing mogelijk hebben gemaakt. Wel 
meen ik dat het juist is bij de verklaring van de binnen India relatief belangrijke 
economische ontplooiing van Coimbatore een bijzondere plaats in te ruimen 
voor de economische mentaliteit van vooral de Tamil sprekende Velläla Ka-
vuntar en de Telugu sprekende Kamma- of Kammavar Naiytu (oorspronkelijk 
aangetrokken door de bij uitstek voor de katoencultuur geschikte zwarte aarde?). 
Beide kasten staan bekend om de grote nadruk die zij in hun denken en hande­
len leggen op politiek-economische factoren en met name op produktiviteit. We 
vinden bij hen vele harde werkers, die de gemaakte winsten herinvesteren en 
open staan voor vernieuwingen in produktietechnieken. De Velläla Kavuntar zijn 

12 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



minder dan de Kammavar Naiytu overgeschakeld op de industriële sector; de 
laatsten vormen thans de ruggegraat van het industriële leven van Coimbatore. 

Het onderzoeksdorp dat ik in deze studie Irupatur noem6, ligt ongeveer vijf­
tien kilometer ten oosten van de stad Coimbatore, ongeveer acht kilometer ten 
oosten van Peelamedu en ongeveer vijf kilometer ten noorden van het regionale 
marktcentrum Sulur, aan de hoofdweg die de stad Madras via Coimbatore ver­
bindt met de Keralese havens. De hoofdwegen zijn goed, maar de binnenwegen, 
die worden onderhouden door de dorpspanchäyats, zijn meestal ongeschikt 
voor ieder autoverkeer. Zou men bijvoorbeeld met een jeep van Irupatur naar 
het iets zuidelijker gelegen en tot het panchâyat-gebied behorende Nesavur 
willen gaan, dan is dat eigenlijk alleen mogelijk door eerst naar de stad Irugur te 
reizen en vandaar via een wat betere binnenweg naar Nesavur te gaan. Ook de 
binnenweg van Irupatur naar Adutur via de Äcän kulam is voor auto's onberijd­
baar. In de natte tijd vormen de binnenwegen zelfs voor door waterbuffels ge­
trokken karren en voor fietsers een groot probleem. 

In 1966 reikte de stadsbusdienst van Coimbatore met een half-uur-dienst tot 
het ongeveer twee kilometer westwaarts van Irupatur gelegen Merkupalayam; 
in 1967 werd de lijn met een uur-dienst doorgetrokken tot het oostelijk gelegen 

TABEL 1. Hoofdberoepenverdeling van de mannelijke werkende bevolking van Irupatur 
volgens eigen census december 1966.* 

I Landbouwer ; minstens 2 acres geïrrigeerde of 5 acres droge grond. 
II Landbouwer/landarbeider ; i tot 2 acres geïrrigeerde grond of 2 tot 

5 acres droge grond. 
III Landarbeider, dagloner 
IV Landarbeider, pannaiyâj : arbeider in vaste dienst vooral betaald 

in natura 
V Ambachtslieden 
VI Kappers en wassers 
VII Kooplieden 
VIII Winkeliers en caféhouders 
IX Priesters, astrologen en heiligen 
X Dorpsanchâyat ambtenaren 
XI Panchâyat Union ambtenaren 
XII Ambtenaren in staatsdienst inclusief tantals en wegwerkers 
XIII Constructiewerk, ook boorwerk 
XIV Arbeider in de metaalindustrie 
XV Arbeider in de katoenindustrie 
XVI Arbeider in overige industrieën 
XVII Overige arbeiders zoals vrachtwagenbestuurders, melkmannen en 

werkers in de zaak van hun familie (buiten de landbouw) 
XVIII Kantoorbedienden en katoendeskundigen 
XIX Eigenaar van industriële onderneming buiten Irupatur 

Totaal 

* : Zie voor een nadere, kastegewijze specificatie Bijlage A en C. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 13 

abs. 
102 

33 
160 

63 
29 
16 
28 
12 
10 
2 
5 

16 
21 
34 
92 
9 

21 
4 
1 

658 

/o 

16 

5 
24 

10 
4 
2 
4 
2 
2 
0 
1 
2 
3 
5 

14 
1 

3 
1 
0 

99 



Kilakkupalayam, waardoor de verbinding tussen Irupatur en de westelijke ste­
den aanmerkelijk verbeterde. Het industriële Naiytu P.S.G.-concern kocht in de 
jaren 1960 tot en met 1967 aan de oostzijde van het dorp grote terreinen voor de 
bouw van een nieuwe machinefabriek, waardoor het karakter van het dorp snel 
zal veranderen. 

Bij een analyse van tabel 1 blijkt zeker 30% van de mannelijke beroepsbevol­
king een werkkring buiten het dorp te hebben. 

De industriële activiteit binnen het dorp is gering, hoewel er op dat punt opmerkelijke 
ontwikkelingen zijn te constateren. In 1967 exploiteerde een lid van de dominante hoeren­
kaste der Kavuntar in het dorp een afroominstallatie voor melk. Een zeer lucratief bedrijf 
als men bedenkt, dat de afgeroomde melk als 'volle melk' voor een iets lagere prijs dan de 
coöperatieve melkfabriek berekende werd verkocht aan allerlei café's en fabriekscantines. 

Eén Kavuntar boer had een kleine rijstpeüerij bij het dorp laten bouwen en inrichten en 
de inbedrijfstelling daarvan wachtte op de overheidsvergunning, hetgeen eveneens het ge­
val was met de twee door een andere Kavuntar boer en door een Uppiliya Nâykkar ka­
toenkoopman ingerichte weverijen met ieder ongeveer tien elektrische weefgetouwen. 

Tabel 2 geeft een overzicht van de grondbezitsverhoudingen in Irupatur vol­
gens mijn census van 1966. 

TABEL 2. De grondbezitsverhoudingen in Irupatur volgens mijn census van 1966.* 

Aantal acres 
1- 5 
5-10 

10-15 
15-20 
20-25 
25-30 
30-35 
35-40 
40-45 
45-50 
50-55 
55-60 
60-65 

Aantal bedrijven 
121 
50 
12 
2 
3 
4 
0 
1 
2 
0 
0 
0 
2 

Totaal 197 met in totaal 1207i acres. 

* : Zie voor een nadere, kastegewijze specificatie Bijlage E. 

Bij de grotere bedrijven is het land juridisch verdeeld over familieleden, vooral zoons. 
Aangezien deze bedrijven toch nog een eenheid vormen wat betreft de bedrijfsvoering, is 
met deze juridische situatie geen rekening gehouden. Eén boer in het dorp bezit 56 acres 
land en leden van zijn gezin hebben tezamen ook nog 8i acres in eigendom. Dit landbezit 
is echter problematisch aangezien het grootste deel wordt opgeëist door schuldeisers; veel 
land is dus 'in court'. Deze 64J acre is opgenomen in de categorie '60-65 acre'. Het land­
bezit van tijdelijk in het dorp verblijvenden is niet in de tabel opgenomen, te meer omdat 
dit bezit zich meestal ver buiten Irupatur bevindt. 

14 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



De landbouw wordt hier bedreven op betrekkelijk kleine bedrijven waarvan 
de boeren eigenaar zijn. Slechts ongeveer 70 acres land (38 geïrrigeerd en 34 
droog) wordt gepacht door ruim vijfentwintig boeren en/of arbeiders. Een bij­
zondere groep vormen de drieëntachtig Pal Jar die in 1966 van de overheid 43 
acres en in 1967 32 acres land 'hadden gepacht' in de Äcän kulam, het irrigatie­
meer ten zuid-oosten van het dorp. De maximale hoeveelheid die de Pallar langs 
de oevers van het meer kunnen bebouwen, is ongeveer 50 acres. Grootgrond­
bezit, al of niet met absenteïsme gepaard, is en was in en rond Irupatur geheel 
onbekend. De grondversnippering is hier groot en ik krijg de indruk, dat deze 
zelfs reeds in de negentiende eeuw aanzienlijk was. De wat belangrijker bedrij­
ven zijn geen restanten van grotere boerderijen, maar hebben hun omvang vrij­
wel steeds bereikt door grondaankopen ten tijde van hun huidige eigenaars. Wat 
in deze streek vooral telt, is de hoeveelheid geïrrigeerd land die men bezit, im­
mers slechts daardoor kan men marktgewassen als katoen, suikerriet, tomaten, 
milakäy (chilly) of rijst verbouwen. De vroeger zo belangrijke teelt van tabak is 
na de Tweede Wereldoorlog uit deze streek geheel verdwenen en door de volgens 
de boeren te lage prijzen die de overheid betaalt, is ook rijst niet bijzonder in 
trek. 

Bij Irupatur is ongeveer f van de grond droog (püncai) en ^ geïrrigeerd vanuit 
waterputten (töttam). Werkelijk nat land, bevloeid vanuit rivieren, kanalen of 
meren (naficai), kennen we hier niet. De functie van het kleine meer in het dorp 
(de Vannär kuttai) en het na 1942 in het kader van de Grow More Food cam­
pagne gerestaureerde grote meer van 392 acres aan de zuid-oost zijde (de Äcän 
kulam)7 is in de eerste plaats het optrekken van het grondwaterpeil in de om­
liggende landerijen, waardoor de irrigatieputten daar meer water bevatten. De 
verbouw van suikerriet en katoen vinden we hoofdzakelijk aan de zuid-oost 
zijde van het dorp in de richting van het laatstgenoemde meer. Hier vinden we 
ook de chemisch en fysisch goede zwarte aarde. Ten westen van het dorp (ten 
zuiden van de hoofdweg Coimbatore - Avanashi), dus aan de zijde van de dor­
pen Merkupalayam en Maniakaranur wordt irrigatie weinig toegepast, aange­
zien het water uit de putten daar te zout is. Aan de westelijke dorpsgrens won­
nen de leden van de Uppära of Uppiliya Näykkar gemeenschap in vroeger tijden 
keukenzout uit bij de oppervlakte gelegen grondlagen. Ten noorden van de 
hoofdweg is het grondwater op veel plaatsen wel van goede kwaliteit, maar is de 
hoeveelheid onvoldoende voor irrigatie op grote schaal. 

Vanaf de hoofdweg gezien, ligt Irupatur in een dorre en vrij kale vlakte. Dit 
laatste ook omdat de droge gronden gedurende grote perioden van het jaar niet 
beplant zijn en de plantdichtheid daar overigens erg gering is. 

De gewassen verbouwd op de niet-bevloeide velden vragen slechts in enkele periodes 
van het landbouwjaar veel werk. Bij de hevige onweersbuien en het inzetten van de N.O.-
moesson in september-oktober begint het planten van de droge gewassen als cöjam (een 
sorgum soort), tinai (een gierst soort), cämai en varaku (gierst soorten), en peulvruchten 
als katalai (Bengali gram), uluntu (Black gram), paccaippayiru (Green gram), kollu (Horse 
gram), tuvarai (Red gram) en avarai (bonen). Tijdens de groei kan er wat uitgedund en 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 15 



gewied worden enl30totl40 dagen na het zaaien volgtdandeoogstin januari en februari. 
Als er in april-mei voldoende regen valt, ploegt men het 'droge' land en wacht men op de 
neerslag in september-oktober. Bij de 'droge' gewassen zien we dus vooral twee periodes, 
waarin er een beroep op de arbeidsmarkt wordt gedaan. 

Geheel anders staat het met de 'natte' gewassen, die gedurende het gehele landbouwjaar 
een behoorlijke vraag naar arbeidskrachten veroorzaken. 

Bij de rijst wordt in februari of zelfs al in januari een zaaibed aangelegd. Als de velden 
zijn klaar gemaakt (nat ploegen, egaliseren, enz.) volgt ongeveer 30 dagen na het zaaien 
het verplanten van de bibit. Dan volgen de werkzaamheden verbonden met irrigatie, het 
toevoegen van kunstmest, het bespuiten met insecticiden, en 30 dagen na het verplanten 
het eerste wieden. Dit gaat zo door en 100 tot 160 dagen na het zaaien volgt in vooral mei 
en juni de oogst. In augustus of september kan dan weer met rijst of katoen worden be­
gonnen. 

Ook katoen is een arbeidsintensief gewas door het ploegen, het maken van dijkjes en 
gleuven, irrigatie, wieden, het volgooien van de gleuven waarin geplant werd, besproeien 
met insecticiden, toevoeging van kunstmest, enz. Werd er geplant in augustus-september, 
dan valt de oogst in januari-februari. In maart-april worden dan de planten van de velden 
verwijderd, een zeer ruwe arbeid. 

De suikerrietstokjes kan men in bijvoorbeeld juli planten. Eerst egt men het land bij­
zonder fijn en plant dan de stokjes tussen kleine dijkjes. In de volgende dagen volgt irriga­
tie, het bemesten met ammoniumsulfaat, het bespuiten met insecticiden, het wieden, het 
dichtgooien van de gleuven waarin geplant werd en het weer brengen van aarde bij de stam 
van de plant. Ongeveer 10 maanden na het planten krijgen we dan in mei-juni de oogst. 
Van dezelfde planten kan drie tot vier maal worden geoogst over een periode van onge­
veer driejaren, steeds na een periode van 10 maanden. Het snijden van suikerriet kost veel 
tijd ; in 1967 namen 13 tot 14 acres ongeveer drie maanden in beslag. Ook de bereiding van 
de ruwe suikerblokjes, vaak op de boerderij gedaan vanwege het grote financiële voordeel, 
geeft veel werk. 

Voor groenten als tomaten, uien, kattarikkây (brinjal) en mijakây (chilly) zijn geen 
plant- en oogstperiodes aan te geven; het zijn alle 'natte' gewassen die het gehele jaar veel 
arbeid vergen. 

Een werkelijk tekort aan arbeidskrachten vinden we vooral in de Tamil-
maanden Ävani en Purattäci (respectievelijk half augustus tot half september en 
half september tot half oktober), als naast het werk op de bevloeide velden ook 
het ploegen, zaaien en wieden op de 'droge' velden plaatsvindt. Dit wil niet 
zeggen dat er in vele andere maanden een overschot aan arbeidskrachten zou 
zijn. Ondanks de installatie van elektrische waterpompen op de irrigatieputten 
sinds 1930-1935 is de behoefte aan arbeiders in de landbouw niet afgenomen. 
Ja, door de intensivering van de landbouw - arbeidsintensieve gewassen en uit­
breiding van het geïrrigeerde areaal - en het vele werk in verband met het slaan 
en onderhouden der hier noodzakelijkerwijze zeer diepe putten lijkt de agrari­
sche werkgelegenheid zelfs toegenomen. In het algemeen klagen de boeren over 
een tekort aan arbeiders door de zuigkracht van de industrie, waardoor het 
moeilijk is vaste knechten te krijgen uit de boeren-kasten en de lonen omhoog 
worden gedreven. Voor mannen lag het dagloon in 1967 tussen Rs. 2,50 en 3,50, 
voor vrouwen was dit Rs. 1,25 tot 2,008. Zie voor een vergelijking van de lonen 
der dagloners in Irupatur met die in of aanbevolen voor Tamilnad tabel 3. In 
het algemeen hangt de hoogte van het loon af van het seizoen en het aantal uren 
dat men per dag werkt (beginnen op het 'normale' tijdstip 10.00 u., of om 
7.00 u.). Bij contractarbeid kunnen de lonen hoger worden dan normaal. In 1967 

16 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



werd het verplanten van rijst als contractarbeid uitgegeven voor Rs. 30,00 tot 
35,00 per acre en de tien uur per dag werkende vrouwen verdienden dan tot 
Rs. 3,00 per dag. Voor het opruimen van de katoenplanten betaalden de boeren 
in 1967 ongeveer Rs. 16,00 per acre. Drie tot vier mannen kunnen een acre in 
een dag afwerken, waardoor zij kunnen komen tot een loon van Rs. 4,00 tot 5,00 
per persoon per dag, een bedrag dat ook gehaald kan worden bij bemesting 
op contractbasis. 

TABEL 3. Vergelijking van de landarbeiders- (dagloners) lonen in Rs. en per dag in Irupatur 
met die in Tamilnad. 
Werkdagen van acht uur voor mannen en van zeven uur voor vrouwen. 

Werkzaamheden 

1. Ploegen, c.q. zeer zware 
arbeid door volwassen 
mannen 

2.a. Werk voor volwassen 
mannen tijdens hoog­
seizoen (landegalisering 
enz.) 

b. Werk van volwassen vrou­
wen tijdens hoogseizoen 
(zaaien, verplanten, enz.) 

3.a. Werk van volwassen 
mannen buiten 
hoogseizoen 

b. Werk voor volwassen 
vrouwen buiten 
hoogseizoen 

Irupatur 
1967* 

3,50 

3,00 

1,75 

2,50 

1,25 

Tamilnad 
okt. 1967** 

2,42 

2,21 

1,49 

2,08 

1,45 

Aanbevelingen in mei 
1969 voor Tamilnad*** 

3,00 

3,00 

1,80 

2,50 

1,75 

* Lonen vastgesteld door eigen onderzoek. Ook in augustus 1970 waren de lonen der dag­
loners nog als in 1967. Informatie Tiru N.K. Subramaniam. 

** Eigen interpretatie van de gegevens van de Director of Statistics, Madras. Zie SONACHALAM, 
1970: 130. 

*** Eigen interpretatie van de 'Recommendations of One Man Commission on Agricultural 
Labour' van mei 1969. Zie SONACHALAM, 1970:190. 

De jaarinkomens van volwassen dagloners in de landbouw lagen in 1967 
tussen de Rs. 600,00 en de Rs. 950,00, waardoor zij nog steeds aanzienlijk min­
der verdienden dan volwassen fabrieksarbeiders in vaste dienst, wier jaarinko­
men tezelfdertijd wel tot Rs. 2000,00 kon oplopen. Dagloners in de industrie ver­
dienden ongeveer evenveel als die in de landbouw (vrouwen ongeveer Rs. 1,50 
per dag en mannen ongeveer Rs. 3,00 tot 3,50 per dag) en ook wegwerkers 
kwamen niet veel hoger. Dat sommigen dit werk verkozen boven arbeid in de 
landbouw lag vooral aan de grotere zekerheid van het werk en aan de betere 
vooruitzichten. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 17 



De volwassen pannaiyâls, de 'vaste' arbeiders die vooral in natura worden 
betaald, verdienden één caläkai ( = 3 0 vallam = 120 liter) van een graansoort9 

en Rs. 15,00 tot 20,00 per maand. De waarde van een caläkai van een graan was 
in 1967 ongeveer Rs. 60,00 (ongeveer Rs. 2,00 voor één vallam). Belangrijk is 
dat de pannaiyâls van hun landheren renteloze voorschotten kunnen krijgen tot 
een bedrag van ongeveer Rs. 500,00. Verder krijgen deze arbeiders, zoals ik zelf 
ook kon constateren, vaak nog twee maal per jaar 10 vallam van een graan (te­
zamen dus 80 liter) en twee nieuwe dhotis (omslagrokken) tijdens het Dipävali 
feest. De boer verstrekt hun een maaltijd als er 's nachts wordt gewerkt en zij 
mogen, als zij dat willen, zo nu en dan ook wel wat etensresten uit het huis van 
de boer meenemen. Het precieze inkomen van de pannaiyâl hangt vooral af van 
het werk, dat hij verricht en het loon is minder naarmate hij jonger is, een li­
chaamsgebrek heeft of, in verband met regels betreffende het inter-kaste gedrag, 
bepaalde werkzaamheden in en bij de boerderij niet mag verrichten. 

Bij jongere pannaiyâls constateerde ik de volgende minimum en maximum beloningen 
per maand. 
5 tot 10 jaar: min. 2 maaltijden per dag; max. 5 vajlam (20 liter) per maand en 2 maal­

tijden per dag. 
10 tot 15 jaar : min. 2 vallam per maand en 2 maaltijden per dag ; 

max. 10 valjam per maand en 2 maaltijden per dag. 
15 tot 20 jaar: min. 7 vallam per maand en 2 maal tij den per dag; 

max. 16 vaHam per maand en 2 maaltijden per dag. 
20 tot 25 jaar: min. 20 vallam; max. 30 vallam en een geldbedrag per maand. 

De kosten per maaltijd waren in 1967 ongeveer Rs. 0,25 voor jongens jonger dan twaalf 
jaar, en ongeveer Rs. 0,75 voor jongens ouder dan twaalf jaar. 

Een kleine categorie pannaiyâls prefereert geheel in geld te worden betaald. 
In 1967 ontvingen de volwassenen 30 maal Rs. 2,00 + Rs. 10,00 tot 15,00 = Rs. 
70,00 tot 75,00 per maand, of Rs. 840,00 tot 900,00 per jaar. 

Bij een vergelijking tussen de beloning van dagloners en pannaiyâls dienen 
we te bedenken, dat van deze laatsten wordt verwacht dat zij dag en nacht ter 
beschikking staan en op de boerderij slapen. Het is duidelijk, dat bij toename 
van het geïrrigeerde areaal de behoefte aan dergelijke vaste arbeiders op de gro­
tere bedrijven beslist niet afneemt. De waarde van het loon der pannaiyâls is 
vooral afhankelijk van de prijzen der granen. Toen de prijs van een vallam räki, 
cölam of tinai in 1966 nog Rs. 2,50 bedroeg, kwam het jaarloon van volwassen 
pannaiyâls boven de Rs. 1000,00. In 1967 was de prijs van een vajlam räki enz. 
na het aan de macht komen van de Dravida Munnetra Kazhagam regering van 
Anadurai echter nog slechts ongeveer Rs. 2,00 waardoor het jaarinkomen daal­
de tot ongeveer Rs. 850,00. Bij beide bedragen is geen rekening gehouden met 
verdere voordeeltjes in natura die het pannaiyälschap met zich brengt en de 
werkzekerheid, die ermee verbonden is. 

Men zou kunnen menen dat de pannaiyâls aan hun boeren gebonden zijn door 
de renteloze voorschotten. Deze gebondenheid moet men zich thans niet te 
groot voorstellen. De pannaiyâls in Irupatur en omgeving kunnen vrij gemakke­
lijk van werkgever wisselen waarbij de volgende boer de oude schuld over­
neemt10. Besluit een pannaiyâl om dagloner te worden, of wordt hij ontslagen, 

18 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



dan moet zijn boer maar zien dat hij het geleende geld beetje bij beetje terug­
krijgt. De betrekkelijke schaarste aan landarbeiders door de aanwezigheid van 
alternatieve werkgelegenheid (althans in 1967 en de direct voorafgaande periode) 
geeft de arbeiders een zekere macht. Het is ook deze arbeidsschaarste, die de 
boeren er toe dwingt om althans te trachten arbeiders door voorschotten aan 
zich te binden. De boeren kunnen slechts in overleg met de betrokken arbeiders 
een gedeelte van het geldloon ter aflossing inhouden; zij kunnen daarbij niet te 
eigenmachtig en streng optreden. Wordt de druk van de boeren op bepaalde ar­
beiders toch te groot, dan is migratie steeds een mogelijke uitweg voor de laat-
sten. Bij gesprekken met zowel Kavuntar boeren als met landarbeiders van de 
Valaiyar en Cakkiliyar, kasten die relatief veel pannaiyäls voortbrengen, bleek 
steeds weer dat schulden noch een reden waren voor het worden van pannaiyäl, 
noch een doorslaggevende reden om pannaiyäl te blijven. Tot slot moet ik hier 
opmerken dat het aantal volwassen pannaiyäls betrekkelijk gering is: het aantal 
pannaiyäls ouder dan twintig jaar bedroeg in 1967 ruim 47 % van het totaal. Ge­
heel in tegenstelling tot elders gedane constateringen11 is het hier juist zo, dat 
velen slechts tot hun huwelijk pannaiyäls willen zijn, maar daarna 's nachts bij 
vrouw en kinderen thuis willen verblijven. Ik ben mij er van bewust, dat deze 
situatie in vroeger tijden geheel anders kan zijn geweest. Vermoedelijk kon er 
door het ontbreken van alternatieve werkgelegenheid en van mogelijkheden tot 
migratie nog in de negentiende eeuw worden gesproken van onvrijwillige dienst­
baarheid aan de klasse der boeren, thans echter zou een dergelijke aanduiding 
voor de gebieden rond de industriële centra van het district Coimbatore beslist 
onjuist zijn. 

Het is bijzonder moeilijk na te gaan in hoeverre er sprake is van een vermin­
dering van het aantal pannaiyäls. Er is aan hen zeker wel behoefte op de grotere 
bedrijven met geïrrigeerd land. Toch meen ik dat hun aantal afneemt. Enerzijds 
bestaan er van de zijde der arbeiders grote bezwaren tegen deze arbeidsrelatie, 
waar zij wel buiten kunnen door de vrij constante behoefte aan dagloners en de 
vrij goede betaling van dagarbeid, en door de aanwezigheid van alternatieve 
werkgelegenheid. Anderzijds is het voor de boeren door de inflatie steeds minder 
aantrekkelijk in natura te betalen. Ik ben geneigd de om politieke redenen sterk 
verlaagde graanprijzen van 1967 te zien als een betrekkelijk tijdelijk verschijnsel, 
hoewel deze prijsverlaging standhield tot zeker augustus 1970 (mijn laatste in­
formatie uit Irupatur) en wellicht ook nog daarna. Voor vele boeren is betaling 
in natura ook bezwaarlijk omdat zij zich vooral toeleggen op de verbouw van 
suikerriet, katoen en groenten. 

Ook de betaling in natura van diensten en goederen aan anderen dan pannai­
yäls neemt af. We vinden dit nog slechts bij een aantal van die boeren, die over 
voldoende graan beschikken voor de betaling van de kapper, de wasser en de 
grofsmid-timmerman. De kapper ontvangt dan per jaar tien tot twaalf vallam 
graan voor een gezin dat meer dan één man omvat, de wasser krijgt per jaar vier 
vallam per hoofd en de grofsmid-timmerman vraagt tien vallam per ploeg per 
jaar, waarbij hij dan ook op zich neemt de overige traditionele landbouwgereed-
schappen te leveren en te onderhouden. We kennen hier geen betaling in natura 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 19 



van de pottenbakker of mandenmaker. Wel ontvangen de Pantäram en Tottiya 
Näykkar priesters een niet onbelangrijk deel van hun inkomen in natura. In het 
algemeen kunnen we opmerken, dat de bij ceremoniën aanwezige priesters, kap­
pers, wassers, goudsmeden, trommelaars of begeleiders veelal een gedeelte van 
hun loon in natura ontvangen. Dat de betaling in graan en de vaste relatie voor­
al met de kappers vermindert, komt mede doordat steeds meer mensen zich in 
de steden laten scheren en knippen. 

Vragen wij ons nu af in hoeverre het dorp Irupatur kan worden opgevat als 
een eenheid. Allereerst noem ik in de economische, politieke en sociale sfeer en 
op het gebied van de 'Little Tradition' van deze streek kenmerken waarvan ik 
aanneem, dat zij reeds lang gelden. Daarna komen kort enige veranderingen ter 
sprake. 

Met 'Little Tradition' bedoel ik de specifieke structurele en culturele configuratie op 
lokaal niveau, die enerzijds een variant is van de overkoepelende, grote gebieden of zelfs de 
gehele Hindoeïstische wereld omvattende, civilisatie, zonder dewelke zij ook moeilijk ver­
klaarbaar is. Anderzijds bezit deze Little Tradition elementen die afkomstig zijn uit een 
geheel andere cultuur dan die, welke de Great Tradition in hoogste vorm vertegenwoor­
digt, en bevat zij elementen, die het leven in een semi-autarkische en politiek semi-auto-
nome geografische eenheid met zich brengt. Voor de culturele zijde der Hindoe Great 
Tradition geeft MCKIM MARRIOTT (1955: 191) de volgende omschrijving: '...the literate 
religious tradition, embodied in or derived from Sanskrit works which have a universal 
spread in all parts of India.' 

In de economische sfeer was en is het dorp slechts zeer gedeeltelijk een een­
heid. Het dorp heeft buiten de woonkern geen eigen territorium. De landerijen 
van boeren uit Irupatur lopen geleidelijk over in die van boeren uit andere dor­
pen. De enige manier om te weten te komen, tot welk dorp de op hun bedrijven 
buiten de nederzettingen wonende boeren moeten worden gerekend, is, deze 
mensen te vragen waartoe zij zich rekenen. Het grote irrigatiemeer ten zuid­
oosten van Irupatur behoort niet duidelijker tot dit dorp dan tot Nesavur of 
Adutur. Het enige dat dit irrigatiebekken wat meer aan Irupatur bindt, is, dat 
de twee vroegere Brahmaanse eigenaars van dit land in Irupatur woonden en 
dat de 'toevallig' in dit dorp aanwezige Pallar gemeenschap bepaalde cultivatie-
rechten heeft op drooggevallen stukken land in het meer. De landarbeiders die 
men in dienst heeft, betrekt men zeker niet alleen uit het eigen dorp. Vrijwel 
iedere ploeg arbeiders bestaat uit mensen afkomstig uit verschillende dorpen. 
De hogere kasten van Irupatur kunnen in het dorp zelf terecht voor de belang­
rijkste ambachtslieden en dienstenverlenende groepen. Maar dorpelingen schro­
men toch niet gebruik te maken van de diensten van mensen uit andere dorpen ; 
ook leden van hogere kasten maken bijvoorbeeld wel gebruik van wassers uit 
andere dorpen. En dan spreek ik nog niet van de lage kasten, die voor allerlei 
dienstenverlening zijn aangewezen op andere dorpen en steden. Omgekeerd is 
het bepaald niet zo, dat de ambachtslieden en dienstenverleners slechts werken 
voor klanten uit Irupatur. Dit laatste is nog sterker het geval bij in Irupatur 
woonachtige specialisten die in omliggende dorpen niet aanwezig zijn. De 
Pantäram priesters doen bijvoorbeeld ook dienst in de tempels te Maniakaranur 

20 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



en de Tottiya Nâykkar priester heeft zijn Perumäl tempels ook in de dorpen 
Vellanaipatti en Seraiampalayam. De Paraiyar trommelaars en kompu-blazers 
van Irupatur verrichten hun functies voor bepaalde kasten in twaalf dorpen, 
waarbij zij assistentie vragen aan kastegenoten uit Kilakkupalayam en/of Rasi-
palayam, als zij het werk niet aankunnen. 

Ook in vroeger tijden moet er een belangrijke goederenstroom uit en naar het 
dorp zijn geweest. Marktgewassen als tabak, katoen of bepaalde groenten en 
peulvruchten worden hier reeds lang verbouwd en verkocht op nabijgelegen 
markten die, voor een deel der produkten zelf ook weer onderdeel vormden van 
een uitgebreid marktnetwerk. Ook de zoutwinning - in handen van de Uppiliya 
Nâykkar die bij hun werk wellicht ook de Ottar (Steenhouwers enz.) niet kon­
den missen - koppelde de dorpseconomie aan de buitenwereld. 

Op politiek gebied was en is het dorp duidelijker als eenheid te herkennen. Het 
dorp heeft steeds een bestuur gekend, dat zich uitsluitend bemoeide met Iru­
patur en waarin de inwoners van andere dorpen geen rol speelden. Deze Ur 
küttam heeft steeds bestaan uit de volwassen mannelijke leden der Kavuntar 
kasten, maar zij oefende zeker ook gezag uit over de andere in Irupatur aan­
wezige kastegroepen. Het traditionele leiderschap en de strijd hierover tussen 
verschillende clans was steeds ook een kwestie, die slechts de Kavuntar van 
Irupatur aanging. De rechtspraak door de Ur küttam en door ad hoc panchâyats 
van Kavuntar landheren betroffen steeds zaken binnen het dorp. Wee het lid 
van een lagere kaste uit een ander dorp, dat wordt berecht. Hem wordt onmid­
dellijk ten laste gelegd dat hij zich als gast niet goed heeft gedragen. Zulk een 
'vreemdeling' kan zich vrijwel niet verdedigen, omdat er in het dorp niemand 
voor zijn rechten opkomt. Ook bij de berechting van mensen uit andere dorpen 
door kaste-panchäyats krijgen we de indruk, dat zij enigszins als vogelvrije 
vreemdelingen worden beschouwd, al zijn het dan ook kastegenoten. Het ge­
voel van eenheid binnen het dorp blijkt ook bij die gevallen, waarin de dorpe­
lingen trachten de interne vuile was - en dat kan zelfs een moord zijn - zelf te 
regelen zonder inschakeling van machten buiten het dorp. De neiging om binnen 
het dorp tot een regeling te komen is echter niet bij alle kasten even sterk. Fac­
tiestrijd binnen de dominante boeren-kaste of andere in het dorp aanwezige 
groepen had en heeft nooit vertakkingen naar andere dorpen. 

Bij de sociale structuur denken we in de eerste plaats aan het binnen een dorp 
voorkomen van verschillende kaste- of tribale groepen. De vraag doet zich 
daarbij voor of zij de eenheid van het dorp slechts verzwakken, doordat zij ieder 
apart gemeenschappen vormen, of dat zij door hun tezamen voorkomen in de 
nederzetting bijdragen tot de eenheid van het dorp. Dit laatste zou vooral het 
geval zijn als deze groepen binnen het dorp geheel complementair waren en 
tezamen een zelfgenoegzame eenheid zouden vormen. Een oppervlakkige ver­
kenning maakt duidelijk, dat de dominante boeren-kaste zich in Irupatur al of 
niet bewust heeft omringd met groepen, waardoor zij zich verzekerd weet van de 
aanwezigheid van de noodzakelijke specialisten en arbeiders. Het is juist een 
meer nauwkeurige observatie die ertoe leidt, dat we het complementaire karak­
ter der aanwezige groepen op bepaalde punten in twijfel trekken. Bij deze be-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 21 



spreking van de geografische context laat ik het echter bij een eerste indruk en 
daarin is het erkennen van dit elkaar aanvullende karakter op dorpsniveau al­
thans voor Irupatur onvermijdelijk. Het is begrijpelijk dat door de differentiële 
groei of afname van de verschillende groepen er kasten zijn die voor hun be­
staan aangewezen raakten op een ruimer territorium dan het dorp en dat ande­
ren moesten gedogen, dat 'broeders' van buiten het dorp ter assistentie snelden. 
Ondanks het complementaire karakter op lokaal niveau geeft de verdeling in 
kastegroepen het dorp een sterk gesegmenteerd karakter en betekent ook de 
binding van deze segmenten met verwante segmenten in andere dorpen en 
steden, dat het dorp slechts één van de vele 'communities' is waartoe zijn in­
woners behoren. Voor hen die niet door grondbezit, een vaste klantenkring, of 
het bezit van een goed huis aan het dorp gebonden zijn, biedt de aanwezigheid 
van kastegenoten en familie in andere dorpen de mogelijkheid tot tijdelijke of 
permanente migratie die vooral bij de arme kasten aanzienlijk lijkt. 

We vinden in deze streken geen dorpsexogamie; men houdt zich slechts aan de 
exogamie der afstammingsgroepen en acht bepaalde huwelijksrelaties preferen­
tieel. Deze afstammingsgroepen zijn, evenals de groepen van naaste verwanten 
en aanverwanten, gemeenschappen waarmee men zich op bepaalde momenten 
identificeert en die geheel los staan van het dorp. De clans van in ieder geval een 
aantal kasten in Irupatur bezitten tempels of andere heiligdommen en soms 
eigen priesters in andere dorpen. 

Als belangrijke eenheid vindt men het dorp in de sociale sfeer vooral weer 
terug, als men zich afvraagt, wat de territoriale eenheid is waarbinnen het ge­
drag statusrelevant is en waarbinnen de sociale controle effectief is voor de 
handhaving der normen. Deze eenheid is in ieder geval het dorp en het hangt af 
van de economische en sociale contacten van een individu of huishouding welk 
ruimer territorium eveneens geldt als eenheid waarbinnen het gedrag status-
relevant is en wordt gecontroleerd. Op de vraag in hoeverre er binnen het dorp 
een 'fund of common knowledge' (BAILEY, 1971: 4) bestond en bestaat betref­
fende alle leden van de dorpsgemeenschap, wordt nader ingegaan in paragraaf 
5.6.4. 

Ik kan geen uitspraak doen over eventuele eigenaardigheden in de 'Little 
Tradition' van Irupatur, omdat ik geen vergelijkende studie heb gemaakt in het 
culturele vlak. Ik vermoed dat Irupatur in dit opzicht vergelijkbaar is met die 
dorpen aan zijn oost- en zuidzijde, die eveneens Centalai Velläla Kavuntar als 
dominante boeren-kaste bezitten. Dit is eveneens het geval aan de westzijde met 
bijvoorbeeld het dorp Merkupalayam, maar het schijnt, dat er tussen Irupatur 
en dit dorp een zekere traditionele scheidslijn loopt die zich bijvoorbeeld mani­
festeert in het niet zenden van delegaties naar eikaars tempelfeesten (zie ook 
4.6.1., de slotopmerkingen bij het Märiyamman feest). Bij deze tempelfeesten 
blijkt trouwens hoe relevant het dorp als eenheid is. Enerzijds vormt het feest 
rond de belangrijkste godheid in deze dorpen, de godin van de koepokken, 
Märiyamman, voor het dorp waar het wordt gehouden een gebeurtenis waarin 
vrijwel alle kasten van het dorp een omschreven rol spelen. Evenals bij bepaalde 
andere feesten wordt, of beter werd, hier de integratie der verschillende kasten 

22 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



en de eenheid van het dorp benadrukt. Bepaalde dorpen zenden op bepaalde 
dagen van het Märiyamman feest delegaties naar de tempel van het dorp waar 
het feest wordt gevierd en zij worden daar in een bepaalde volgorde ontvangen. 
Deze delegaties bestaan uit een afvaardiging van de dominante kaste-groepen in 
de verschillende dorpen met hun eigen trommelaars en verdere begeleiders, dus 
met mensen van die andere kasten, die aan de dominante groepen steeds rituele 
diensten verlenen. Zo'n delegatie vertegenwoordigt dus de kern van de kasten 
van een dorp. Dit betekent niet dat bij alle religieuze feesten de relevantie van 
het dorp blijkt. Bezie ik de Vëtacami tempel aan de Äcän kulam bij Irupatur met 
zijn Pallar priesters uit dit dorp, dan moet ik constateren dat zowel de inwoners 
van Irupatur als die uit Nesavur, Adutur en zelfs van andere dorpen zeer ge­
ïnteresseerd zijn in deze tempel en zijn jaarlijkse feesten. Een nieuwe tempel was 
in 1967 in aanbouw, gefinancierd met geld van Kavuntar uit Irupatur en Nesavur. 
Er zijn tal van tempels in de dorpen bij Irupatur voor wier feesten in een wijde 
omgeving wordt gecollecteerd. 

Bezien wij thans enige veranderingen. Voor zover het dorp vroeger een belang­
rijke gemeenschap was in de reeks van gemeenschappen waartoe men door ge­
boorte of huwelijk behoorde, wordt deze eenheid reeds enige tijd aangetast door 
de toenemende incorporatie van het dorp in overkoepelende politieke en econo­
mische structuren, die haar invloed op veel gebieden doet gevoelen. Centraal 
staat hierbij de vooral sinds de Engelse tijd en nog meer sinds de Onafhankelijk­
heid krachtiger wordende staatsorganisatie. Deze houdt zich steeds intensiever 
bezig met het economische, politieke, sociale en culturele leven van de onder 
haar ressorterende bevolking. Reeds vroegere heersers begrepen dat de sleutel 
tot deze machtsvergroting lag in een verbetering van de communicatiesystemen, 
maar het waren in deze streken de Engelsen, die over de middelen en kennis be­
schikten om de nodige wegen, spoorwegen en vliegvelden aan te leggen en de 
telefoon- en radioverbindingen tot stand te brengen, waardoor de mensen op een 
veel directer wijze dan vroeger konden worden bereikt. 

De economische verbondenheid van het dorp Irupatur met een zeer ruime 
omgeving is niet alleen toegenomen doordat vele inwoners buiten de dorps­
economie werken, maar ook omdat de dorpseconomie zelf sterker verbonden is 
met de nationale en internationale economische structuur. Verbeterde commu­
nicatie en marktincorporatie brengen nieuwe behoeften en vergroten de moge­
lijkheden om oude en nieuwe behoeften buiten het eigen dorp te bevredigen, zij 
het niet voor allen in dezelfde mate. De traditioneel in de dorpen aanwezige 
groepen van dienstenverleners als wassers en kappers, of van ambachtslieden 
als grofsmeden, goudsmeden, pottenbakkers en mandenmakers geraken hier­
door in moeilijkheden. Ik krijg de indruk, dat de economische positie van deze 
groepen in Irupatur nog relatief goed is in vergelijking met de situatie van be­
roepsgenoten in vele andere dorpen, en wel doordat een aantal van hen een 
zeker aanpassingsvermogen toont en zijn activiteiten uitbreidt tot omliggende 
dorpen en steden. Zo werken de drie goudsmeden in werkplaatsen in naburige 
steden, bezitten twee wassers een klantenkring in Peelamedu, heeft één van de 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 23 



kappers een zaakje aan de hoofdweg in Merkupalayam, en werken ook de twee 
pottenbakkers, de twee belangrijkste mandenmakers en vele metselaars/steen­
houwers voor klanten in een wijde kring van dorpen en steden. Hun inkomens 
maken echter duidelijk, dat slechts enkelen van hen wat beter af zijn dan de land­
arbeiders (Rs. 750 tot 950 per jaar) en dat slechts zeer weinigen het inkomen 
bereiken van een meer geschoolde industrie-arbeider in vaste dienst (Rs. 1800 tot 
1900 per jaar). Bij een verder opdringen van industriële produkten en een gro­
tere discrepantie tot voorzieningen in de steden zal de positie van velen van hen 
verder verslechteren en zullen nog meer leden van deze kasten moeten uitzien 
naar andere beroepen. Ik wijs er hier op, dat de Cakkiliyar van Irupatur en om­
geving geen leer meer looien en bewerken; nog slechts één van hen repareert 
leren schoeisel. 

De landbouw wordt hier thans beheerst door marktgewassen, gestimuleerd 
door projecten van staatswege, waarvoor bijvoorbeeld kunstmest en insecticiden 
nodig zijn die van elders moeten komen. Hiervoor is weer nodig van buiten af­
komstig kapitaal en moeten voor de afzet der produkten veel intensieve con­
tacten met allerlei marktcentra worden onderhouden. De belangrijkste gevolgen 
van deze reeds tientallen jaren geleden begonnen 'openlegging' van het dorp zijn 
een toenemende oriëntatie van de grotere boeren en van hen die buiten de dorps­
economie werken op groepen en geografische eenheden die het dorp verre te 
boven gaan. De markteconomie en de sterke stijging van de levensstandaard 
(het levenspeil waarnaar men streeft) maakt ook, dat steeds meer 'singlestranded' 
of 'single-interest' relaties ontstaan en de 'multistranded' of 'multiplex' relaties 
in betekenis afnemen. De 'nation-orientedness' wint het bij steeds meer mensen 
van de 'community-orientedness'12, met dien verstande dat dit voor elite groe­
pen sterker het geval is dan voor de meer arme en afhankelijke groepen in de 
dorpen. Een uitvloeisel hiervan op lokaal niveau is een nog sterkere nadruk op 
economische en politieke factoren, een daardoor sterker endogaam karakter 
van de elite groepen en vervreemding van de armere secties der eigen kasten en 
van de vanouds van hen afhankelijke andere kasten. In Irupatur zien we bij­
voorbeeld dat de grotere boeren buiten het dorp bij hun landerijen gaan wo­
nen13, hetgeen zij in eerste instantie trachten te rationaliseren door te wijzen op 
de werkzaamheden in verband met irrigatie. Zeker zo belangrijk lijkt mij echter, 
dat zij los willen staan van armere, in het dorp wonende familieleden en kaste-
genoten, en dat zij minder last willen hebben van wat in het Engels vertaald 
'bad language' werd genoemd als gevolg van het door hen minder nauwgezet 
nakomen van verplichtingen tegenover familie en kaste. Er is bij de rijkeren van 
Irupatur een duidelijke tendens om steeds minder deel te nemen aan dorps­
festiviteiten. In de café's komen zij vrijwel niet, en hun vrouwen mogen niet aan 
feesten deelnemen waar ook armere kasteleden bij aanwezig zijn. Daar waar hun 
aanwezigheid door kaste- en/of familieverplichtingen vereist is, vertonen zij 
slechts eventjes hun gezicht zonder deel te nemen aan gemeenschappelijke maal­
tijden. 

Niet dat de rijkeren zouden opvallen door hun 'conspicuous leisure' en 'conspicuous 
consumption'. Geen sprake van. Vrijwel alle winst wordt gestoken in verbetering van de 

24 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



bedrijven. De levenswijze der Kavuntar is bepaald sober te noemen. Treffend is dat vooral 
de rijkste en oudste boeren 's nachts op een simpel 'cot' bij hun runderen slapen. De klei­
nere boeren, vaak tevens arbeiders, trachten meestal door een zeer sober leven geld over 
te houden om een graantje mee te pikken van de in 1966/1967 reeds stormachtige ontwik­
kelingen op het gebied van verbeterde plantenrassen, kunstmest, insecticiden enz. Zo zien 
we dat enkele kleine boeren bij voorbeeld tezamen een irrigatieput bij hun landerijen 
trachten te slaan. De risico's van duizenden rupies, die grote en kleine boeren durven te 
nemen als het gaat om het slaan van putten, kwamen mij steeds voor als zeer groot. Zon­
der proef boringen gaat men de zeer diepe putten in de rotsachtige bodem uithouwen met 
alle gevaar slechts te stoten op onbruikbaar zout water. Bijna aandoenlijk zijn de verre 
nachtelijke tochten die worden ondernomen voor het transport van op de zwarte markt 
gekochte explosieven (voor de putten), kunstmest, insecticiden en veredelde zaden als de 
community development de vraag naar deze Produkten weer eens niet aan kan. 

Wa t betreft de politieke structuur is I rupatur thans tezamen met nog twee 
andere dorpen opgenomen in één dorpspanchäyat. Desondanks regelt het dorp 
nog heel wat eigen zaken en vinden we de belangrijkheid van het dorp zo nu en 
dan ook terug in de werking van de nieuwe structuur. 

De afzonderlijke eenheid der dorpen kan men bijvoorbeeld aflezen aan de uitslagen van 
de directe verkiezing van de 'panchäyat president' in juli 1970. De zittende voorzitter uit 
Irupatur (in de tabel aangeduid met I) stond toen opnieuw kandidaat en 'natuurlijk' kwam 
er een tegenkandidaat, eveneens een Vejlâja Kavuntan, uit Nesavur (aangeduid met N). 
De stemuitslag voor de dorpen was als volgt14. 

TABEL 4. Stemuitslag van de panchäyat president verkiezingen 1970. 

I: kandidaat uit Irupatur; N: kandidaat uit Nesavur. 

Dorpen 
Irupatur 
Nesavur 
Maniakaranur 

I 
998 
25 

406 

N 
49 

794 
134 

Totaal 1429 977 

Ik krijg de indruk, dat men thans veelvuldiger een beroep doet op de over­
heidsorganen die voor rust en orde moeten zorgen dan vroeger. Dit zou er dan 
op wijzen, dat men minder het gevoel heeft binnen het dorp te moeten komen 
tot een oplossing van conflicten en dat het vertrouwen in de eigen leiders min­
der groot is. 

Het is niet mogelijk te stellen, dat alle veranderingen in de sociale structuur 
leiden tot de ondermijning van de relevantie van het dorp. Tot deze veranderin­
gen behoort immers ook de verzwakking van allerlei structuren waardoor men 
vroeger deel uitmaakte van andere entiteiten dan het dorp 1 5 . We kunnen hierbij 
denken aan het in deze streek vrijwel geheel verdwijnen van overkoepelende 
kaste-organisaties en aan een ernstige verzwakking der clan-organisaties en 
clan-loyaliteit bij vele kasten. Is het dorp door deze wijzigingen belangrijker 
geworden als leef- en identificatie-éénheid? Ik meen van niet. Het individuali­
seringsproces, de toenemende 'nation-orientedness', en de desintegratie van het 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 25 



lokale kastensysteem (let wel, niet zo zeer van de kasten) doen afbreuk aan de 
betekenis van het dorp, om nog maar te zwijgen van de toename der 'single-
stranded' relaties naar buiten, en de opbouw van 'multistranded' patronage­
relaties met personen en groepen buiten het dorp, waardoor vooral de lokale 
elite het verlies aan steun in het dorp probeert te compenseren en haar bestaan 
zeker tracht te stellen. Feesten die oorspronkelijk het gehele dorp betreffen en 
waarin de saamhorigheid der verschillende kasten tot uiting moet komen, zijn 
steeds moeilijker te organiseren ; ze verdwijnen of worden tot feesten van bepaal­
de kasten, waaraan de anderen niet op georganiseerde wijze deelnemen. In deze 
studie zullen we voorbeelden daarvan tegenkomen. Het dorp blijft echter be­
langrijk als territorium waarbinnen het gedrag statusrelevant is. 

Vooral B. S. COHN (1971:147) benadrukt, dat het dorp in de Engelse tijd belangrijker is 
geworden als eenheid en dat ook thans bijvoorbeeld door afschaffing van groot grondbezit 
de relevantie van het dorp eerder wordt versterkt dan ondergraven. Op deze stelling is 
zeker kritiek mogelijk, omdat COHN voorbij gaat aan de institutionele incorporatie en 
markt-incorporatie van het platteland vanuit administratieve en industriële centra16, aan 
de verzorgingsstaat die zich in meerdere of mindere mate tracht te bekommeren om wel­
vaart en welzijn van de mensen tot in de 'verste uithoeken', en aan de staat die rust en 
orde tot op lokaal niveau tracht te handhaven. Traditionele, dorp en huishouding over­
koepelende structuren verdwenen en verdwijnen inderdaad, maar daardoor ontstaat geen 
leemte waardoor het dorp als eenheid belangrijker wordt. Integendeel. 

Ik krijg de indruk dat allerlei specifieke trekken van de eigen culturele 'Little 
Tradition' verdwijnen door het secularisatieproces en door de incorporatie van 
het dorp in een meer nationale cultuur (een Indiase met specifieke Tamil trek­
ken?), waar allerlei Westerse invloeden op hebben ingewerkt. Hoewel het onder­
werp in deze studie weinig ter sprake zal komen, heb ik kunnen constateren, dat 
door de grote vereenvoudiging van ceremoniën en rituelen de culturele verschil­
len tussen de kasten binnen het dorp vermoedelijk veel minder groot zijn dan 
voorheen en hetzelfde kunnen we ook constateren bij eetgewoonten en kleding. 
Nieuwe onderscheidingen ontstaan, maar nu op klassebasis. 

Vergelijken we tot slot de ontwikkelingen die zich sinds de eeuwwisseling voor­
deden in Irupatur met die, beschreven door DAVID WASHBROOK (1973: passim) 
voor de 'droge' en de 'natte' landbouwgebieden van de voormalige 'Madras 
Presidency', dan constateren we grote verschillen tussen Irupatur en Wash-
brook's model voor het 'droge' gebied17. De 'afwijking' die Irupatur en om­
geving te zien geeft, is zó groot, dat vergelijking met het model voor de 'natte' 
gebieden zelfs meer voor de hand ligt. 

Voor de 'droge' gebieden beschrijft WASHBROOK, hoe de grote meerderheid van de kleine 
boeren na 1880 door toenemende verschuldiging onderworpen raakte aan een kleine rura­
le elite van politiek-economisch steeds belangrijker wordende grotere boeren, die hun 
macht ook in de stedelijke sfeer steeds verder uitbreidden. Door de specifieke wijze van 
overheidsingrijpen verkregen de tot deze kleine elite behorende erfelijke dorpshoofden 
(dorps-munsiffs) en accountants (karnams) vergaande bevoegdheden op het gebied van 
bestuur, rechtspraak en belastingheffing. Een dergelijke kleine rurale elite ontstond niet in 
de 'natte' gebieden. De autonomie van de dorpsgemeenschappen werd hier snel onder-

26 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



graven door de vele contacten tussen stad en platteland en de trekarbeid op grote schaal in 
verband met de verplanting en oogst van rijst. Monopolisering van afzet en krediet in 
handen van weinigen was er onmogelijk. Washbrook meent, dat er in de delta-gebieden na 
1900 zóveel mensen betrokken waren bij het leven in de regionale stedelijke centra, dat de 
rurale samenleving daar beter kon worden gekarakteriseerd als 'stedelijk achterland' dan 
als een collectie van aparte dorpen (blz. 515). Door het ontbreken van een sterke elite 
leidde decentralisatie hier vaak tot chaos op het gebied van bestuur, de handhaving van 
rust en orde en de inning van belastingen (blz. 515 en 516). De nauwe betrokkenheid bij 
het stedelijke leven betekende, dat het platteland reeds vroeg geheel open lag voor de in­
vloed van politieke en religieuze bewegingen en leiders. 

In de dorpen ten oosten van de stad Coimbatore ontstond er bij de belang­
rijke markt- en industriële centra geen kleine rurale elite die de relaties met de 
stedelijke wereld monopoliseerde. Door de vele mogelijkheden tot afzet van 
Produkten, het verkrijgen van krediet en werkgelegenheid buiten het dorp 
waren en zijn de machtsconcentraties op lokaal terrein niet alleen gering, maar 
ook vrij weinig constant wat betreft de families die deze macht bezaten en be­
zitten. Wel zien we in Irupatur, dat de Centalai Velläla Kavuntar als kaste land 
verkregen hebben ten koste van andere kasten, maar koop, verkoop en grond-
verdeling bij erfenissen maakten, dat er binnen de dominante kaste steeds een 
zekere spreiding van het landbezit optrad, waarbij de belangrijkheid van lineages 
en kleinere familie-eenheden niet constant bleef. De vele contacten met de ste­
den maakten en maken, dat het politieke leven niet wordt beheerst door een 
kleine elite. Ook aan het begin van deze eeuw vonden we hier geen lokale lei­
ders, die met behulp van onder hun bescherming staande 'gangs' hun wil op­
legden aan de bevolking en vijanden bestookten en plunderden. Het politieke 
leiderschap was en is verdeeld over verschillende families en zelfs over verschil­
lende kasten. 

Tot na de Onafhankelijkheid was het munsiff-schap in handen van een Brah-
maanse familie die het leiderschap in het dorp moest delen met de voormannen 
van de verschillende Kavuntar lineages en met de karnam, eveneens een Brah­
maan, zij het van een geheel andere en minder welgestelde familie. De huidige wei­
nig belangrijke Kavuntar munsiff (woonachtig te Maniakaranur) heeft naast zich 
(a) de gekozen voorzitter van de dorpspanchâyat, (b) de traditionele Ur Kavuntar, 
eveneens Centalai Velläla Kavuntar (woonachtig te Irupatur), maar behorende 
tot andere afstammingsgroepen, en (c) de nog steeds Brahmaanse karnam. Rijk­
dom en macht waren en zijn in Irupatur en omliggende dorpen zo verdeeld, dat 
de basis ontbreekt voor hechte met elkaar wedijverende facties, die de kaste­
grenzen doorkruisen en als zuilen in de kastensamenleving staan. Evenals bij 
WASHBROOK'S model voor de 'natte' gebieden lag het platteland rond de regio­
nale centra van het mid-westen van Coimbatore reeds vroeg open voor de in­
vloed van politieke bewegingen en leiders (zo bood de Pallar wijk van Irupatur 
tijdens de woelingen voorafgaande aan de Onafhankelijkheid volgens mijn zegs­
lieden herhaaldelijk een schuilplaats aan communistische leiders), en schakelde 
men reeds snel de politie en rechtbanken van deze centra in bij de oplossing 
van geschillen. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 27 



3. KASTE 

Overstelpend veel is reeds geschreven over de kasten en het kastensysteem van 
India. Steeds blijkt het weer mogelijk te zijn vanuit nieuwe gezichtspunten te 
komen tot nieuwe interpretaties en tot nog onvoldoende belichte facetten van de 
aanwezige kasten en de wijze waarop deze tezamen een min of meer geordend 
geheel vormen. De sociologen-antropologen-indologen die zich met het kaste-
verschijnsel bezighouden, behoren tot verschillende 'scholen' die meestal vrij 
onverzoenlijk tegenover elkaar staan. Dit leidt er toe, dat vrijwel iedere opmer­
king betreffende kasten en kastensysteem door tegenstanders 'onder vuur' wordt 
genomen, zonder dat bij dergelijke polemieken veel blijkt van mogelijkheden om 
tot overeenstemming te komen. Voor zover ik in het navolgende streef naar een 
standpunt dat een brug tracht te slaan, vrees ik, dat mijn poging slechts zal lei­
den tot een nieuwe (kleine) 'kaste' van denkbeelden. 

In de eerste drie paragrafen van 3.1. zal ik aandacht besteden aan het Indiase 
kaste-verschijnsel, in 3.1.4. wordt nader ingegaan op de problematiek der On-
aanraakbaren. Tot slot bezie ik in paragraaf 3.2. kasten en kastensysteem van 
het dorp Irupatur en omgeving. 

3.1. KASTEN EN KASTENSYSTEEM 

3.1.1. Kasten 
De onderzoeker van een Indiaas dorp wordt meestal geconfronteerd met een 

verscheidenheid van bevolkingsgroepen. Vele van deze groepen komen hem 
door hun eigen culturele identiteit, hoge interne interactiedichtheid, het eigen 
woongebied of de homogene beroepsstructuur voor als vrij gesloten gemeen­
schappen. Wil hij op de hoogte blijven van hetgeen er in het dorp voorvalt, dan 
zal hij zijn contactpersonen moeten kiezen uit vrijwel alle aanwezige bevolkings­
groepen en daarbij dan weer rekening moeten houden met factieverdelingen; 
eigenlijk verkeert hij reeds in moeilijkheden als hij zijn aandacht gedurende 
enkele dagen richt op een bepaalde wijk of straat. 

Deze bevolkingsgroepen met een min of meer sterk eigen karakter noemen 
we kasten. We maken een onderscheid in hoofdkasten die een eigen naam be­
zitten, of waarin groepen zijn onder te brengen die verschillende namen voor 
zich zelf gebruiken, maar die toch duidelijk traceerbare overeenkomsten bezit­
ten. De endogame onderafdelingen van deze hoofdkasten noemen we kasten of 
jätis (Taxätis), en de lokaal aanwezige groepen van de laatste kaste-groepen1. 
Vaak is het evenwel nodig meer dan drie gradaties te onderscheiden. 

Zo zijn de in Zuid India numeriek belangrijke Pallar in Coimbatore vooral vertegen­
woordigd in de vorm van de Pannâti of Devendra küttam, die weer zijn onderverdeeld in 
onder andere de endogame Päntiya-, Kataiya-, en Cöliya Pannâti met hun lokale repre­
sentanten. De Pallar vormen een hoofdcategorie die in het verleden en ook thans geen 

28 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



organisatorische band had en heeft. Schrijvers als BERNARD S. COHN (1971:126) spreken 
hier van "the 'jat' level". De Pannäti van Coimbatore bezaten ook in vroeger tijden een 
overkoepelende organisatie en we staan bij hen voor het probleem of deze eenheid een 
'jâti' moet worden genoemd. De Pallar spreken hierbij inderdaad vaak van 'kulam' of 
'küttam', synoniemen van 'jâti', en gebruiken de termen 'vamicam' of 'pirivu' voor endo-
game secties als de Päntiya Pannäti. Ter vermijding van de term sub-kaste zal ik toch vrij­
wel steeds de kleinste endogame eenheid 'kaste' noemen2. 

Vooral op Great Tradition niveau en in bepaalde gevallen ook op Little 
Tradition niveau is het mogelijk de hoofdkasten onder te brengen in nog veel 
ruimere eenheden, 'varnas' genaamd. Hierdoor ontstaat een vier- of vijfdeling 
(als men de Onaanraakbaren of A varnas als vijfde categorie beschouwt), die 
voor Zuid India minder belangrijk is3. Een aantal onderzoekers benadrukt voor 
gebieden van Tamilnad een driedeling in Brahmanen, Niet-Brahmanen en On­
aanraakbaren4. 

De jâti, haar secties, maar vooral de lokale kaste-groep vormen wat F. G. 
BAILEY (1966/1971: 302 en 303, noot 5) noemt 'moral communities', wij-groe­
pen die staan tegenover 'de anderen'. Zij vormen zeker niet de enige 'communi­
ties' waarvan de bevolking deel uitmaakt, maar behoren veeleer tot een serie 
overlappende en interpenetrerende 'communities within communities'5, waar­
van ik noem de huishouding, de groep van naaste verwanten, de afstammings­
groep, de factie en het dorp. Welke 'community' op een gegeven moment het be­
langrijkst is, hangt af van de context van het handelen, waarbij de mogelijkheid 
van conflicterende loyaliteiten aanwezig is. In het algemeen kunnen we met 
DAVID G. MANDELBAUM (1968: b.v. 34 en 42) stellen, dat binnen de kaste de 
huishouding, kindred en afstammingsgroep belangrijk zijn, binnen het dorp de 
kaste waartoe men behoort, en binnen een regio (op marktniveau) het dorp 
waar men woont. Bij de overgang naar een meer kapitalistisch-industrieel maat­
schappijtype vinden er verschuivingen plaats met betrekking tot de belangrijk­
heid der verschillende 'communities', en worden vooral klasse (voorlopig nog 
kaste-gebonden?) en staat belangrijker. 

De ontstaanswijze en herkomst van de bevolkingsgroepen of kasten, die we 
in een bepaalde streek of in een dorp aantreffen, kan heel verschillend zijn. Bij 
de factoren die de lokale kastensamenstelling hebben beïnvloed, kunnen we 
denken aan de tribale heterogeniteit van de regio's binnen het Indische sub­
continent, migratie, beroepsdifferentiatie en splitsing door conflicten over re­
ligieuze- en/of statusaangelegenheden. Een omschrijving van het begrip kaste 
moet de gemeenschappelijk trekken weergeven van deze groepen met zeer ver­
scheiden achtergrond. Ik ben geneigd de volgende kenmerken te benadrukken. 
Een kaste (jâti, of althans de kleinste endogame eenheid) is een endogame groep 
en daardoor, omdat zij de maximale grenzen van het huwelijksnetwerk stelt, de 
meest uitgebreide verwantschapsgroep6. Men behoort ertoe door geboorte. Als 
groep maakt zij deel uit van een hiërarchie, d.w.z. de groepen die wij kasten 
noemen, zijn verdeeld over een aantal rangniveaus. Deze groepen bezitten in 
mindere of meerdere mate een eigen culturele identiteit. Ze worden meestal ge-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 29 



associeerd met een bepaald beroep of bepaalde beroepen die de leden van deze 
groepen in mindere of meerdere mate ook uitoefenden of uitoefenen. De mate 
van interne interactie-dichtheid, organisatie en solidariteit, en de mate waarin de 
kasten een cultureel eigen karakter bezitten, variëren naar plaats, tijd en groep. 

3.1.2. Het kastensysteem 
Bij de visies op het kastensysteem staan twee stromingen thans helaas zo on­

verzoenlijk tegenover elkaar, dat de door Louis DUMONT (1960: 82) gevreesde 
totale ineenstorting van communicatie-mogelijkheden pas weer ongedaan lijkt 
te kunnen worden als één van deze stromingen verdwijnt. De verschillen in 
uitgangspunten blijken vaak zo fundamenteel te zijn, dat er nauwelijks meer 
sprake is van een wederzijdse bevruchting bij de ontwikkeling van kennis en 
theorie. Het wederzijdse onbegrip ontstaat niet in de eerste plaats door verschil­
lende interpretaties van gegevens betreffende het kastensysteem, maar stoelt op 
verschillen in opvatting van aard en doel der sociologie. Op het gevaar af schiet­
schijf te worden van beide strijdende partijen, wil ik trachten in enkele zinnen 
enige verschillen in uitgangspunten te schetsen. 

De groep waarvan de kern gevormd wordt door L. DUMONT, D. POCOCK en 
E. R. LEACH wenst de specifieke band tussen structuur en cultuur (basis-ideeën 
en waarden) in hun overwegingen betreffende het kastensysteem te betrekken7 

en vanuit deze holistische visie8, waarin het principe van rein - onrein centraal 
staat binnen het gehele systeem9, erkennen zij slechts het nut van de vergelijking 
van totale maatschappij-systemen. Zij spreken van een ongewenste en onvrucht­
bare classificerende aanpak10 als een onderdeel van het sociale leven (b.v. be­
paalde kenmerken van het stratificatiesysteem) uit de totale context wordt ge­
licht en wordt vergeleken met een onderdeel uit een geheel ander systeem van 
ideeën, waarden en relatiepatronen. In het Indiase kastensysteem menen zij het, 
ook vanuit comparatief gezichtspunt belangrijke kenmerk van de 'zuivere' 
hiërarchie te herkennen dat in principe los staat van macht11, hetwelk het duide­
lijkst te herkennen is bij de twee polen van de kastenhiërarchie, de Brahmanen 
en de Onaanraakbaren. De fundamentele oppositie bij de kastenhiërarchie is die 
tussen rein en onrein, en niet die tussen hen die domineren en de gedomineer-
den12. 

Bij de tegenpartij, waarin bijvoorbeeld F. G. BAILEY en G. D. BERREMAN een 
belangrijke rol spelen en waar ik mijzelf ook toe reken, vinden we weinig sym­
pathie voor de gezichtspunten van DUMONT c.s.13, waarin de sociologie wordt 
gereduceerd tot een sociologie van waarden14 en waarin 'Indische sociologie' 
staat voor een analyse van de waarden van het Hindoeïsme15. Als comparatieve 
sociologen trachten zij niet het 'unieke' van Hindoe-India te doorgronden, maar 
vragen zij zich af wat de samenlevingsvormen in India gemeenschappelijk 
hebben met andere samenlevingsvormen16. Hierbij wensen zij verschijnselen zo 
te definiëren, dat vergelijking (ook binnen India) mogelijk is. Zij wensen het 
systeem op te vatten als een relatie-structuur van speciale aard en niet als een 
systeem van ideeën en waarden. Kaste-structuren kunnen voorkomen in zeer 
verschillende culturen en gebieden17; het is voor deze culturen en gebieden 

30 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



mogelijk de begeleidende verschijnselen van het structuur-principe kaste op 
sociaal, cultureel en psychologisch gebied te vergelijken18. Een definitie van 
kastensysteem in religieuze termen verduistert de politieke en economische 
functies van het systeem. 

In mijn denken over het Indiase kastensysteem ben ik geneigd de economische 
en politieke componenten van het systeem centraal te stellen, waarbij ik de be­
geleidende ideologie van dharma en karma (resp. plicht en lot) beschouw als 
noodzakelijk voor de handhaving van de status quo. 

BAILEY (1963: 121) stelt dat een maatschappij een kastensysteem heeft, als zij 
verdeeld is in groepen die (a) exclusief (niemand behoort tegelijkertijd tot meer 
dan één groep), (b) uitputtend (iedereen hoort tot deze groepen) en (c) hiër­
archisch geordend zijn. Deze groepen noemt hij kasten, als ze (d) gesloten zijn 
(lidmaatschap uitsluitend door geboorte), als (e) de relaties tussen deze groepen 
georganiseerd zijn door summatie van rollen19, en (f) als deze groepen samen­
werken en niet met elkaar wedijveren. BAILEY (1963: 118) presenteert deze ken­
merken als 'spelregels' en niet als 'de wijze waarop het spel werkelijk wordt ge­
speeld'. Liever zou ik spreken van de kenmerken van het ideaal-type van het 
kastensysteem, of, zoals BAILEY (1961: 12 en 13) het in een eerdere publikatie 
omschreef, van een abstract model van de 'organische' kastenmaatschappij die 
als tegenpool heeft de 'segmentaire' stam-maatschappij. We zullen dergelijke 
bewoordingen moeten kiezen, omdat de laatste twee kenmerken (rol-summatie 
en non-competitie) en ook het kenmerk van de hiërarchie, een situatie schilde­
ren die vaak ver van de realiteit staat. 

Bij het punt der status- of rol-summatie beperk ik mij hier tot een korte be­
spreking van de problematiek rond de twee polen van de kastenhiërarchie, waar 
dit criterium de grootste moeilijkheden oplevert20. BAILEY (1963: 115 en 120) 
meent dat de finale status en het bijbehorende rol-patroon bij Brahmanen en 
Onaanraakbaren als het ware gedicteerd worden door de rituele status21. Als 
dit betekent dat we bij hen de 'zuivere hiërarchie' zouden kunnen constateren 
die los staat van macht of het ontbreken van macht, dan heb ik tegen een derge­
lijke conclusie grote bezwaren. Waar Brahmanen niet tevens de dominante 
kaste vormen, respecteert men hen toch tot op zekere hoogte. Ook van de do­
minante kaste ontvangen zij dan formeel het respect waarop zij recht hebben als 
leden der hoge priesterkasten. Dit betekent geenszins, dat zij niet onderworpen 
zouden zijn aan de macht der seculiere politiek-economische elite en dat zij vrij 
zouden zijn in hun handelwijze. De politiek-economische elite respecteert bijna 
vanzelfsprekend de groep die gezien wordt als de ontwerpers en mede-hand­
havers van de ideologie van ongelijkheid. Het respect dat de politiek-economi­
sche elite aan de Brahmanen betoont, acht ik vergelijkbaar met het respect dat 
o.a. landheren in andere gebieden van de wereld betonen aan geestelijke leiders 
die een ideologie verkondigen, waarin het 'eert hen die boven u gesteld zijn' een 
belangrijke plaats inneemt. 

Vooruitlopend op paragraaf 3.1.4.1. kan ten aanzien van de andere pool, de 
Onaanraakbaren, reeds hier worden gewezen op de functionele relatie, die er in 
Zuid India (en vermoedelijk in vele andere Indiase regio's) bestond tussen vor-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 31 



men van onvrije landarbeid en kaste, waarbij de onvrijen werden gerecruteerd uit 
bepaalde landarbeiders-kasten. Men kan zich afvragen of de zeer sterke achter­
stelling van deze lage kasten niet de latente en soms zelfs manifeste functie had 
en heeft om de rurale elite te voorzien van een permanente en volkomen onder­
geschikte landarbeiderspool. Vanuit dit gezichtspunt is een belangrijke latente, 
en gemakkelijk manifest te maken functie van de lage rituele status het beves­
tigen van de lage politiek-economische status. 

Zoals ter sprake zal komen in paragraaf 3.1.4.2., is het moeilijk om voor de 
lage kasten te spreken van het ontbreken van iedere mogelijkheid tot stijging 
in de kastenhiërarchie: te vaak is men geneigd uit de stijging van een lage kaste 
te concluderen, dat zij voorheen niet behoorde tot de categorie der Onaanraak-
baren. Ik meen dat men hier wel degelijk in termen van macht moet denken en 
stel, dat, hoe lager de positie is die een kaste inneemt in de kastenhiërarchie, des 
te meer macht ze nodig heeft om haar kastepositie te wijzigen. Voor de aller­
laagste kasten is het daarom wel bijzonder moeilijk alle barrières voor verticale 
mobiliteit op te ruimen. 

De gedachte dat de kastemaatschappij coöperatief of non-competitief van 
aard zou zijn, is nauw verbonden met de opvattingen betreffende de per kaste 
optredende rolsummatie, immers juist in het geval van status-discrepanties zou­
den de in een lokale context aanwezige kasten met elkaar wedijverende groepen 
vormen. M. N. SRINIVAS (1968: 197) bestrijdt het idee dat slechts vanuit de 
dominante kaste (de kaste die het belangrijkste deel der relevante hulpbronnen 
beheerst, die numeriek belangrijk is, en die ook wat betreft haar mentaliteit een 
heersers-groep is) wedijver bestaat over de diensten der lagere kasten en dat er 
verder slechts competitie bestaat tussen secties van eenzelfde kaste. Volgens 
hem vormt wedijver tussen kasten over dezelfde hulpbronnen een essentieel 
element van het kastensysteem. Hij zegt (1968: 198) : 'Again, it is a commonplace 
of observation that the caste system, in any given area, is not a clear-cut hier­
archy with the position of each caste defined precisely, but that vagueness 
characterizes the position of many castes. This is the position today, and there 
is no reason to think that the situation was radically different in pre-British 
India. This lack of clarity is not accidental but an essential feature of the sys­
tem, inasmuch as it makes for the mobility of individual castes'. Hoewel ik 
erken, dat wedijver tussen kasten over dezelfde hulpbronnen in vele gevallen 
aanwezig was en is, meen ik toch dat het zin heeft het non-competitieve element 
te handhaven als kenmerk van het ideaal-type betreffende het Indiase kasten­
systeem. Het is aan de onderzoeker om vast te stellen in hoeverre de realiteit 
overeenkomt met en afwijkt van het model van het 'organische' kastensysteem. 

Niet alleen de kenmerken van rol-summatie en non-competitie leveren pro­
blemen op bij een confrontatie met de realiteit; hetzelfde is het geval voor het 
nauw met deze twee kenmerken verbonden punt der hiërarchische ordening der 
kasten. MCKIM MARRIOTT (1960) onderzocht de mate waarin de verschillende 
kasten en tribale kasten zijn verdeeld over verschillende rangniveaus. Hij ging 

32 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



dus niet uit van een consistente structuur van gestratificeerde interactie tussen de 
kasten en hun leden, maar trachtte juist na te gaan, in hoeverre hiervan sprake 
is in diverse regio's van het Indische sub-continent. Daarbij kwam hij tot de 
conclusie, dat we vijf territoriaal gebonden hoofdtypes kunnen onderscheiden 
die variëren van een unilineaire kastenhiërarchie (Kerala) waarin vrijwel iedere 
kaste een eigen en bijna onbetwist rangniveau inneemt, tot het drie-blok type 
van het grotendeels Mohammedaanse Bengalen, (1960: 54) 'where considerable 
mobility seems to override even the approximate distinctions of rank among and 
within the blocks of ethnic groups'22. 

Nog afgezien van de per regio optredende verschillen in het aantal rang­
niveaus, dat bij de lokaal aanwezige kasten kan worden onderscheiden, meen 
ik, dat bij een model waarin een dominante kaste het belangrijkste produktie-
middel, te weten land, beheerst, vrij veel ruimte bestaat voor conflicten over 
kaste-status23. De andere, niet dominante kasten kunnen we ons voorstellen 
als gerangschikt in een kring rond deze dominante kaste en daarmee relaties 
onderhoudend die variëren naar inhoud en intensiteit. In seculier opzicht is er 
dan dus een hiërarchie waarbij de dominante kaste staat boven de andere kas­
ten. 

Dit ordenen van de overige kasten kan de dominante kaste doen als groep, waarbij haar 
bestuur niet alleen toeziet op de naleving van de kasteregels tussen de dominante kaste en 
de verschillende andere kasten, maar eveneens een oogje in het zeil houdt, waar het de na­
leving van de kasteregels betreft die gelden bij het onderlinge verkeer der overige kasten24. 
Veelal zijn het echter ook, of alleen, de individuele boerenhuishoudingen van de dominan­
te kaste die huishoudingen van andere kasten aan zich verbinden, daarmee een 'multi-
stranded' relatie onderhouden en ten aanzien van hun cliënten enigszins ordenend op­
treden. De dominante kaste beheerst en beheerste het lokale kastensysteem voor een be­
langrijk deel via verticale dyadische 'contracten', via patronage-relaties25. Ik denk hierbij 
ook aan systemen als 'jajmani', die een oplossing boden voor een economie die vrijwel 
zelfvoorzienend was en die gecombineerd werd met een aanzienlijke groepsgewijze be­
roepsspecialisatie. Een zeer belangrijke functie van dit 'jajmani' systeem was - het gebruik 
van de tegenwoordige tijd is voor dit systeem bijna niet meer mogelijk - dat het de domi­
nante landbezittende kaste koppelde aan de overige dienstenverlenende kasten en kasten 
van handwerkslieden (en kasten van landarbeiders?26), welke functie vooral op het dya­
dische vlak werk gerealiseerd. 

De hiërarchie die de dominante kaste aanbrengt onder de andere groepen is 
vaak ruw en gebaseerd op factoren als mate van afhankelijkheid, mate van nut­
tigheid door gespecialiseerde kennis en werkzaamheden, en welstand. De inde­
ling van de 'meesters' herkennen we meestal ook enigermate bij de door de 
'dienaren' gehanteerde hiërarchie, maar er blijft hier veel ruimte voor onder­
ling gekrakeel, hetgeen de dominante kaste vanuit politiek-economisch gezichts­
punt niet onwelkom zal zijn. Het is duidelijk dat de onenigheid over de hiërar­
chische indeling der groepen nog sterk toeneemt, als een krachtige dominante 
kaste ontbreekt en de hoofdlijnen betreffende de indeling met de daarbij aan­
sluitende gedragspatronen niet langer van bovenaf worden gedicteerd. Direct 
verbonden met de onenigheid, zoals die in het interactionele vlak in mindere of 
meerdere mate, zowel nu als vroeger kan optreden ten aanzien van de hiërar­
chische plaatsing van een belangrijk aantal kasten, zijn de verschillen in de ver-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 33 



klaringen die men geeft voor de gedragspatronen in het inter-kaste verkeer. Nu 
eens worden daarbij seculiere factoren als landbezit en welstand genoemd, dan 
weer neemt men zijn toevlucht tot uitspraken betreffende de rituele reinheid/on­
reinheid van beroepen en verdere gedragspatronen, waarbij men Great Tradi­
tion elementen interpreteert, of refereert aan mythes over de oorsprong van de 
eigen en andere kasten. Het arsenaal van verklaringsmogelijkheden is ruim ge­
noeg om de flexibiliteit die nodig is in verband met machtsverschuivingen, toe 
te laten. 

Neemt men geen genoegen met het noemen van een als ideaal-type opgevat 
kastensysteem, maar wenst men daarentegen bij een omschrijving rekening te 
houden met zowel de realiteit van de traditionele regionale verschillen binnen 
het Indische sub-continent, als met veranderingen die daarin optreden, dan is 
slechts een uiterste vage aanduiding mogelijk. Het kastensysteem is dan een 
systeem met, variërend naar plaats en tijd, sociale, economische, politieke en 
religieuze aspecten, dat de betrekkingen tracht te regelen tussen min of meer 
hiërarchisch geordende endogame groepen, die exclusief (men behoort slechts 
tot één groep), uitputtend (iedereen behoort tot een dergelijke groep) en geslo­
ten (men kan uitsluitend door geboorte tot een dergelijke groep behoren) zijn, 
die ieder apart, of gerangschikt in blokken, een eigen culturele identiteit bezit­
ten en die veelal worden geassocieerd met één of enkele beroepen of die zelfs 
beroepsmonopolies bezitten. Wat het systeem nu precies regelt en hoe het dit 
doet, varieert naar plaats en tijd. In veel gevallen is als kernfunctie van het sys­
teem aan te wijzen het structureren van de betrekkingen tussen de lokale do­
minante kaste die het produktiemiddel land grotendeels beheerst, en de overige 
kasten. Er kunnen echter periodes en gebieden zijn waarin de verschillende kas­
ten min of meer als los zand in een territoriale context aanwezig waren/zijn. 
Een situatie waarin alle kasten van een dorp, van een aantal dorpen of van een 
stad een geïntegreerd harmonieus geheel vormen, waarbij de relaties tussen alle 
kasten in alle opzichten keurig zijn geregeld, is een ideaaltype dat nergens en 
nooit realiteit geweest kan zijn in de Indische kookpot met zijn opkomende en 
afbrokkelende staten, volksverhuizingen en ideologische strijd. Ik geloof dat we 
zelfs in betrekkelijk stabiele situaties naast een zekere mate van integratie tevens 
een niet onbelangrijke desintegratie zullen aantreffen, dat er binnen een bepaal­
de regio in mindere of meerdere mate steeds sprake was en is van harmonie en 
conflict. Zelfs een statisch aandoende ideologie kan en mag deze werkelijkheid 
niet verdoezelen. Per regio of dorp zal de onderzoeker moeten nagaan, welke 
velden van rolgedrag kasterelevant zijn en hoe het kastensysteem op die gebie­
den de relaties tussen de verschillende endogame groepen, min of meer gebrek­
kig, ordent. Hij zal moeten uitzoeken in hoeverre er in de betrekkingen tussen 
de kasten en tribale groepen in het algemeen en in de betrekkingen tussen be­
paalde endogame groepen in het bijzonder, sprake is van asymmetrie en symme­
trie, en in hoeverre er sprake is van isolatie (geen relaties). 

34 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



3.1.3. Functies van het kastensysteem 
Het lijkt mij onjuist om met JOAN P. MENCHER (1974: passim) te zeggen dat 

één van de belangrijkste doelen van het kastensysteem is te voorkomen dat de 
positie van de regerende klasse wordt bedreigd vanuit de lagere klassen27. Maar 
ik geef toe, dat het Indiase kastensysteem latente, en soms zelfs manifeste 
functies bezit, waarvan men zich rekenschap moet geven als men de macht van 
de politiek-economische elites wil begrijpen en, belangrijk in het kader van deze 
studie, als men de situatie waarin de allerlaagsten verkeren, geheel wil overzien. 

Het kastensysteem met zijn min of meer hiërarchische ordening van tamelijk 
geïsoleerde kasten bezit voor politiek-economische elite groepen de eufunctie 
dat de formatie van bedreigende coalities sterk wordt bemoeilijkt. We zien ook 
in de praktijk dat de groep, die de belangrijkste hulpbronnen beheerst, gebruik 
tracht te maken van de verdeling in kasten om haar eigen machtspositie te hand­
haven28. Er moet hier op gewezen worden, dat het concept van dharma of 
plicht de kaste-ongelijkheid ideologisch onderbouwt, waardoor het in zekere 
zin kan worden gezien als onderdrukkingsinstrument29. Ik wil niet zeggen dat 
het kastensysteem en de daarbij horende ideologie in min of meer stabiele 
situaties door de bevolking worden ervaren als een onderdrukkingsmechanisme. 
Is dit voor bepaalde kasten wel het geval, dan is volgens mij30 een zeer belang­
rijke functie van het kastensysteem niet of zwak aanwezig, nl. het minimaliseren 
van afgunst-gevoelens31, of, zo men wil, het minimaliseren van gevoelens van 
relatieve deprivatie. Als onderzoekers als M. N. SRINIVAS tot de conclusie ko­
men, dat er tussen kasten zowel nu als vroeger een aanzienlijke competitie be­
staat over hulpbronnen van dezelfde aard, dan betekent dit mijns inziens dat het 
kastensysteem als mechanisme ter stabilisering en continuering van de verdeling 
van rechten en plichten vaak gebrekkig werkt. Het betekent niet, dat het ver­
minderen van gevoelens van afgunst door een ideologisch onderbouwde bevrie­
zing van posities geen belangrijke functie van het kastensysteem zou zijn. Het 
verwijt dat tegen een dergelijke zienswijze wordt gemaakt, is, dat zij zeer weinig 
ruimte laat voor de analyse van conflict of verandering32. 

Genoemd verwijt zou terecht zijn als men het harmonie-model van het non-competitie-
ve kastensysteem waarin een ieder zijn plaats kent, zou opvatten als zijnde de realiteit van 
de kastenmaatschappij. Mijn geloof in de gedeeltelijke bruikbaarheid van het harmonie­
model komt echter voort uit een centrale vraag die thuis hoort bij een conflict-model, te 
weten: op welke wijze slagen politiek-economische elites er (min of meer) in hun bevoor­
rechte posities te handhaven en te continueren. Het uitsluitend hanteren van een conflict­
model is evenzeer verwerpelijk als het uitsluitend hanteren van een harmonie-model33. Ik 
ben mij er van bewust dat mijn opstelling in deze ideologisch bepaald is : ik ben geneigd te 
zoeken naar de harmonische zijde van de maatschappelijke realiteit, nadat ik ben uitge­
gaan van een conflict-opstelling. 

Gaat men er vanuit dat het harmonie-model slechts één zijde van de medaille 
laat zien en dat zelfs in de meest harmonieus aandoende situatie 'contrapunten', 
tegensystemen en -motieven34 aanwezig zijn, dan is het duidelijk dat er steeds 
vele bronnen van verandering aanwezig waren en zijn. Wij behoeven hier 'slechts' 
te denken aan de vermoedelijk steeds aanwezige conflicterende waardesystemen 
(waarnaast toch zeker een groot aantal waarden en normen 'universeel' kunnen 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 35 



zijn) en aan machtsverschuivingen die mogelijk zijn als gevolg van oorlogen, 
veroveringen, migraties op grote schaal, epidemieën, en hongersnoden als ge­
volg van klimatologische onregelmatigheden. 

Het Indiase kastensysteem bezit vaak nog een ander specifiek kenmerk waar­
door politiek-economische elites hun macht veilig kunnen stellen. De dominan­
te kasten waarbinnen de elite van belangrijke grondbezitters in vele gevallen is 
'verborgen' zijn numeriek meestal zeer krachtig. Door een beroep te doen op 
familie- en kasteloyaliteit is het de economisch werkelijk dominante groep in 
veel gebieden mogelijk de lagere kasten te confronteren met een onoverwinne­
lijke macht. In die gevallen waarin we te maken hebben met politiek-economi­
sche elites, die gevat zijn in numeriek zwakke dominante kasten, valt bij de 
handhaving van de bevoorrechte positie een grotere nadruk op het tegen elkaar 
uitspelen der kasten, het aangaan van patronage-relaties met leden van andere 
kasten en het creëren van differentieel beloonde afhankelijken (verschillende 
categorieën pachters, landarbeiders, enz.). 

Bij de vraag naar de macht van de politiek-economische elite en de onmacht 
der lagere klassen is het steeds noodzakelijk eveneens een onderzoek in te stellen 
naar de 'onmacht' van genoemde elite en de 'macht' der lagere klassen35. In het 
voorgaande besprak ik de mogelijkheid om de verdeeldheid der lagere kasten te 
zien als een eufunctie van het kastensysteem ten gunste van politiek-economi­
sche elites. Ik moet opmerken dat zich situaties kunnen voordoen, waarin het 
omgekeerde het geval is. Modelmatig kunnen we wel aannemen dat de politiek-
economische elite zich volledig bevindt binnen een bepaalde dominante kaste, 
maar de werkelijkheid laat herhaaldelijk een beeld zien, waarin de grondbezit­
ters zijn verdeeld over een aantal kasten. Waar dit laatste het geval is kunnen 
lagere kasten gebruik maken van de kaste-verdeeldheid der politiek-economi­
sche elite om zodoende te voorkomen dat zij al te zeer in de verdrukking komen36. 
Terzijde en tot slot van deze paragraaf, merk ik in dit verband nog op dat (a) de 
factiestrijd die we vaak aantreffen binnen een al of niet over verschillende kas­
ten verdeelde politiek-economische elite door de lagere kasten kan worden be­
nut om zich enigszins te handhaven, en (b) dat in de meer traditionele situaties, 
waarin de exploitatie der economische en politiek zwakkeren nog meer 'expres­
sief' dan 'instrumenteel' is (was), de lagere kasten vrijwel nooit geheel rechteloos 
zijn (waren)37. 

3.1.4. De Onaanraakbaren 

3.1.4.1. In le id ing 
De aanwezigheid van een categorie door geboorte, bepaalde gewoonten en/of 

beroep economisch, politiek en sociaal zeer inferieur geachte mensen, waarmee 
'men' zo weinig mogelijk contact wil hebben ('Without the Pale'38), is in pre-
industriële maatschappijen een veelvuldig optredend verschijnsel. Nu eens gaat 
het daarbij om mensen die in gestratificeerde maatschappijen met onvoldoende 
arbeidsreserve moeten zorgen voor de door elite groepen gewenste produktie39, 
dan weer betreft het mensen die de door een ieder op ideologische gronden ver-

36 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



achte beroepen voor hun rekening nemen, of althans met die beroepen worden 
geassocieerd40. In het eerste geval is het zeker mogelijk, dat bedoelde laag ge­
waardeerde groepen tevens belast zijn met de uitoefening van onrein geachte be­
roepen; in het tweede geval is het mogelijk dat het punt van de geringe arbeids­
reserve helemaal niet relevant is. De specifieke wijze waarop economische, ideo­
logische en andere factoren als herkomst de maatschappelijke structuur bepa­
len, maakt begrijpelijk dat in de maatschappijen waar sprake was of is van groe­
pen met een permanente, erfelijk zeer lage economische, politieke en sociale 
status er grote verschillen bestaan ten aanzien van de numerieke sterkte en de 
verdere situatie der Outcastes. 

Ook de situatie binnen de Indische cultuurkring is zeker uniek te noemen. Er 
is hier immers geen sprake van een dualistisch systeem, waarin er naast een zeer 
grote categorie van een slechts in standen en/of klassen verdeelde bevolking 
tevens Pariahs aanwezig zijn. In de Indische cultuurkring hebben we te maken 
met een 'multiple system'41 met vele hoge, midden en lage kasten, waarin de 
bepaling van de categorie Outcastes bijzondere problemen geeft door de vaak 
onduidelijke begrenzing van deze zelf ook weer uit verschillende kasten bestaan­
de laagste categorie. Deze zeer achtergestelde lage kasten vormen bijna 15 % van 
de totale bevolking van India. Zij leveren en leverden in tal van streken een 
aanzienlijk percentage van het landarbeidersbestand: volgens de census van 
1961 behoort 33% van de landarbeiders in India tot de Scheduled Castes42, de 
officieel door de overheid geregistreerde kasten van Onaanraakbaren. 

DHARMA KUMAR (1965: 190)43 stelt, dat een bijzondere trek van de Indische 
maatschappij was, dat agrarische onvrije arbeid ('agrestic servitude') er func­
tioneel verbonden was met kaste, waarbij slechts leden van bepaalde kasten - de 
'Agricultural Labour Castes' - tot de staat van 'horige' of 'slaaf' konden wor­
den gebracht. Bezien we dan de kasten waaruit deze onvrije arbeiders voort­
kwamen, dan blijken dat de belangrijkste kasten van Onaanraakbaren te zijn 
zoals, voor de Tamil gebieden, de Pallar en Paraiyar44. De oorzaak van onvrije 
landarbeid kon bijvoorbeeld liggen in de aanwezigheid van ongebruikt land, 
waardoor er nog enigszins sprake was van open hulpbronnen45, of, in de aan­
wezigheid van Brahmanen als belangrijke bezittende kaste; doordat de Brah­
manen zelf geen land bewerken - zij zouden door te ploegen kleine dieren do­
den - waren en zijn zij voor de bedrijfsvoering geheel op de arbeid van anderen 
aangewezen46. Onvrijheid was ook een belangrijk middel om de landarbeiders 
vast te houden in de gebieden met irrigatielandbouw47. In situaties met een ge­
ringe spreiding van de werkzaamheden over het landbouw-jaar en met een ge­
ringe alternatieve werkgelegenheid mogen we tenslotte verwachten, dat niet al­
leen de landeigenaars, maar ook de arbeiders de voorkeur gaven aan een vaste 
relatie48. 

'Onvrijheid' hield niet automatisch de meest ellendige toestand in die men zich denken 
kan. Deze 'onvrijheid' betekende voor landloze arbeiders in situaties waarin alternatieve 
werkgelegenheid buiten de landbouw ontbrak, een brok bestaanszekerheid en bescher­
ming. Het is zeer goed mogelijk dat de onvrije arbeiders binnen hun kasten een hogere 
sociaal-economische positie bezaten dan de niet-gebonden landarbeiders49. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 37 



Men kan zich afvragen of niet het stigma van onvrije landarbeid heeft geleid 
tot de status van onrein of zeer onrein van de groepen die als geheel dienstbaar 
waren of waaruit de slaven, horigen en andere onvrijen werden gerecruteerd. 
De sterke achterstelling van de lage kasten op politiek, economisch en sociaal 
gebied zou voor een niet onbelangrijk deel kunnen worden gezien in het licht 
van het in stand houden van een landarbeiders-'pool' ten behoeve van de boe-
ren-kasten, die in de semi-autonome en semi-autarkische lokale gemeenschap­
pen de belangrijkste produktiemiddelen beheersten. 

Generalisatie voor het grote en in bepaalde opzichten weinig homogene sub-continent 
is steeds een hachelijke aangelegenheid. Er zijn immers binnen de Indische regio gebieden 
waar de categorie der zeer onreine kasten slechts een relatief gering percentage van de be­
volking vormt en waar een groot deel van de landarbeiders wordt geleverd door semi-
tribale groepen (zie bijvoorbeeld de Dubia van Gujarat in BREMAN 1970). Het is wellicht 
mogelijk te zeggen, dat er binnen de Indische cultuurkring gebieden zijn waar de Onaan-
raakbaren traditioneel vrijwel alleen de zeer onreine beroepen voor hun rekening nemen 
of namen en waar de landarbeiders vooral behoren tot bepaalde tribale kasten. De positie 
van deze lage tribale kasten lijkt echter weinig verschillend van die van tal van 'pure Un­
touchables'50, hogere kasten van Onaanraakbaren. Ik acht het niet uitgesloten, dat ook bij 
deze lage tribale kasten het seculiere gegeven der onvrijheid veel heeft bijgedragen tot een 
in ritueel-sociaal opzicht lage status. Ik laat hier de vraag onbesproken wat dan wel de 
essentiële verschillen zijn tussen de Onaanraakbaren en dergelijke tribale kasten, en waar­
om we de laatsten 'tribaal' noemen. 

Door een historische analyse, voor zover mogelijk voor een streek of dorp, 
zouden we wellicht ook een verband kunnen aantonen tussen de vroegere vor­
men van onvrijheid en de vroegere en huidige positie-verschillen binnen de cate­
gorie der lage kasten. Een dergelijke studie heb ik niet ondernomen. Ook verder 
zal ik geen of weinig licht kunnen laten schijnen op het eventuele verband tussen 
de lage ritueel-sociale positie van wat we kasten van Onaanraakbaren plegen te 
noemen alsmede van bepaalde tribale kasten en het gegeven dat uit vele van deze 
kasten onvrije landarbeiders werden gerecruteerd. 

EDMUND LEACH (1967:10) spreekt van twee referent ie-kaders op grond waarvan kasten 
in hiërarchieën kunnen worden gerangschikt, namelijk volgens de rituele statuscriteria 
(Brahmanen aan de top en Onaanraakbaren aan de basis) en volgens de politiek-economi-
sche statuscriteria van de lokale traditionele orde (landheren aan de top en landloze arbei­
ders aan de basis), waarbij de daaruit resulterende hiërarchieën in grote trekken overeen­
stemmen. In het model waarmee ik bewust of onbewust meestal opereer, zijn de twee re-
ferentie-kaders zeer nauw met elkaar verweven en leiden politiek-economische factoren 
tot een ideologie die min of meer voldoet aan de behoeften van de politiek-economische 
situatie en zorgt voor stabiliteit en continuïteit. Daar waar endogame elites er in slagen 
bedreiging van hun positie door andere groepen voor lange tijd uit te schakelen, zullen re­
ligieus getinte ideologieën opgang maken, die deze politiek-economische situatie psychisch 
en sociaal leefbaar maken, doordat zij het ideaaltype van de elitaire visie op de situatie 
verklaren tot 'juist' en 'goed'. In het model van Leach zou het mogelijk zijn, dat achter­
stelling van de lage groepen wordt voortgezet vanuit het rituele referentiekader, ook daar 
waar de seculiere basis van deze achterstelling minder belangrijk is geworden. In mijn 
zienswijze zullen veranderingen aan de seculiere basis na verloop van tijd, al of niet schoks­
gewijs, leiden tot veranderingen in de ideologische verankering van deze achterstelling. 
Hierbij sluit ik niet uit dat de achterstelling in tal van interactiesferen lange tijd kan voort­
bestaan, ook al is zij seculier veel minder functioneel en is de ideologische basis sterk ver-

38 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



zwakt. In dat geval ben ik geneigd gedeeltelijk te denken in termen van 'social-' of 'cul­
tural lag'. Ik zeg 'gedeeltelijk', omdat de achterstelling vermoedelijk nog steeds functio­
neel zal zijn voor het statusbehoud en het gevoel van eigenwaarde der traditioneel hogere 
groepen. Vooral als de traditioneel lage groepen in de opkomende modern-industriële 
maatschappij vrijwel in hun geheel gaan behoren tot de laagste klassen, kunnen belang­
rijke elementen van de vroegere achterstelling worden gecontinueerd. 

3.1.4.2. De Ona an r a akba r en als apa r t e ca tegor ie van kas ten 
De mate van culturele en maatschappelijke isolatie is bij de lagere kasten 

doorgaans groter dan bij de hogere kasten, met uitzondering van de kasten der 
Brahmanen. Twee factoren spelen hierbij een belangrijke rol. Daar is in de 
eerste plaats de sterke discriminatie van deze lagere kasten die zich niet slechts 
uit in sterk asymmetrische relaties, maar ook in segregatie waarbij de hogere 
kasten zo veel mogelijk het contact met de leden van deze lagere kasten trach­
ten te beperken. In zeer veel gevallen is er sprake van een duidelijke territoriale 
segregatie, hetgeen niet alleen een scheiding in woonwijken betekent, maar 
meestal eveneens een scheiding op het gebied van watervoorziening en recreatie 
impliceert. Het stratificatiesysteem dwingt deze lagere kasten tot het leiden van 
een eigen maatschappelijk leven. Aangezien de rivaliteit tussen de lagere kasten 
vaak groot is, zien we dat zij meestal ieder apart zeer geïsoleerd staan. In de 
tweede plaats houdt de isolatie van heel wat lagere kasten verband met een van 
de hogere kasten afwijkende herkomst. Zo er ergens sprake is van restanten van 
tribale culturen en raciaal van de hogere kasten afwijkende kenmerken51, dan 
kunnen we deze vooral verwachten bij deze laag geklasseerden. De apartheid, 
opgelegd door het stratificatiesysteem, conserveerde als het ware deze eigen 
cultuur en inrichting van het maatschappelijke leven, hetgeen soms zelfs leidt tot 
gevoelens van eigenwaarde, tot een trots op het eigen karakter van de groep. 

Het is niet mogelijk op grond van bepaalde criteria precies te voorspellen wel­
ke kasten in een lokale context zullen behoren tot de Onaanraakbaren. Zou een 
onderzoeker veronderstellen dat de categorie der Onaanraakbaren gemakkelijk 
is vast te stellen, omdat het bij hen eenvoudig gaat om de A varnas, de kasten 
beneden de Shudras, dan is de kans groot dat hij bedrogen uitkomt, doordat de 
bevolking helemaal niet denkt in dergelijke categorieën, of doordat de overgang 
tussen Shudra en Avarna, tussen onrein en zeer onrein, bijzonder vloeiend is. 

De kasten die altijd als zeer onrein worden beschouwd, zijn die, wier leden 
zich beroepshalve bezighouden of bezighielden met het opruimen van vuil, vil­
len, leerlooien en leerbewerken. Bij de kasten die verder nogal eens tot de laagste 
categorie gerekend worden, vinden we Mandenmakers, Wevers, Trommel­
slagers, Wassers, Vissers en Oliepersers52. Herhaaldelijk ook zien we, dat lage 
kasten in het geheel niet worden geassocieerd met beroepen die op zichzelf grote 
onreinheid met zich brengen. Het betreft hier meestal kasten van landloze land­
arbeiders die steeds een lage kastepositie bezitten, hoewel ze niet altijd tot de 
zeer onreinen behoren53. Aangezien attributionele criteria onvoldoende ver­
klaren welke groepen in een bepaald gebied tot de zeer onreinen moeten worden 
gerekend, kunnen we ten aanzien van de samenstelling van de categorie lage 
kasten slechts opmerken, dat hiertoe groepen behoren die door hun omgeving 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 39 



daartoe worden gerekend of waarvan de betreffende onderzoeker meent dat ze, 
op grond van de achterstelling waaraan ze zijn onderworpen, hiertoe moeten 
worden gerekend54. 

De schrijvers die het bestaan van een aparte, in de realiteit steeds duidelijk 
herkenbare categorie lage kasten benadrukken, gaan impliciet of expliciet uit 
van het volgende model. Vanuit de kasten der Brahmanen is het mogelijk de 
lokaal aanwezige vertegenwoordigers van endogame groepen te verdelen in rein, 
licht ontwijdend, onrein en zeer onrein; de patronen van inter-kaste gedrag zijn 
afgestemd op een dergelijke indeling. Nemen we een kaste beneden de Brahma­
nen, dan verschuiven de reinheidsgrenzen naar beneden, terwijl er boven deze 
kaste een categorie groepen ontstaat, waarvoor de kaste in kwestie ontwijdend 
of onrein is. Het bijzondere is nu echter dat de categorie zeer onreine kasten in 
alle gevallen dezelfde zou blijven. Deze categorie zeer onreinen zou naar boven 
afgegrendeld worden door, in termen van F. G. BAILEY (1957/1967: 226), 'the 
barrier of pollution', waardoor verticale mobiliteit in de kastenhiërarchie (met 
uitzondering van de mobiliteit binnen de categorie zeer onreinen) uitgesloten zou 
zijn55. BAILEY (1963: 115) komt tot de volgende algemene uitspraak: 'Then the 
hypothesis to be tested is that rank is established by a religious attribute of puri­
ty, and not by control over economic resources.... But this is only partially true : 
it works for the Brahman and the Untouchable; it does not work in the middle 
ranges of the caste system, where a change in wealth is followed by a change in 
rank.' Anders gezegd, in de zeer geladen terminologie van B. R. AMBEDKAR 

(1948: 22): rond deze categorie der lage kasten ligt een 'cordon sanitaire'. De 
rituele status van deze zeer onreine kasten zou zó dominant zijn, dat de seculiere 
status bij de bepaling van kastestatus en patronen van inter-kaste gedrag te ver­
waarlozen is. 

Het in korte trekken geschetste model is het meest strakke dat gehanteerd 
wordt. Kritiek hierop is bijzonder moeilijk juist in verband met de vaak vage 
grens tussen onreine en zeer onreine kasten : slaagt een kaste erin haar positie in 
de kastenhiërarchie te verbeteren, dan is daardoor volgens dit model bewezen, 
dat ze oorspronkelijk niet geheel tot de categorie zeer onreinen kon worden ge­
rekend. Het is mij niet duidelijk wat onderzoekers als BAILEY, SRINIVAS of 
MAJUMDAR denken van de statusverbetering van kasten als Shahas, Naths en 
Suts van Assam56, de Iruvan of Ezhavas van Kerala57, en de Mochls van het 
Gujerat gebied58 59. Mijn bezwaren tegen de opstelling van onderzoekers als 
BAILEY en SRINIVAS zijn samen te vatten in twee punten. 
1. In de praktijk is een scherpe scheiding tussen de Onaanraakbaren en de lagere 

midden kasten, of hoe we de kasten direct boven die laagste categorie ook 
willen noemen60, vaak niet aanwezig. We kunnen ons daarom afvragen of een 
dergelijk strak model als hierboven geschetst, wel bijdraagt tot beter inzicht in 
de realiteit. Niet alleen is het voor India als geheel ondoenlijk criteria op te stel­
len, waardoor de categorie der lage kasten duidelijk te scheiden is van die der 
midden kasten, maar ook in de lokale situatie waarin hoge, midden en lage 
kasten aanwezig zijn is het vaak moeilijk in het rein-onrein continuum de lage 
kasten te isoleren. Zeker, er zijn vrijwel steeds groepen aanwezig bij wie het geen 

40 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



twijfel lijdt, dat ze zeer laag staan in de kastenhiërarchie. Zij vormen de wat men 
noemt 'impure Untouchables', die men associeert met de beroepen van vuil-
opruimen, het slachten en villen van rundvee, leerlooien, en, wat hun eetge­
woonten betreft, met het eten van rundvlees. De moeilijkheid zit veel meer in de 
grens tussen de zogenaamde 'pure Untouchables' en de kasten daarboven. Het 
doet wat geforceerd aan als we bijvoorbeeld over de Nätär van Zuid-India lezen 
dat zij in het begin van de negentiende eeuw ' . . . appear to have occupied a social 
limbo somewhere between the Sudras and the outcaste untouchables'61. Zij 
mochten, evenals de nog lagere kasten, niet in de tempels der hogere kasten 
komen of water betrekken uit openbare putten en evenmin als zij mochten de 
vrouwen kleding dragen boven het middel. Wat de Nätärs in de attributionele 
sfeer onderscheidde van de 'echte' Onaanraakbaren was dat zij geen rundvlees 
aten, geen alcoholische dranken nuttigden en hun weduwen verboden te her­
trouwen. In de interactionele sfeer verschilden de Nätär, doordat zij de straten 
der Brahmanen mochten betreden en iets dichter bij het hoofddorp mochten 
wonen62. De interactionele erkenning door hogere kasten van de waarde van 
bovengenoemde attributionele kenmerken was dus gering. Volgens het speci­
fieke criterium mij in 1967 genoemd door de Director Harijan Welfare van de 
staat Madras - de hogere kasten weigeren water dat afkomstig is uit de water­
putten van kasten van Onaanraakbaren - waren de negentiende eeuwse Nätär 
onaanraakbaar, hoewel 'pure Untouchable', en dat zou eveneens het geval zijn 
geweest volgens het door mij in deze studie verdedigde criterium: "Het niet met 
eigen materiaal water mogen halen uit de putten der hogere kasten" (4.3). Het 
is mij echter niet duidelijk hoe een onderzoeker als HARDGRAVE (1969: 5 en 6), 
die zich terdege bewust is van de vloeiende overgang tussen lagere midden kas­
ten en lage kasten, en wiens studie de mobiliteit der Nätär belicht, in zijn inlei­
ding tot het kastensysteem zonder enig commentaar kan instemmen met de op­
merking van F. G. BAILEY betreffende de mobiliteit van kasten, die slechts voor­
behouden zou zijn aan de kasten behorende tot het midden-veld tussen Brah­
manen en Onaanraakbaren. 

Onder de groepen die in het algemeen in een lokale situatie de grens tussen de 
Onaanraakbaren/Exterior Castes/Avarnas/Outcastes/Harij ans, kortom de zeer 
onreine lage kasten, en de onreine lagere middenkasten vervagen, treffen we 
nogal eens aan: Wassers en Kappers van hogere kasten, Palmwijntappers, 
Distilleerders en verkopers van alcoholische dranken, Minstrelen (bepaalde 
lage priesterkasten als de Nath van U.P.), Mandenvlechters/Mandenmakers, 
Wevers, Vissers, Roeiers, Trommelaars, Fluitspelers en Steenbewerkers. Ver­
scheidene van deze kasten vinden we hier en daar, op al dan niet overtuigende 
wijze, ook aangemerkt als behorende tot de categorie der lage kasten63. 

Niet alleen is de overgang tussen de categorie der lage kasten en de overige 
kasten in veel gevallen vaag, ook binnen de categorie der Onaanraakbaren con­
stateren we vaak een geleidelijk toenemende achterstelling door de hogere kas­
ten naarmate we lager in de hiërarchie binnen deze categorie komen. Zoals we 
reeds zagen noopte dit verschillende schrijvers er toe, ook op interactionele 
gronden onderscheid te maken tussen 'pure' en 'impure Untouchables' of 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 41 



iets vergelijkbaars64. Ook dit verschijnsel maakt het moeilijk om bij de lage 
kasten te spreken van geheel apart staande groepen. 

De kastestatus der informanten kan van belang zijn voor wat zij beschouwen 
als lage kasten. Uit de literatuur krijg ik herhaaldelijk de indruk, dat men de 
mensen die men niet in z'n huis wil hebben (tenzij dit in verband met de uitoefe­
ning van hun beroep noodzakelijk is), en waarvan men niet wil dat ze zelf water 
halen uit privé (van huishouding of kaste) waterputten, bestempelt als laag en 
dat een verdere differentiëring binnen deze lage kasten secundair zou zijn. De 
categorie der lage kasten wordt kleiner naarmate men afdaalt in de hiërarchie. 
In verband met dit verschijnsel stelt Mohinder Singh dat de term 'onaanraak­
baarheid' geen precieze betekenis heeft, omdat niet al de 'twice born' dezelfde 
maatstaf bezitten voor onaanraakbaarheid ; er kunnen kasten zijn die aanraak-
baar zijn voor een Rajput en onaanraakbaar voor een Brahmaan65. Iets derge­
lijks kunnen we waarnemen bij MCKIM MARRIOTT (1955/1960: 113) die, kenne­
lijk rekenende vanuit de hoge kasten, bij de hiërarchische zesdeling voor een 
dorp in U.P. in het geheel niet spreekt van midden kasten, maar na de hoge kas­
ten onmiddellijk grijpt naar de term 'the low castes'. In het vervolg van deze 
studie zal blijken, dat in Irupatur voor de dominante kaste der Kavuntar en 
andere kasten die hiërarchisch ongeveer op hetzelfde niveau staan, de lage kas­
ten ongeveer beginnen bij de Ottar, de Steenhouwers/Metselaars, en dat met 
name de oudere informanten, van welke kasten dan ook, de vier laagste kasten 
vrijwel nooit als apart blok noemen. Niet bevestigd wordt de gedachte dat de 
categorie der als laag aangemerkte kasten kleiner wordt naarmate de kaste-
positie der informanten lager is. 

II. Het tweede punt waar ik kritisch tegenover sta, betreft de zienswijze van tal 
van schrijvers volgens wie mobiliteit van kasten over langere periodes bezien 

mogelijk is, maar volgens wie de zogenaamde categorie der Onaanraakbaren het 
bijzondere kenmerk bezit volkomen afgegrendeld te zijn. Ik kan mij niet neer­
leggen bij verklaringen die de factor 'macht' in deze negeren en die het verschijn­
sel van de geringe mobiliteit der lage kasten eenvoudig afdoen met een verwijzing 
naar hun zeer lage rituele status, naar het stigma der 'onaanraakbaarheid'. 

Allereerst moet ik opmerken dat verticale mobiliteit in het verleden vooral 
plaatsvond door de afsplitsing van familiegroepen van de 'moeder-kasten'66, 
waarbij het vrijwel nooit ging om omvangrijke groepen in een groot gebied. Dit 
in tegenstelling tot het meer moderne India met haar goede verbindingen en 
communicatiemogelijkheden, waar collectiviteiten, bestaande uit vele jätis, zich 
kaste gaan noemen en tezamen trachten te stijgen in de kastenhiërarchie. Een 
voorbeeld van deze verticale mobiliteit gebaseerd op fusie vormen de reeds ge­
noemde Nâtâr van Zuid-India. In hoeverre de afsplitsing vanuit de groepen 
waartoe men behoorde, mogelijk was, hing vooral af van de mate van sociale 
beheersing vanuit de moeder-kaste over de huishoudingen en families. In haar 
vergelijking tussen Kerala en Madras wijst JOAN MENCHER (1966:158 tot 162 en 
164) erop dat de vorming van nieuwe statusgroepen in Kerala met zijn 'dispersed 
settlement pattern', matrilineaire kasten en hypergamie veel gemakkelijker en 
veelvuldiger plaatsvond dan in Madras met zijn vaak relatief grote 'nucleated 

42 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Settlements' en hechte kaste-organisaties. 
Het is bijzonder moeilijk kasten te noemen die oorspronkelijk zonder meer 

behoorden tot de lage kasten en thans tot de middengroepen moeten worden 
gerekend67. Dit kan, zoals ik reeds stelde, een gevolg zijn van de vaagheid der 
categorie lage kasten en van de wijze van mobiliteit, die vooral het karakter van 
afsplitsing van families/huishoudingen had en gedeeltelijk ook nog heeft, en 
waarbij de status der grotere eenheden gelijk bleef. We kunnen echter verwach­
ten dat de mobiliteit vanuit de lage kasten steeds zeer gering is geweest en wel 
doordat deze kasten door hun vrijwel steeds zeer zwakke politiek-economische 
positie niet in staat waren de hogere kasten tot andere patronen van inter-kaste 
gedrag te dwingen. Ik ben het volkomen eens met de door J. H. HUTTON(1946/ 

1961: 213) aangehaalde Census Superintendant voor Assam in 1931 als deze 
stelt: 'Nobody can be depressed who hits you with a big stick if you attempt to 
show your contempt for him'. 

Om mobiliteit te bewerkstelligen is het om te beginnen voor een groep nodig 
haar gedrag te sanskritiseren68, d.w.z. zij moet die gedragspatronen wijzigen, 
die door de overige kasten laag gewaardeerd worden. We moeten hierbij niet 
alleen denken aan b.v. het sanskritiseren van voedselgewoontes, huwelijkspatro-
nen en godenpantheon, maar ook aan het niet langer verlenen van zeer laag ge­
waardeerde diensten aan andere kasten. Hierbij moeten interne en externe weer­
standen worden overwonnen. De betrokken groep moet zo goed gedisciplineerd 
zijn, dat al haar leden meedoen aan de noodzakelijke gedragsveranderingen. 
Min of meer intern is ook het zich te weer stellen tegen die kastensecties die niet 
meedoen: de betrokken groep moet endogaam worden en zich duidelijk los 
maken van de eventuele kastegenoten die geen mobiliteit kunnen en/of willen 
nastreven. Het externe probleem wordt gevormd door de hogere kasten, aan 
wie men geen laaggewaardeerde diensten meer wil verlenen. Men moet politiek-
economisch sterk genoeg staan om het verzet van deze kasten tegen de veran­
dering te weerstaan. Slaagt een groep erin al deze hindernissen te nemen, dan 
vinden er nog steeds geen belangrijke verschuivingen plaats in de kastenhiërar-
chie. Zoals B. S. COHN (1955: 73) opmerkt ten aanzien van de Camars in een 
dorp in U.P. : 'As for inspiring greater respect from the higher castes, such 
changes of caste behavior receive at best passive recognition, certainly not 
approval. The gain to the Camars from these changes has been chiefly a gain in 
the vital dimension of self-respect'. Van de Bhars die het fokken van varkens 
opgaven, zegt COHN (1955: 73), dat ze nu in hoger aanzien staan dan de in het­
zelfde gebied wonende Khatiks en Pasis die hun traditionele beroep van var-
kensfokken nog steeds uitoefenen. Ik kan mij voorstellen dat het voor een kaste 
in het algemeen door sanskritisatie van de gedragspatronen mogelijk is om al­
thans in de ogen der hogere kasten een wat hogere positie te verwerven binnen 
de categorie der lage kasten, en dat de culturele en sociale afstand tussen een 
naar mobiliteit strevende, maar niet al te veel eisende kaste en de hogere kasten 
wordt verkleind. Zonder dat nu direct stijging in de kastenhiërarchie optreedt, 
waarbij andere kasten worden gepasseerd, kan na enige tijd door sanskritisatie 
van de gedragspatronen verhoging van de sociale status van een kaste optreden, 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 43 



als we haar positie vergelijken met die, vóórdat bedoelde sanskritisatie optrad. 
Dit dan slechts als niet de hogere kasten tegelijkertijd hun cultuurpatroon door 
bijvoorbeeld verwestersing veranderen. 

Voor een duidelijke, dat wil zeggen door velen of allen aanvaarde, positie­
verandering in de kastenhiërarchie is sanskritisatie der gedragspatronen onvol­
doende. Voor een verandering van de gedragspatronen der hogere kasten is het 
nodig, dat de naar mobiliteit strevende groep over een grote politiek-economische 
macht beschikt, een macht die groter moet zijn naarmate de rituele positie van 
deze groep lager is. Naarmate de rituele positie lager is, is de weerzin die overwon­
nen moet worden groter en gaat het voor de hoge kasten over belangrijker con­
cessies zoals het laten gebruiken van min of meer openbare waterputten. Zelfs 
bij de Boad Distillers, de bekende door F. G. BAILEY (1957/1967: 190) beschre­
ven case van een onreine kaste die haar positie verbeterde, is het, ondanks een 
grote macht, nog zo dat de hoge kasten van hen geen water accepteren. Wat zijn 
de problemen dan wel niet voor een kaste die haar streven moet starten op een 
nog lager niveau. Hierbij moeten we nog bedenken dat de zeer onreine kasten 
vrijwel steeds werkzaam zijn in beroepen die het hen wel bijzonder moeilijk 
maken economisch wat meer armslag te krijgen, laat staan om hoge kasten tot 
een veranderd gedrag te dwingen. Ik kan het eens zijn met ANDRÉ BÉTEILLE 

(1972: 419) waar hij stelt: 'At the bottom of the hierarchy, material deprivation 
and ritual impurity reinforce one another'.69. 

Veranderingen in de richting van een modern-industrieel maatschappij-type 
gaan gepaard met ideologische veranderingen en wijziging van gedragspatro­
nen, die we aanduiden met termen als individualisering, rationalisering en 
deritualisering. Deze veranderingen hebben ingrijpende consequenties o.a. voor 
het kastensysteem en zijn latente en manifeste functies. Maar zij betekenen niet 
automatisch het verdwijnen van de relatief sterk gediscrimineerde categorie der 
lage kasten. Men behoeft hierbij niet slechts te denken in termen van 'social' of 
'cultural lag' ; zoals reeds gezegd, is sterke achterstelling der lage kasten wellicht 
nog steeds functioneel voor het statusbehoud en het gevoel van eigenwaarde der 
traditioneel hogere groepen. Belangrijk lijkt mij in dit verband ook de langzame 
economische ontwikkeling of wellicht zelfs stagnatie in grote gebieden van India 
en voor het land als geheel, en het voortbestaan van een economisch systeem 
waarin de produktiemiddelen in hoofdzaak particulier eigendom zijn. Geringe 
economische groei en particulier eigendom der hulpbronnen bewerkstelligen, 
dat groepsgewijze en individuele verticale mobiliteit van hen die van ouds niet 
beschikken over land, geld en kennis slechts gering kan zijn. In een dergelijke 
situatie, waarin men tevens verlangt naar verticale mobiliteit, doordat afgunst-
reducerende structuren afbrokkelen, zijn familie- en kasteloyaliteit vaak nog 
steeds functioneel en kunnen de lage kasten gemakkelijk worden tot een cate­
gorie waarop de armoede relatief sterk wordt afgewenteld en waartegen de tal­
rijke leden van hogere kasten, wier situatie eveneens weinig rooskleurig is, zich 
kunnen afzetten. De onderhavige studie zal enigszins duidelijk moeten maken 
welke veranderingen zich voltrekken ten aanzien van de algemene statusproble-

44 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



matiek en in het bijzonder van die der lage kasten, in een dorp waarvan werd 
aangenomen, dat de mogelijkheden tot verandering er groot zouden zijn. Bezien 
zal onder andere moeten worden of er in de huidige overgangsfase naar een meer 
industrieel maatschappij-type nog wel sprake is van een streven naar of een in 
feite constateerbaar zijn van kasten-mobiliteit. Dit laatste veronderstelt immers 
een grote groepsverbondenheid binnen verschillende kasten en een in het hiërar­
chische denken en handelen der mensen dominant zijn van de kasten-hiërarchie. 

3.2. DE KASTEN EN HET KASTENSYSTEEM VAN HET DORP IRUPATUR 

Ik zal (en kan) hier niet nader ingaan op de vrij duistere vestigingsgeschiedenis 
van de in Irupatur en omgeving aanwezige kasten. Het is voldoende te zeggen 
dat migratie een belangrijke rol speelt in de oude en meer recente geschiedenis 
van alle in Irupatur aanwezige kasten. 

De verschillende immigratiegolven die de kastenopbouw van Coimbatore sterk bepaald 
hebben, kunnen we reeds direct aflezen aan de moedertalen die in het district worden ge­
sproken: Tamil 56%, Telugu 26%, Kannada 16% en Malayalam 2%. De streek Konku­
nädu, het droge, vrij hoog gelegen middengedeelte van het uiterste zuiden van India, voor­
al de huidige districten Coimbatore en Salem omvattende, was lang een relatief dun be­
volkt gebied70. Steeds opnieuw werd het veroverd vanuit kustgebieden of vanuit het noor­
den en de staatkundige toestand van het ogenblik bepaalde vanuit welke streken er mi­
granten naar dit gebied stroomden. Een belangrijke basis voor de huidige kastensamen-
stelling werd gelegd, toen vorsten van de uit het oostelijke kustgebied stammende Kola 
dynastie (in Konkunädu van ± 900 tot ± 1300 n.Chr.) dit middengedeelte trachtten te 
koloniseren. De rond 900 binnenkomende Tamil-sprekende VeJläJar kunnen we onder­
scheiden in vijf onderafdelingen, die allen de naam Konku dragen : Konku Vellâlar (Boe­
ren), Konku Cettiyär (Kooplieden), Konku Näcuvar (Kappers), Konku Vannär (Wassers) 
en Konku Paraiyar (Landarbeiders, Trommelaars)71, die thans nog bijzondere relaties 
met elkaar onderhouden72. Een volgende immigratiegolf rond 1200 bracht wellicht de 
kaste die we nu kennen als Centalai Vellâlar naar deze gebieden73. Rond 1350 kwam 
Konkunädu onder het Vijayanagar rijk hetgeen een grote stroom van Telugu sprekende 
immigranten - zowel kasten van landbouwers en landarbeiders als handwerkslieden - uit 
het noord-oosten met zich bracht. We kunnen hierbij denken aan de Kammavar Naiytu, 
Uppiliyar, Telugu Kucavar, Ottar en Cakkiliyar7*. De Vijayanagar periode mondde uit 
in het Näyakschap van Madura dat Konku beheerste van 1530 tot 1682 en dat de beïnvloe­
ding vanuit het zuiden versterkte. Rest dan nog de periode van de Hindoe en Mohamme­
daanse vorsten van Mysore van het midden der zeventiende eeuw tot 1800, waarin veel 
Kannada sprekenden uit het noorden kwamen, waarbij we met name kunnen denken aan 
Brahmanen75. In 1799 vielen de gebieden van Tipu Sultan, inclusief Coimbatore in han­
den der Engelsen. 

Ik meen dat het eilandkarakter in de verspreiding van verscheidene kasten 
verbonden is met vroegere migratie/kolonisatie bewegingen. Zo vinden we in en 
bij de steden Sulur en Irugur de Tëvar (Maravar?76) als dominante kaste, en, 
meer naar het westen, de Kammavar Naiytu. Zelfs binnen het territorium van de 
dorpspanchäyat Irupatur zien we grote verschillen: in Kurumbapalayam zijn de 
Kannada sprekende Kurumpa Kavuntar dominant, in Nesavur is de Mutaliyär 
Wever kaste belangrijk, en in Maniakaranur de Ottar Metselaars/Steenhouwers 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 45 



TABEL 5(a). Inwoners van Irupatur, verdeeld naar kaste volgens een eigen cencus van decem­
ber 1966 en januari 1967, in volgorde van bevolkingsaantal. 

Naam van de kaste zoals 
in deze studie gebruikt 

Autochtonen: 
Vellâla Kavuntar 
Cakkiliyar 
Päntiya Pallar 
Ottar 
Kanniyâla Kavuntar 

Ainüttän Cettiyâr 
Äcäri Grofsmid/Timmer-
man 
Valaiyar 
Paraiyar 

Vejläla Näcuvar 
Vannär 

Uppiliya Näykkar 
Äcäri Goudsmid 

Kuravar 
Mohammedanen 
Pillai 
Tottiya Näykkar 
Kucavar 
Pantäram 

Brahmanen 
Kömutti Cettiyâr 
Vëttuva Näcuvar 

Cöliya Pallar 
Allochtonen: 
Müppanär 
Paraiyar 
Christenen 
Cërvai 
Cëtar 
Itaiyar 
Mutaliyâr 

Namen die leden van de eigen kaste 
gebruiken 

Centalai VeUäla Kavuntar 
Tottiya Mätäri ; Yokatu Mätäri 
Päntiya Pannäti; Devendra küttam 
Pöyar; Koriku Ottar 
Karmiyäla Kavuntar; Päla VeUäla 
Kavuntar 
Ainüttän Cettiyâr; Konku Cettiyâr 
Konku Äcäri; Kammälar Äcäri 

Muttu Räjä küttam 
Äti Tirävitar; Koriku Paraiyar; 
Pacai Valayakkärar Paraiyar 
Konku Nävitar 
Konku Vannär; Caiikutu Vannär; 
Cariku Vannär 
Uppiliya Näykkar 
Pon-vêlai Äcäri; Tanka-vêlai 
Äcäri ; Tattän Äcäri 

Kuravar 
Tulukkar; Cäypu 
Cera kula Velläja PiJlaimär 
Kola Näykkar 
Telugu Utaiyär 
Koil Pantäram; Kövala cäti 
Pantäram 
Rao Bramanäl 
Komutti Cettiyâr 
Vëttuva Kavuntar Nävitar 

Cöliya Pannäti; Devendra küttam 

Nätär; Müppanär 
Äti Tirävitar; Cahku Paraiyar 
(Nätär?) Christian 
Cërvai 
? 
Itaiyar; Könär 
Mutaliyâr 

Namen die leden van andere 
kasten gebruiken 

Ve]läla Kavuntar 
Cakkili; Mätäri 
PaUan 
Ottan 
Kanniyä|a Kavuntar; Päla 
VeUäla Kavuntar 
Cettiyâr 
Kollu-vëlai Äcäri ; Kam­
man Äcäri 
Valaiyan 
Paraiyan 

VeJJäJa Kavuntar Näcuvan 
Koriku Vannän 

Uppiliya Näykkar 
Tatta Äcäri ; Päntiya Äcäri ; 
Pon-vëlai Äcäri ; Tahka-
vëlai Äcäri 
Kuravan 
Cäypu; Muslims 
PiUai küttam 
Tottiya Näykkar 
Kucavar 
Pantäram 

Aiyar; Parppanar; Pappan 
Kömutti 
Vëttuvan Kavuntar 
Näcuvan 
PaUan Näcuvan 

Müppan 
Paraiyan 
Christians 
-
Cëtar 
Itaiyar 
Mutaliyâr 

kaste. De Pallar kaste is in Irupatur aanwezig, maar in vele andere dorpen is dat 
niet het geval, en hetzelfde geldt voor bijvoorbeeld Tottiya Nâykkar en Paraiyar. 
In Irupatur vertelt men dat de thans numeriek weinig belangrijke kasten der 
Kanniyâla Kavuntar, Uppiliya Näykkar en Ottar eertijds, naast lage kasten als 

46 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



TABEL 5(b). De inwoners van Irupatur verdeeld naar kaste volgens een eigen census van decem­
ber 1966 en januari 1967, in volgorde van bevolkingsaantal. 

Kasten 

A u t o c h t o n e n : 
VeUâla Kavuntar 
Cakkiliyar 

Päntiya Pajlar 
Ottar 
Kanniyäja Kavuntar 
Ainüttän Cettiyâr 
Äcäri Grofsmid/Timmerman 
Valaiyar 
Paraiyar 

Velläla Näcuvar 
Vannär 
Uppiliya Näykkar 

Äcäri Goudsmid 
Kuravar 
Mohammedanen 
Pillai 
Tottiya Näykkar 

Kucavar 
Pantäram 
Brahmanen 
Kömutti Cettiyâr 
Vêttuva Näcuvar 
Cöliya PaUar 
A l l o c h t o n e n : 
Müppanär 
Paraiyar 

Christenen 
Cërvai 
Cëtar 
Itaiyar 
Mutaliyâr 

Traditioneel beroep 
zoals men meent in Irupatur 

Boeren 
Leerlooiers en-bewerkers, 
Landarbeiders, Trommelaars 
Landarbeiders, kleine boeren 
Steenhouwers, metselaars 
Boeren 
Handelaars 
Smeden en timmerlieden 
Dieven, landarbeiders 
Trommelaars, laagste dorps­
beambten 
Kappers, varkensfokkers, vilders 
Wassers 
Zoutzieders, boeren 

Goudsmeden 
Mandenmakers, varkensfokkers 
Handelaars, ambtenaren 
Boeren, administrateurs 
Priesters van Vishnu tempels 

Pottenbakkers 
Priesters 
Priesters, ambtenaren 
Handelaars, winkeliers 
Kappers 
Kappers 

Palmwijntappers 
Trommelaars, laagste dorps­
beambten 

-
-
Wevers 
Veehoeders 
Wevers 

Moeder­
taal 

Tamil 

Telugu 
Tamil 
Telugu 
Tamil 
Tamil 
Tamil 
Tamil 
Tamil 

Tamil 
Tamil 
Kannada 
thans 
Tamil 
Tamil 
Tamil 
Tamil 
Tamil 
Telugu 
thans 
Tamil 
Telugu 
Tamil 
Kannada 
Telugu 
Tamil 
Tamil 

Tamil 
Tamil 

Tamil 
Tamil 
Tamil 
Tamil 
Tamil 

Inwonertal 

Abso­
luut 

889 

366 
324 
67 
59 
48 
45 
45 
39 

34 
27 
25 

24 
21 
21 
21 
20 

17 
14 
10 
10 
5 
4 

9 
7 

4 
3 
1 
1 
1 

/ o 

41 

17 
15 
3 
3 
2 
2 
2 
2 

2 
1 
1 

1 
1 
1 
1 
1 

1 
1 
1 
1 
0 
0 

0 
0 

0 
0 
0 
0 
0 

Aan­

tal 
huizen 

209 

75 
73 
19 
15 
10 
10 
12 
8 

8 
6 
6 

6 
4 
4 
4 
4 

3 
3 
1 
2 
1 
1 

2 
1 

1 
1 
0 
0 
1 

totaal inwoners 2161 100 490 

Pallar, Paraiyar en Cakkiliyar, het kastebeeld van het dorp beheersten. Nu vor­
men de Centalai Vejläla Kavuntar qua numerieke sterkte en economisch-poli-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 47 



TABEL 6. Enige welstandsgegevens voor de in Irupatur aanwezige kasten3. De kasten zijn 
genoteerd in volgorde van bevolkingsaantal. (De twee Palier kasten zijn samengevoegd, even­
als de twee Näcuvar kasten. De allochtonen zijn niet in de tabel opgenomen). 

Kasten 

Veljäja Kavuntar 
Cakkiliyar 
Pallar 
Ottar 
Kanniyäja Kavuntar 
Ainüttän Cettiyär 
Äcäri Smid 
Valaiyar 
Paraiyar 
Näcuvar 
Vannär 
Uppiliya Nâykkar 
Äcäri Goudsmid 
Kuravar 
Mohammedanen 
Pillai 
Tottiya Nâykkar 
Kucavar 
Pantäram 
Brahmanen 
Kömutti Cettiyär 

Totalen 

Inkomen per 
hoofd per jaar 
in Rs. b) 

764 
305 
481 
425 
698 
512 
331 
312 
363 
301 
314 
744 
235 
292 
429 
756 
267 
424 
171 
575 
720 

Landeigen­
dom in acres 

1088$ 
0 

48i 
8 

14i 
4 
9 
0 
6 i 
7 i 
0 
2 
0 
0 
0 

l l i 
3 

4£ 
0 
0 
0 

1207i 

Privé elektrici­
teitsaansluitin­
gen in de huizen 

56 
0 

17 
0 
3 
3 
0 
0 
0 
0 
1 
2 
1 
0 
1 
3 
0 
0 
0 
1 
2 

90 

Privé waterlei­
dingaansluitin­
gen in de huizen c) 

32 
0 
0 
0 
2 
3 
0 
0 
0 
0 

(1) 
(1) 
0 
0 

(1) 
2 
0 
0 
0 
1 

(1) 

40 ( +4 ) 

* De inkomensgegevens en de gegevens betreffende landeigendom zijn gebaseerd op de eigen 
census van december 1966/januari 1967, met uitzondering van de gegevens voor de Cakkiliyar 
die afkomstig zijn uit een tweede census van mei/juni 1967. Een gegeven dat de inkomens be­
ïnvloedde in de periode januari-juni 1967 is de daling der graanprijzen waardoor het in geld 
uitgedrukte inkomen van pannaiyäls enigszins daalde. Dit gegeven zal het gemiddelde in­
komen per hoofd slechts weinig beïnvloeden. 

De gegevens betreffende de elektriciteitsaansluitingen werden verstrekt door het bureau van 
de Electricity Board te Kilakkupalayam, die betreffende de waterleidingaansluitingen door de 
Panchäyat Board te Irupatur. 
b Getracht is het netto-inkomen te benaderen, waarbij de produktiekosten, of in het algemeen 
de verwervingskosten, van het totale inkomen werden afgetrokken. De inkomensgegevens 
werden steeds doorgelicht door een aantal 'deskundigen' uit het dorp zelf. Er is echter geen 
sprake van dat de uiteindelijke resultaten geheel juist zouden zijn : de vermelde gemiddelde in­
komens geven niet meer dan een oppervlakkige indruk. Het minst correct is vermoedelijk het 
gegeven voor de Vejläla Kavuntar: het vaststellen van het gemiddelde inkomen van deze vele 
boeren omvattende groep is wel bijzonder moeilijk en ik heb niet de tijd genomen om tot een 
juister beeld te komen. 

0 Tussen haakjes zijn geplaatst de aangevraagde aansluitingen op het waterleidingnet, waar­
voor het in 1967 verschuldigde bedrag van Rs. 150 reeds aan de Dorpspanchäyat was betaald. 

48 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



tieke macht hier een kaste met wat M. N. SRINIVAS noemt 'decisive domin­
ance'77), terwijl er, met uitzondering van Pallar en Cakkiliyar, van de vroeger 
belangrijke kasten nog maar weinig vertegenwoordigers over zijn. 

Tabel 5 (a en b) geeft een lijst van de reeds lange tijd in het dorp Irupatur 
woonachtige ( = autochtone) kasten en van recente immigranten ( = allochto­
nen). Achter de kasten zijn eveneens het traditionele beroep, de moedertaal, het 
inwonertal en het aantal huizen vermeld. Vooruitlopende op Deel II van deze 
studie verstrekt tabel 6 reeds enige gegevens betreffende de economische situatie 
der verschillende kasten. In een bij dit eerste deel der' studie gevoegde appendix 
zijn gegevens opgenomen aangaande de beroepenindeling, welstandsverschillen 
binnen de Scheduled Castes, en het landeigendom van inwoners van Irupatur 
(Bijlage, A t/m F). 

De Kavuntar - en daarbinnen vooral de Centalai Vellâla Kavuntar - met 44 % 
van de totale dorpsbevolking, 91 % van het land dat in handen is van inwoners 
van Irupatur, en met een uitgesproken heersersmentaliteit, vormen een belang­
rijke bindende kracht in het kastensysteem van het dorp. 

Het heersersgedrag van de Kavuntar is zichtbaar en hoorbaar en met BRENDA BECK 
(1972: 11) kan ik zeggen.' 'People say they can recognize a KavuNTar by the swagger in 
his walk and by his easy show of anger'. Van alle andere kasten hebben eigenlijk slechts de 
Pallar traditioneel een weerwoord op de arrogantie der Kavuntar. Prof. Dr. K. V. ZVELE-
BIL benadrukte het militante, agressieve gedrag der Paljar in een mondelinge toelichting op 
enkele 'paljus' - dichtwerken, een soort 'musicals' waarin Pallar de werkelijke helden zijn 
- uit de tweede helft der zeventiende eeuw. Ter illustratie nog het volgende. In Irupatur 
kan toch werkelijk alleen een Pallan na de boze Kavuntar uitroep (vrij vertaald) 'Ik pis in 
je bek als je niet opdondert' terugschreeuwen 'Ik snij je buik open, haal je darmen eruit en 
decoreer me daarmee als ware het een bloemenkrans'. 

De andere in het dorp aanwezige kasten kunnen we ons gegroepeerd denken 
al naar gelang de intensiteit en de aard van hun band met de dominante Ka­
vuntar en zijn dan te verdelen in drie hoofdcategorieën. 

De binding tussen de Kavuntar en de haar omringende kasten kan men niet 
slechts geconcretiseerd zien via dyadische relaties. Zeker wat betreft de eerste 
hoofdcategorie moeten we eveneens denken aan polyadische relaties tussen de 
kasten als zodanig78. Vooruitlopende op de verdere uitwerking van de interkaste 
relaties in deze studie wijs ik er reeds hier op, dat we in Irupatur en omgeving 
geen duidelijk systeem kennen, dat de verschillende kasten als beroepsgroepen 
aan elkaar koppelt; er is geen duidelijk systeem vergelijkbaar met het 'jajmani-
systeem' dat we onder verschillende benamingen in grote delen van India aan­
treffen. 
1. In de eerste plaats zijn daar wat we de 'loopjongens' van de Kavuntar zouden 

kunnen noemen. Hun functies zijn niet beperkt tot het verlenen van diensten 
in het kader van hun hoofdberoep. Zij spelen eveneens een rol van betekenis bij 
kaste- en familieceremoniën en de betrekkingen tussen de Kavuntar en deze 
kasten zijn dan ook duidelijk 'multiplex' of 'multistranded'. Ik doel hier op de 
zeer sterk van de Kavuntar afhankelijke Priesters (Pantäram), Wassers (Vannâr), 
Kappers (Konku Näcuvar), Paraiyar (trommelaars en tantals) en verder de 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 49 



Cakkiliyar die het gros der landarbeiders leveren en ook bij tal van ceremoniën 
van belang zijn. Bij zittingen van de Ur küttam, de vergadering van de volwas­
sen mannelijke Kavuntar van het dorp, wordt verwacht, dat vertegenwoordi­
gers van deze kasten in de buurt zijn. 
2.a In de tweede categorie wil ik de kasten plaatsen waarmee de Kavuntar veel 

meer zakelijke 'single-interest' of 'singlestranded' contacten onderhouden, 
maar die door hun beroepen toch sterk gebonden zijn aan de Kavuntar. Het be­
treft hier in de eerste plaats de Äcäri Grofsmeden/Timmerlieden, de Kucavar 
Pottenbakkers, de Ottar Metselaars, de Kuravar Mandenmakers en de Tottiya 
Näykkar. De laatsten zijn als priesters van de Vishnu tempels nogal afhankelijk 
van de Kavuntar. Zij oefenen deze priesterfuncties echter uit in een aantal dor­
pen en zijn daardoor minder gebonden dan de kasten der eerste categorie. 
2.b Binnen deze categorie noem ik afzonderlijk enige kasten die een nog gerin­

gere binding met de Kavuntar bezitten. Hun afwezigheid zou de Kavuntar 
weinig schaden. Dit betreft de Valaiyar, Pallar, Äcäri Goudsmeden en Uppiliya 
Näykkar. De laatsten, oorspronkelijk een kaste van zoutzieders en boeren, wer­
ken vrijwel geheel buiten de dorpseconomie, en ook als zoutwinners zullen zij 
in vroeger tijden nauw verbonden zijn geweest met een meer regionale of natio­
nale economie. Zij leveren nog de priesters van het ook voor de Kavuntar niet 
onbelangrijke Karupparaiyan heiligdom (zie 4.5). De Goudsmeden spelen een 
rol bij de 'oor-doorboringsceremonie' van de Kavuntar en vele andere kasten. 
De Valaiyar zijn van belang als landarbeiders en huishoudelijk personeel. De 
Pallar tot slot zijn thans nog voor een deel landarbeiders. Zij leveren de pries­
ters van de Vëtacami tempel (zie 4.5) die ook voor de Kavuntar belangrijk is. 
3. Met de kasten in de derde categorie hebben de Kavuntar weliswaar zekere 

contacten, immers zij wonen in Irupatur en vallen dus onder de Kavuntar 
dominantie. Als kaste echter hebben de Kavuntar weinig behoefte aan hen. Men 
krijgt bij deze kasten het gevoel dat zij er niet bijhoren. Het betreft hier de Brah­
manen, Pillai, Ainüttän Cettiyär, Mohammedanen en Kömutti Cettiyär. De 
Brahmanen oefenen geen priesterfuncties uit. De Ainüttän Cettiyär zijn vooral 
winkeliers, katoenkooplieden en fabrieksarbeiders, beroepen die we ook bij de 
Kavuntar vinden. De Kömuttis zijn winkeliers. Eigenlijk zouden we deze derde 
categorie moeten uitbreiden met een aantal kasten die in Irupatur niet of niet 
permanent vertegenwoordigd zijn, maar die in dit gebied wel een rol spelen, 
zoals de Nätär of Müppanär (Palmwijntappers), Könär of Itaiyar (Herders), 
Mutaliyär (Wolwevers), Kurumpa Kavuntar (Katoenwevers), de Kannär (Ko­
perslagers) en de in de steden bij belangrijke tempels aanwezige Brahmaanse 
priesters. 

Aan zestien informanten vroeg ik de negentien belangrijkste endogame groe­
pen hiërarchisch te ordenen. 

Aan geletterden gaf ik een lijst van kasten met de vraag de kasten te nummeren, waarbij 
nevenschikking uitdrukkelijk als mogelijkheid werd genoemd. Na het nummeren besprak 
ik de gehele lijst met de betrokken informant(en). Met analfabeten sprak ik de gehele 
kastenlijst door teneinde de door hen ervaren hiërarchie te leren kennen. Zo nu en dan 

50 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



was het meer een groepje kastegenoten, dat antwoord gaf dan een bepaald individu; in 
dat geval werd toch de groep beschouwd als één informant. 

Geen onderscheid werd gemaakt tussen de steeds twee kasten omvattende Kavuntar, 
Äcäri, Näcuvar en PaHar. 

Het is duidelijk dat hier slechts sprake kan zijn van een zeer gebrekkige po­
ging om te komen tot een hiërarchie. Niet alleen is mijn keuze van de informan­
ten niet goed gestratificeerd op grond van kaste, geslacht, leeftijd en beroep, 
maar ook doet zich het bezwaar gevoelen, dat veel informanten te weinig con­
tacten onderhouden met leden van verschillende kasten om bekend te zijn met 
de fijnere verschillen in kastepositie. Illustratief is in dit verband de opmerking 
van een aantal Cakkiliyar vrouwen, die mij zeiden: 'Wat weten wij van hoog en 
laag, zelfs een Pallan spreken wij aan met 'cämi". De informanten antwoordden 
meestal heel welwillend, maar het is de vraag wat de waarde is van hun ant­
woorden. Bij een dergelijke ordening door de informanten zelf gaat de onder­
zoeker uit van een collectieve opinie betreffende de kastenhiërarchie die er niet 
behoeft te zijn. Het is ook de vraag of de informanten de verschillende mogelijke 
statuscriteria even sterk benadrukten. Zoals bij alle antwoorden op vragen is het 
waarschijnlijk, dat nu eens werd vermeld hoe men dacht dat het vroeger was, 
dan weer hoe men dacht dat het eigenlijk moest zijn, soms hoe het in feite is ; dit 
alles dan weer gedifferentieerd naar groepsmening en persoonlijke mening. Bij 

TABEL 7. De hiërarchische ordening van de in Irupatur aanwezige autochtone kasten op grond 
van de meningen van zestien informanten. (Kavuntar, Äcäri, Näcuvar en Pallar zijn steeds 
voorgesteld als één kaste). 

Gemiddelde Standaard-
kastepositie deviatie 

1. Brahmanen 
2. Kavuntar 
3. Pillai 
4. Ainüttän Cettiyâr 
5. Pantäram 
6. Uppiliya Näykkar 
7. Tottiya Näykkar 
8. Äcäri 
9. Kucavar 

10. Mohammedanen 
11. Ottar 
12. Valaiyar 
13. Vannär 
14. Näcuvar 
15. Kömutti Cettiyär 
16. Pallar 
17. Kuravar 
18. Cakkiliyar 
19. Paraiyar 

1.25 
2.50 
3.00 
4.00 
6.00 
6.75 
7.00 
8.25 
8.75 

10.00 
11.00 
13.00 
13.50 
13.50 
13.75 
15.00 
17.25 
18.00 
18.25 

0.52 
0.75 
0.69 
1.04 
1.26 
1.35 
1.36 
1.22 
1.24 
3.77 
1.26 
1.61 
1.04 
0.87 
3.66 
1.44 
0.92 
0.88 
0.95 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 51 



de verdere bespreking zal ik de opmerkingen betreffende de kastenhiërarchie 
van vele andere informanten verdisconteren. 

De kastenverdeling der zestien informanten was als volgt: 
5 Kavuntar 
2 Ainüttän Cettiyär 
1 Pantäram 
2 Valaiyar 
2 Pallar 
1 Kuravan 
3 Cakkiliyar. 

In de in tabel 7 weergegeven hiërarchie is achter de kasten de gemiddelde 
kastepositie vermeld, afgerond op een kwart punt; de volgorde der kasten be­
rust op de scores die niet op deze wijze zijn gecorrigeerd. De mate van consen­
sus over de plaatsing in de hiërarchie is uitgedrukt in de standdaarddeviatie 
volgens de formule 

W S x 2 a=v— 
In het volgende overzicht zijn de kasten met een halve punt of minder score-

verschil naast elkaar geplaatst en zijn er horizontale verdeellijnen getrokken 
waar een score-verschil van anderhalve punt of meer optreedt. 

Brahmanen 
Kavuntar - Piljai 
Ainüttän Cettiyär 

Pantäram 
Uppiliya Näykkar - Tottiya Näykkar 
Äcäri - Kucavar 
Mohammedanen 
Ottar 

Valaiyar - Näcuvar - Vannär - Kömutti Cettiyär 
Pallar 

Kuravar 
Cakkiliyar - Paraiyar 

Ter vergelijking geef ik hier afzonderlijk de gemiddelde kastenhiërarchie zoals 
deze wordt gezien door uitsluitend de vijf Kavuntar informanten. Achter iedere 
kaste vermeld ik de gemiddelde positie-score afgerond op een kwart punt. 

Brahmanen (1.0) 

Kavuntar (2.5) - Pillai (3.0) 
Ainüttän Cettiyär (3.75) 

Pantäram (6.0) - Uppiliya Näykkar (6.5) - Tottiya Näykkar (7.0) - Äcäri (7.5) 

Kucavar (9.5) 
Mohammedanen (10.25) 
Ottar (11.25) 
Vannär (12.50) - Näcuvar (13.0) 

52 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Valaiyar (14.50) - Kômutti Cettiyâr (14.50) - Pallar (15.0; 

Kuravar (16.75) 
Paraiyar (17.75) - Cakkiliyar (18.0) 

Bezien wij nu kort de plaatsing van die kasten, waarover een relatief geringe 
consensus bestaat, of bij wier evaluatie er een duidelijk verschil in opvatting be­
staat tussen de dominante kaste en de kasten als geheel. 

Beginnen we boven aan de lijst dan valt allereerst op dat de mate van consen­
sus over de positie van de Linkerhand kasten der Äcäri betrekkelijk groot is. Dit 
wijst op een bijna vergeten zijn van de indeling in Linker- en Rechterhand kas­
ten. Ja, het heeft mij moeite gekost informanten te vinden die bereid waren nog 
eens na te denken over het onderscheid tussen Itankai (Links) en Valankai 
(Rechts) kasten, of, zoals de termen in Coimbatore luiden Itatu kai en Valatu 
kai (in Mätäri Telugu respectievelijk Edappuchei en Kudichei)80. De eerste in­
formant die mij inlichtingen over deze indeling verschafte, een Cakkiliyan, 
werd er door een aantal aanwezige vrouwen van verdacht dat hij door de parle­
mentsverkiezingen in de war was en nu sprak in termen van Links (Chinees) en 
Rechts (Russisch) communist. Ik acht het waarschijnlijk, dat de dienstenverle­
ning van Paraiyar en Cakkiliyar als trommelaars bij familie- en kastefestivitei-
ten nog de oude scheidslijn volgen. Dat zou dan betekenen dat het beeld der 
Linker- en Rechterhand kasten in deze regio in vroeger tijden ongeveer als 
volgt was81 82. 

Linkerhand Rechterhand 
(Cakkiliyar trommelen) (Paraiyar trommelen) 
Tottiya Näykkar Velläla Kavuntar 
Mutaliyär Boeren PiHai 
Kurumpa Kavuntar Katoenwevers Ainüttän Cettiyâr 
Kammavar Naiytu Pantäram 
Äcäri kasten Uppiliya Näykkar 
PaUar Mutaliyär Wolwevers 
Cakkiliyar Kucavar 

Ottar 
Näcuvar en Vannär der Velläla Kavuntar 
Valaiyar 
Kuravar 
Paraiyar 

De Paraiyar trommelen niet voor de Kômutti Cettiyâr en hun woordvoerder 
meende dan ook, dat zij tot de Linkerhand kasten moeten worden gerekend. De 
Cakkiliyar zijn de tegenovergestelde mening toegedaan en ook ik reken de 
Kômutti (in navolging van THURSTON) aarzelend tot de Rechterhand kasten83. 
De informanten die de indeling nog enigszins bleken te kennen waren het er over 
eens, dat de Brahmanen boven de twee categorieën stonden. De Mohammeda­
nen zijn er eveneens niet bij onder te brengen. Het lijkt hier van belang te con­
stateren dat in deze streek, zoals in grote delen van Zuid-India, ook de cate­
gorie der lage kasten werd verdeeld in Rechter- en Linkerhand kasten84. 

Wat betreft de Äcäri zal er in de volgende hoofdstukken enige malen sprake zijn 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 53 



van restanten van de Zuidindiase tweedeling in de huidige inter-kaste gedrags­
patronen. Opvallend is dat de Kavuntar hun onmisbare Smeden en Timmerlie­
den doorgaans wat hoger plaatsen dan de leden van andere kasten dat doen, en 
dat zij, in tegenstelling tot de anderen, de thans en ook vroeger veel minder on­
misbare Kucavar Pottenbakkers lager waarderen. 

In mindere mate dan dat het geval is voor de Äcäri, heerst er duidelijkheid 
betreffende de plaatsing van Mohammedanen, Kömutti Cettiyär, Valaiyar en 
Pallar in de kastenhiërarchie van Irupatur. 

De problemen rond de Mohammedanen in Irupatur zijn vermoedelijk verge­
lijkbaar met die geconstateerd door SRINIVAS (1955: 22) in 'zijn' dorp Rampura 
in Mysore, waar hij de Mohammedanen zelfs niet in de poly-hiërarchische orde­
ning van kasten durft op te nemen : ' . . . , because their membership in another 
religion raises excessive uncertainties as to their hierarchical position.' Ook in 
Irupatur is de consensus betreffende de hiërarchische plaatsing van de Moham­
medanen relatief gering. Dit is voor mij geenszins aanleiding hen niet te be­
schouwen als een kaste; de mate van consensus betreffende de plaatsing van een 
(Hindoe) kaste als de Kömutti Cettiyär is nauwelijks geringer. Ik constateer 
slechts dat de Mohammedanen zich relatief sterk isoleren in de inter-kaste rela­
ties buiten de informele niet-huiselijke sfeer, waardoor zij moeilijk plaatsbaar 
zijn voor de 'anderen'. Zij vormen een aparte kaste-groep met nogal afwijkende 
gewoonten o.a. op het punt van voedsel, de vrij sterke afzondering der vrouwen 
en het niet bijwonen van Hindoe tempelfeesten. Aangezien ik er volstrekt niet 
van uitga, dat een kaste een duidelijke hiërarchische positie zou moeten inne­
men, noopt de bijzondere situatie der Mohammedanen mij niet tot 'verontrus­
ting'. 

Aan de problematiek rond de positie der Kömutti Cettiyär heb ik reeds een 
aparte publikatie besteed (DEN OUDEN: 1970). Terwijl zij zichzelf, refererend aan 
het Brahmaanse model, beschouwen als behorende tot de derde varna en zij alle 
dorpelingen buiten de Brahmanen en zichzelf voor Shudras of nog lager houden, 
accepteert geen enkele kaste van hen gekookt voedsel of water en beschouwen 
velen hen als gelijk aan of lager dan de Cakkiliyar. De economische positie van 
deze 'nation-oriented'85 kaste van handelaars is vanouds vrij hoog en we kun­
nen bij hen daarom spreken van een aanzienlijke discrepantie tussen de ritueel-
sociale positie, zoals deze wordt toegekend door een belangrijk deel der lokale 
bevolking, en de economische positie. Ik meen dat het model, gegeven door 
GIDEON SJOBERG (1960: vooral 134 en 136) betreffende de aanwezigheid van 'ge­
letterde Outcastes' in pre-industriële civilisaties verhelderend werkt bij het ver­
klaren en begrijpen van de positie der Kömutti Cettiyär. 

Bij AROKIASWAMY (1956: 391) lezen we over de 'Kömutti' of 'Komatti' in het Konkunad 
van de tweede helft van de achttiende eeuw : 'In spite of the best efforts of the Sultans of 
Mysore, trade scarcely raised its head during the entire half-century from 1750 to 1800 
A.D. Money was scarce in circulation. The Komatti moneylender was there to lend money, 
but he did so always at exorbitant interest. He played the middleman even between 
the sovereign and the subject in the matter of the collection of the land-tax, not without 
profit to himself.' Een dergelijke opmerking versterkt de indruk, dat de positie van de 
Kömutti Cettiyär in het pre-industriële Zuid-India vergelijkbaar is met die van bijvoor-

54 Meded, Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



beeld de Joden in het Middeleeuwse Europa en dat ook hun statusproblematiek overeen­
komsten vertoont. Zie eveneens Max Weber's opmerkingen over 'pariah capitalism' 
(GERTH and MILLS, 1958: 66). 

Als gevolg van het secularisatieproces, dat zijn invloed doet gevoelen op de 
relatieve belangrijkheid der verschillende statuscriteria, wordt de economische 
positie van de Kömutti Cettiyâr thans belangrijker voor de inter-kaste gedrags­
patronen dan voorheen het geval was, waardoor we kunnen spreken van een 
zekere positieverhoging van deze kaste86. 

De Valaiyar of Muttu Räjä küttam vormen in geheel Madras een bijzondere 
kaste, die wordt geassocieerd met criminele beroepen. De overheid beschouwt 
hen ook officieel als 'Ex-Criminal-' of 'Denotified Tribe'. In Irupatur zijn zij 
vooral werkzaam als landarbeiders. De Kavuntar boeren behandelen hen veel 
minder omzichtig dan de Pallar en velen plaatsen hen op het niveau van of zelfs 
beneden deze Pallar. Maar met name de Vannär der Kavuntar ontkennen deze 
lage positie en zij achten de Valaiyar aan wie zij hun diensten verlenen, hoger 
dan zichzelf. Trouwens, vele Kavuntar mogen de Valaiyar dan vrij laag plaatsen 
op grond van hun economische positie, in tal van sferen discrimineren zij de 
Valaiyar minder dan de Pallar. In het algemeen kunnen we zeggen dat de hogere 
kasten bij hun waardering van de Vailayar sterker letten op factoren als de mate 
van gespecialiseerde dienstenverlening en onmisbaarheid (beide zijn bij de Va­
laiyar gering), terwijl de midden en lage kasten meer aandacht besteden aan de 
ritueel-sociale positie zoals deze blijkt uit allerlei interactie-sferen en uit de tra­
ditionele aanspreek-terminologie (zie 6.2.3.). Vergelijken we de kastenhiërarchie 
op grond van meningen van leden van verschillende kasten met de hiërarchie op 
grond van meningen van enkele Kavuntar, dan zien we ook dat de Valaiyar in 
het laatste geval een duidelijk lagere positie innemen. 

In de volgende hoofdstukken zal ik trachten de positie van de Pallar van vele 
kanten te belichten, waarna moet worden bezien in hoeverre hun positie in be­
weging is als gevolg van o.a. de reeds genoemde secularisatie der statuscriteria. 
Ik zal hier niet ingaan op de statusproblematiek van deze hoogste kaste binnen 
de categorie der Scheduled Castes. Hetzelfde geldt voor de drie andere Scheduled 
Castes, de Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar. 

Er kleven dus allerlei bezwaren aan de opstelling van een kastenhiërarchie op 
grond van een ordening van alle autochtone kasten door een aantal informanten; 
er blijken aanzienlijke kastegewijze en individuele verschillen in opvatting te 
bestaan betreffende de precieze rangorde. Ik zal echter niet in navolging van b.v. 
DUBE (1955/1956: 37) of SRINIVAS (1955: 22 en 23) besluiten om bepaalde kasten 
buiten de kastekolom te plaatsen. De hiërarchische positie van vele kasten is aan 
twijfel onderhevig, zij het bij de één wat meer dan bij de ander, en na het gestelde 
in de paragrafen 3.1 en 3.2 is dit begrijpelijk. Bij kasten gaat het om endogame 
groepen die min of meer hiërarchisch geordend zijn en wat betreft Irupatur kan 
men de mate van consensus en dissensus betreffende deze ordening enigszins af­
lezen aan de gegeven standaarddeviaties. Mijn opmerkingen betreffende de 
Linker- en Rechterhand kasten, de Mohammedanen, Kömutti Cettiyâr en 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 55 



Valaiyar geven aan, dat ook in vroeger tijden op bepaalde punten grote ondui­
delijkheid moet hebben bestaan. Ik sluit echter de mogelijkheid niet uit, dat de 
individuele verschillen in opvatting toen kleiner, of zelfs veel kleiner waren dan 
thans het geval is. Door het langzamerhand verdwijnen van die dorpsfestivitei­
ten, waar de positieverdeling binnen de kastenhiërarchie tot uiting komt en 
wordt bevestigd, door de geringere duidelijkheid betreffende de kasten die al 
dan niet in aanmerking komen voor de dienstenverlening door de 'service cas­
tes', door het in de vergetelheid geraken van verklaringsmythen, en het verdwij­
nen van regionale en lokale kastenpanchâyats die hun leden controleren op het 
naleven van de traditionele kasteregels, kortom door het seculariserings- en 
individualiseringsproces is de kastenhiërarchie eenvoudiger geworden, minder 
multilineair, maar tevens vager. Door deze toenemende vaagheid is het de vraag 
of de grotere consensus over de positie van kasten als Äcäri ook een meer 'con­
sistent structure of unequal, or stratified interaction'87 heeft bewerkstelligd. 

Bij de wijze van statusbepaling maken we doorgaans een onderscheid tussen 
attributionele en interactionele status-evaluatie88. Bij attributionele statusbepa­
ling gaat men uit van een onreinheidsschaal waarop de kasten te plaatsen zijn op 
grond van attributen als beroep, het al of niet mogen hertrouwen van weduwen 
en voedselgewoonten89. Bij interactionele statusbepaling wordt slechts gelet op 
de statusverschillen die blijken bij het inter-kaste gedrag. Gegoten in het Indiase 
jargon (volgens het Brahmaanse model naar ik meen) krijgen we dan, zoals de 
inwoners van het dorp Kishan Garhi volgens MCKIM MARRIOTT (1959: 97) 
zeggen '..., that caste must be regarded as higher which receives the greater 
amount of ritual honoring and purification from others while giving the lesser 
amount of these in return.'Volgens MCKIM MARRIOTT zijn de 'ritual services' 
zeer nauw verbonden met de hiërarchie op grond van de 'circulation of food'. 
Bij 'ritual services' noemt hij (1959: 98) dan priesterschap, kappersfuncties, 
bedelen, wassen, vuilopruimen, enz., en uitdrukkelijk niet het verrichten van 
landarbeid. Ik meen dat het juister is deze dienstenverlening ruimer te nemen en 
spreek daarom liever van 'status-relevante diensten'. Ook landarbeid, in dienst­
verband en zelfstandig, is niet alleen statusrelevant voor het individu en de huis­
houding, maar drukt eveneens zijn stempel op de seculiere en rituele status van 
een kaste als een groot percentage van haar leden als zodanig werkzaam is. Deze 
invloed op de groeps-status wordt nog vergroot als de kaste niet duidelijk is ge­
associeerd met andere beroepen dan landarbeid. 

Bij de 'waarom'-vraag bestaat bij de attributionele status-evaluatie de neiging 
te verwijzen naar rituele reinheidsconcepten in de Great Tradition Hindoe reli­
gie en de regionale/lokale interpretatie daarvan. Politiek-economische factoren 
zouden daarbij hoogstens een rol spelen als blijkt, dat bepaalde groepen door 
een lage seculiere positie worden gedwongen tot onrein gedrag, vooral op het 
gebied van beroep en voedselgewoonten. De kritiek op de attributionele status­
bepaling is overweldigend; geen enkele kastenhiërarchie van welke regio dan 
ook is te begrijpen met uitsluitend de attributionele aanpak. Ik noem hier slechts 
één punt van kritiek: hoe de verschillen in ritueel-sociale positie te begrijpen 

56 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



voor kasten die zowel vroeger als nu attributioneel vergelijkbaar zijn90. Bij de 
interactionele statusbepaling is de onderzoeker geneigd in de eerste plaats te let­
ten op seculiere factoren als de ongelijke beheersing van de produktiemiddelen, 
banden met de regionale en nationale elite, mate van onafhankelijkheid en nu­
merieke sterkte. Rituele reinheidsopvattingen worden in die opvatting gezien 
als een vorm van rationalisatie. Hoewel ik sterk geporteerd ben voor de inter­
actionele wijze van statusbepaling, moet ik erkennen dat bepaalde attributen 
min of meer statusbeïnvloedend zijn; attributionele verschillen tussen status­
groepen scheppen en bevestigen de (gewenste) sociale afstand tussen die groepen. 

Ik wil hier kort ingaan op een aantal attributen die de dorpelingen noemen 
ter verklaring van bepaalde toegekende kasteposities. Daarbij moet een onder­
scheid worden gemaakt tussen attributen wier statusrelevantie moeilijk te be­
grijpen is zonder verwijzing naar de Hindoe Great Tradition, en attributen die 
daarmee weinig van doen hebben. Bij de eerste categorie gaat het in Irupatur 
vooral om het hertrouwen van weduwen, het fokken van varkens, het doden van 
schapen en varkens, het beroepsmatig knippen van haar en nagels, het wassen 
van kleding en vooral van tijdens de menstruatie gedragen kleding, het eten van 
slangen en ratten, het eten van rundvlees, het slachten van rundvee en het op­
ruimen van kadavers. Het hertrouwen van weduwen is toegestaan bij de 

1. Bij een Cakkiliyar runderslachter in Irupatur. De slagers venten hun waar ook in de Cakkili-
yar en Paraiyar wijken van naburige dorpen. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 57 



Kucavar, Ottar, Valaiyar, Pallar, Kuravar en Cakkiliyar. Het is dus een attri­
buut dat niet beperkt is tot de lage kasten, terwijl er verder lage en lage midden 
kasten zijn die het attribuut niet bezitten. Hetzelfde geldt voor het houden van 
varkens dat in handen is van Ottar, Valaiyar, Näcuvar en Kuravar. Het is ook 
een attribuut van de Cakkiliyar, al houden de leden van deze kaste in Irupatur 
geen varkens. Paraiyar, Pallar en Vannär willen met het fokken van varkens 
niets te maken hebben. Het doden en villen van schapen en varkens is hier vrij­
wel een monopolie van de Näcuvar der Vellâla Kavuntar. De Valaiyar worden 
ernstig verdacht van het eten van ratten en slangen en dit doet hun status geen 
goed. Het opruimen van kadavers was tot voor kort in handen van Paraiyar en 
Cakkiliyar; thans wordt dit nog slechts gedaan door de Cakkiliyar. Beide kas­
ten eten rundvlees, maar het slachten van rundvee, dood en levend, is nu geheel 
in handen van de Cakkiliyar. Zie foto 1. 

Het zal na deze korte opmerkingen duidelijk zijn, dat deze lokaal als weinig 
prijzenswaardig ervaren attributen geheel verbonden zijn met midden en lage 
kasten, hoewel niet met alle tot deze categorieën behorende groepen. Bij de kas­
ten die deze attributen niet bezitten, is het vrijwel nooit zo, dat zij zijn verdwe­
nen door sanskritisatie der gedragspatronen. Slechts de Paraiyar vertonen een 
veranderd gedrag wat betreft het niet langer opruimen van kadavers; zij geven 
ook niet graag toe rundvlees te eten. 

Een aantal in studies meestal uitvoerig besproken attributen kwam hier niet 
ter sprake, omdat zij in Irupatur niet of nauwelijks statusrelevant zijn. Zo is het 
geheel vegetarisch voedselgebruik vooral verbonden met de Brahmanen en het 
respect voor dit attribuut wordt duidelijk getemperd door de betrekkelijk - in 
vergelijking met grote Kavuntar boeren - lage economische positie en de af­
hankelijkheid van de hier levende Brahmanen. Vegetarisme hoort niet thuis in 
het door de Kavuntar en vele andere kasten gevolgde 'koninklijke' model91. 
Het Brahmaanse model wordt in het dorp in dit opzicht slechts gevolgd door de 
Kömutti Cettiyâr. Zij zijn naast de Brahmanen ook de enige kaste die hun do­
den steeds cremeren en steeds het heilige koord der 'Dwija'kasten dragen. Vuil 
opruimen wordt in Irupatur niet beroepsmatig uitgeoefend. Het is verder ook 
meer een attribuut van de Madurai Mätäri (niet aanwezig in Irupatur), dan van 
de in Irupatur wonende Tottiya Mätäri. Trommelen en hoornblazen werden mij 
door informanten van hogere kasten nooit genoemd als laag gewaardeerde at­
tributen, ook al zijn het de Paraiyar en Cakkiliyar die ze bezitten. In deze studie 
zal wel worden gewezen op het opgeven van deze dienstenverlening of pogingen 
daartoe bij de Paraiyar van Irugur en Sulur. 

Bij de statusrelevante kaste-attributen die nauwelijks of geen binding bezitten 
met de Hindoe Great Tradition noem ik in de eerste plaats rijkdom, macht, 
landbezit en vooral het bezit van geïrrigeerd land. Het feit dat één Uppiliya 
Näykkar huishouding relatief rijk is, trekt de kastepositie van deze kleine groep 
in Irupatur omhoog, hoewel men verder niet zoveel waardering kan opbrengen 
voor deze Uppära. Armoede geeft een lage status, ook al kan dit gecompen­
seerd worden door andere attributen, zoals bij de Pantäram en Tottiya Näykkar 
priesters. Naast armoede noem ik het slecht verzorgen van lichaam, huis en erf. 

58 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Dit attribuut, in Irupatur vooral toegeschreven aan Valaiyar, Paraiyar en Cak-
kiliyar, staat betrekkelijk los van inkomen en beroep. Het is duidelijk dat letter­
lijke onreinheid (met name het zich niet wassen en het dragen van vuile kleding) 
zeer laag wordt gewaardeerd in een dorp waar de brandschone Velläla Kavuntar 
dominant zijn en voor de meeste lokaal aanwezige kasten de referentie-groep 
vormen. 

De betrekkelijk geringe betekenis van het religieus onderbouwde rituele rein-
heidsconcept bij de statusevaluatie van kasten kan samenhangen met de sterke 
dominantie van de vanuit het 'koninklijke'model denkende en handelende Ka­
vuntar en de relatieve onbelangrijkheid van het Brahmaanse model92. In Irupa­
tur en omgeving is het 'belief in inherited virtue'93 zeker een factor die in min­
dere of meerdere mate meespeelt bij de evaluatie van de kastestatus, maar de be­
volking aarzelt zeer sterk dit te vertalen in termen van 'tïttu'94, van rituele on­
reinheid. Vraagt de onderzoeker naar de toestanden en handelingen die 'tïttu' 
veroorzaken, dan noemt men uitsluitend situaties die tijdelijke onreinheid met 
zich brengen - geboorte, dood, menstruatie en het geslagen worden met een 
cappal of bezem ('köl-ati mall-ati' ; het slaan met deze 'vuile' voorwerpen of 
zelfs het daarmee dreigen is een ernstige belediging, immers een dergelijke han­
deling verontreinigt ritueel) - en die los staan van de overtreding van regels be­
treffende het inter-kaste gedrag. Het eten van rundvlees en het doden van een 
koe acht men ook 'tïttu' verwekkend, maar men voegt er dan aan toe, dat dit 
niet voor alle kasten geldt. Stelt de onderzoeker uiteindelijk de vraag welk ge­
drag bij de inter-kaste relaties 'tïttu' veroorzaakt, dan blijkt uit de reacties dat 
deze vraag bij de informanten problemen oproept. Deze problemen zijn te ver­
duidelijken door de term 'tïttu' te vergelijken met 'ürkattuppätu'. De laatste 
term moet worden opgevat als 'datgene wat volgens de regels van het dorp ver­
boden is' en is dus ruimer dan het begrip 'tïttu'. Als een Cakkiliyar vrouw bij­
voorbeeld een sexuele relatie heeft met een Kavuntan, dan is dat 'ürkattuppätu'. 
Heeft een Cakkiliyar vrouw echter een relatie met een Paraiyan, dan is dat zeker 
ook 'ürkattuppätu', maar in zo erge mate dat het welzijn van de kastegroep er 
door in gevaar wordt gebracht. Door een relatie met een Paraiyan wordt een 
Cakkiliyar vrouw 'tïnta', onaanraakbaar ('tïntâmai' is onaanraakbaarheid), 
voor haar kastegenoten en dat is precies het kenmerk van een situatie van 
'tïttu' : degene die, of datgene wat 'tïttu' is, moet men vermijden. 'Tïttu' moet 
worden uitgewist door rituele reiniging, georganiseerd per huishouding of per 
kaste. De reinigingsrituelen in verband met geboorte, dood, of het naar de kap­
per zijn geweest waren en zijn, althans in Irupatur, vooral per huishouding ge­
organiseerd, waarbij de sociale controle op de naleving ook in de eerste plaats 
berustte en berust bij de huishouding en de lokaal aanwezige familieleden95. 
Zware overtredingen van de regels betreffende inter-kaste gedrag, die vroeger 
een op kasteniveau georganiseerd reinigingsritueel en ceremonieel ter verzoe­
ning van respectievelijk de bovennatuurlijke machten en van de gemeenschap 
vereisten, behoren vrijwel geheel tot het verleden, zeker wat betreft de hogere 
kasten. Zo er op dit punt nog reiniging plaatsvindt, is deze thans bijna uitslui­
tend in handen van de huishouding. Als een Kavuntar vrouw een sexuale relatie 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 59 



heeft met een man van lage kaste, dan zullen de Kavuntar deze schande zeker 
niet door 'outcasting' of uitgebreide rituelen en ceremoniën aan de grote klok 
hangen en ik vraag mij af of men dat vroeger wel deed. In woorden stelt men 
thans meestal - als de onderzoeker er expliciet naar vraagt - dat, wat betreft het 
inter-kaste gedrag, alleen ernstige overtreding van de regels betreffende de re­
laties met Cakkiliyar en Paraiyar 'tïttu' oproepen. Hierbij valt te denken aan 
het accepteren van water en gekookt voedsel, een sexuele relatie tussen een 
vrouw van een kaste hoger dan deze twee en een Cakkiliyar of Paraiyar man, het 
betreden van hun huizen door leden van hogere kasten, of het betreden van 
verandah's, kamers enz. door leden van deze twee kasten. In het laatste geval 
zegt men de betreffende verandah's of vertrekken opnieuw te moeten witten en 
de vloeren met verse koemest te moeten behandelen. Zelfs het bad, dat vrijwel 
iedereen neemt nadat men zijn haren heeft laten knippen, wordt verklaard door 
te wijzen op de noodzaak kriebelende haren te verwijderen96 ; slechts de gewoon­
te dit bad te nemen voordat men z'n huis betreedt, wijst nog op het uitwissen 
van rituele onreinheid. In het geval van overtreding van regels van inter-kaste 
gedrag die niet de Paraiyar en Cakkiliyar betreffen, spreekt men hoogstens van 
gedrag dat 'slecht' is (d.w.z. statusverlagend), maar zeker niet over 'tïttu' die op 
kasteniveau door reiniging moet worden uitgewist. Het is bijzonder moeilijk 
een helder beeld te krijgen van de, zeker voor de hogere kasten, lang vervlogen 
tijd waarin kaste- pattakkärars waakten over de nakoming der kasteregels en de 
kasteleden konden dwingen tot rituele reiniging. 

Bij de sancties op het niet nakomen der kasteregels wordt in Irupatur nimmer 
gedacht aan consequenties in verband met reïncarnatie (maru piravi). Zelfs het 
hoofd van de Brahmaanse huishouding, de karnam (dorpsaccountant) zei niets 
te weten van reïncarnatie en verwees mij naar experts in de stad met de in het 
Engels vertaalde woorden: 'We have to look it up in history'. Leden van andere 
kasten kwamen niet veel verder dan de opmerking, dat ze wel eens hadden ge­
hoord dat je na je dood werd herboren en dat Cakkiliyar in hun vorige leven 
ernstige zonden hadden begaan. Wel vinden we het geloof dat het niet uitwissen 
van 'tïttu' als gevolg van bijvoorbeeld geboorte, dood, menstruatie, het niet 
nakomen van bepaalde voedselverboden en het niet nakomen van de meer 
ernstig genomen regels aangaande inter-kaste gedrag, evenals het niet nakomen 
van belangrijke verwantschapsverplichtingen zouden leiden tot onaangename 
consequenties nog tijdens het leven, zoals armoede en ziekte. Maar deze ant­
woorden kwamen pas na lang aandringen van mijn kant. In verreweg de meeste 
gevallen zegt men dat het niet opheffen van 'tïttu' geen enkele automatische, 
niet rationeel te verklaren consequentie heeft. 

Het rituele reinheidsconcept is als expliciete verklaringsgrond bij de status-
evaluatie van groepen door het secularisatie (deritualisatie) proces en het verval 
der kaste-organisaties thans vrijwel geheel teruggedrongen tot een laatste bol­
werk, namelijk tot de kasten die rundvlees eten en runderen doden. Gerede­
neerd vanuit de hogere kasten is ten aanzien van de midden en lage kasten veel 
van het geloof in rituele onreinheid omgezet in een meer geseculariseerd 'belief 
in inherited virtue'. Ik meen dat de factor rituele reinheid bij de statusevaluatie 

60 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



van personen en groepen ook voor vroeger tijden niet mag worden overschat in 
situaties waarin het 'koninklijke' model der Kavuntar, met zijn grote nadruk op 
macht en welstand dominant was. 

Tot slot van deze paragraaf wil ik enige aandacht besteden aan de bij de dorps­
bevolking levende opvattingen over de samenstelling van de categorie kasten die 
als 'laag' moet worden beschouwd. 

Onderzoekers die menen dat de Onaanraakbaren een in de lokale realiteit 
steeds duidelijk herkenbare eenheid vormen, komen in Irupatur en omgeving 
bedrogen uit: de bevolking hanteert geen enkele term die een dergelijke catego­
rie dekt. We zullen in de volgende hoofdstukken constateren, dat ook een nauw­
keurige analyse van inter-kaste relaties niet onmiddellijk een duidelijk te onder­
scheiden categorie van Onaanraakbaren oplevert. Het is wellicht typisch te noe­
men, dat slechts het hoofd der Brahmaanse huishouding aan de vier kasten van 
Pallar, Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar na lang vragen de term 'totäta cätikal' 
(kasten van Onaanraakbaren) gaf, een term die men verder in het dorp nooit 
gebruikt. Belangrijk is dat deze Brahmaan direct aangaf, dat deze term thans 
vooral betrekking had op de Paraiyar en Cakkiliyar97. Een term die velen (maar 
zeker niet allen) kennen, is het door Mahatma Gandhi ingevoerde 'Harijan'. 
Deze nieuwe term wordt gebruikt als synoniem voor 'lage kasten', een begrip 
waarvan de inhoud niet zozeer per kaste als wel per individu bleek te verschillen. 
Ik vond geen enkele inwoner die deze term precies liet samenvallen met de vier 
laagste kasten98. Ook de hypothese dat de onderscheiden categorie der lage kasten 
kleiner zou worden naarmate informanten behoorden tot een lagere kaste, blijft 
onbevestigd. De Kavuntar informant die voor de categorie 'lage kasten' de 
grootste lijst gaf kwam tot: Cakkiliyar, Paraiyar, Kuravar, Pallar, Vannär, 
Näcuvar, Valaiyar, Ottar, Kucavar en Äcäri. Dit wijkt niet sterk af van de lijst 
gegeven door een Kuravan, die in vergelijking hiermee slechts de Äcäri achter­
wege liet. Informanten van de laagste vier kasten meenden, dat naast de Schedu­
led Castes (een buiten de kring van ambtenaren in de dorpen nog vrijwel onbe­
kende term) tenminste ook de Valaiyar tot de 'lage kasten' moest worden ge­
rekend. 

Bij een dergelijke onduidelijkheid betreffende een hoofdindeling der kasten 
kan een onderzoeker zich genoodzaakt voelen tot het doorhakken van enkele 
knopen. Als ook ik daartoe schoorvoetend overga, dan blijf ik mijn informanten 
toch op de voet volgen. Vooruitlopend op de resultaten van de analyse van het 
inter-kaste-gedrag stel ik reeds hier, dat ik het in grote lijnen eens kan zijn met 
de oudere en in het gehele dorp als wijze man erkende President Kavuntar (ge­
kozen voorzitter der dorpspanchâyat) dat gaande van hoog naar laag de Ottar 
een belangrijke cesuur vormen. Hij noemde kasten als Ottar, Valaiyar, Näcuvar 
en Vannär 'Harijan like', waarbij hij de Mohammedanen en Kömutti Cetttiyär 
buiten beschouwing liet als nauwelijks te evalueren. Een dergelijke, zij het min­
der belangrijke, lijn trok hij ook tussen de Pantâram en Näykkar/Äcäri, en in 
de omgeving van de Pallar. De Brahmanen noemde hij geheel apart. 

In alle volgende tabellen en bij het in volgorde noemen van kasten zal de hiër­
archische ordening der kasten worden aangehouden zoals deze ontstond op 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 61 



grond van de meningen van zestien informanten (tabel 7), met dit verschil dat 
de Cakkiliyar steeds onderaan de lijst worden geplaatst. 

Zoals naar voren zal komen in de nabeschouwing van de sociale positie der 
Scheduled Castes (hoofdstuk 7) meen ik bij een indeling in hoge, midden en lage 
kasten uiteindelijk te moeten besluiten tot in totaal negen min of meer duidelijke 
rangniveaus, namelijk vier bij de hoge kasten, twee bij de midden kasten en drie 
bij de lage kasten. De zeer moeilijk plaatsbare Mohammedanen en Kömutti 
Cettiyär zijn hierbij opgenomen in het laagste niveau van de hoge kasten. De 
hiërarchische indeling van de kasten van Irupatur is dan als volgt: 

Hoog: 1. Brahmanen 
2. Kavuntar, Pillai, Ainüttän Cettiyär 
3. Pantäram, Uppiliya Näykkar, Tottiya Näykkar, Äcäri 
4. Kucavar, Mohammedanen, Kömutti Cettiyär 

Midden: 5. Ottar 
6. Valaiyar, Vannär, Näcuvar 

Laag: 7. PaHar 
8. Kuravar 
9. Paraiyar, Cakkiliyar 

62 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



4. DE SOCIALE POSITIE DER S C H E D U L E D CASTES (I) 

Teneinde inzicht te verkrijgen in de positie en eventuele positieverandering 
der vier in het dorp Irupatur aanwezige Scheduled Castes (Pa|jar, Kuravar, 
Paraiyar en Cakkiliyar) en hun leden, besteed ik in de drie volgende hoofdstuk­
ken aandacht aan de normen en gedragspatronen samenhangende met de socia­
le status van groepen en personen. Het gaat hierbij zowel om de relaties tussen 
de leden van de verschillende Scheduled Castes onderling als tussen hen en leden 
van andere kasten. De regels van het samenleven der mensen en de werkelijke 
gedragspatronen kunnen we bestuderen aan de hand van vele onderwerpen. De 
volgorde van deze onderwerpen is steeds enigszins willekeurig. In hoofdstuk 4 
tracht ik allereerst de publieke sfeer van het dorp te behandelen, welke sectie 
wordt afgesloten met de dienstverlening van een aantal kasten op grond van hun 
traditionele beroep. Daarna volgen in hoofdstuk 5 onderwerpen die meer ge­
centreerd zijn rond personen en de huizen waarin zij leven. Dit gedeelte begin ik 
met een bespreking van het accepteren van voedsel en water. Tot slot besteed ik 
in hoofdstuk 6 aandacht aan de gedragsetiquette, waarbij de etiquette zoals die 
blijkt uit het inter-kaste taalgebruik een bijzondere plaats inneemt. 

4.1. DE TERRITORIALE SEGREGATIE 

De oude kern van het dorp Irupatur is gesitueerd aan de zuidzijde van het 
dorp, rond de Märiyamman tempel. Zie de dorpskaart op blz. 66 en 67. Ten 
noorden van deze tempel ligt de Kanniyäla töttam (wijk), die ongeveer loopt 
tot de grote centrale waterleidingput. Aan de westzijde van deze oude, thans wat 
uitgedunde wijk der Kanniyäla Kavuntar bevinden zich vanouds de huizen van 
de Brahmanen, Ainüttän Cettiyär, Kömutti Cettiyär, Mohammedanen en Äcäri 
Goudsmeden. In de gemengde wijk ten noordwesten van de Märiyamman tem­
pel zijn grote open ruimten ontstaan door migratie uit het dorp. Niet alleen het 
grote huis van de huishouding van de vroegere Brahmaanse munsiff ten noord­
westen van de lagere school is enige jaren geleden afgebroken, maar ook de 
Kannär (Koperbewerkers), die de ruimte tussen de huizen van de Brahmaanse 
karnam, Mohammedanen en Kömutti Cettiyär, en het nu wat apart gelegen 
wijkje der Tottiya Näykkar, Vannär, Näcuvar en Kuravar vulden, zijn reeds 
enige tientallen jaren geleden uit Irupatur vertrokken. De wijk der Uppiliya 
Näykkar die ten westen van de lagere school doorliep tot aan de wijk der Cak­
kiliyar, is wel bijzonder letterlijk verdwenen: niet alleen vinden we hier nog 
slechts drie huizen van deze kaste, maar ook de grond waarop de vroegere hui­
zen stonden, is door afgraving in verband met de winning van keukenzout ver­
dwenen, waardoor de in deze ruimte overgebleven oudere gebouwen nu op een 
soort terpjes staan. Aanzienlijk kleiner dan eertijds zijn de wijken van de Ottar, 
ten zuiden van de Märiyamman tempel, en van de Paraiyar, ten noordwesten 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 63 



2. De Paraiyar cëri. Sinds ongeveer 1925 migreerden heel wat Paraiyar naar de plantagegebieden 
in de Nilgiris en naar de industriecentra. Hun wijk is daardoor kleiner dan voorheen en ligt wat 
meer apart door de ruimte die ontstond tussen de cêri en de Kavuntar wijk. 

van de oude nederzetting aan de hoofdweg. Het aantal Ottar is absoluut en rela­
tief sterk afgenomen, bovendien is een aantal van hun uit de vroegere dichtbe­
volkte wijk met zijn kleine huizen en kalkbranderijen getrokken. Zij wonen 
thans ten noordoosten van het oude dorp bij onder andere de Pantäram en de 
Kucavar. Een aantal huizen in de oude Ottar wijk wordt nu bewoond door 
Valaiyar; de sociaal-economische positie van de in de oude wijk wonende Ottar 
is vergelijkbaar met die der Valaiyar. De Ottar aan de oostzijde van het dorp 
wijken in hun woonsituaties en gewoonten weinig af van de hen daar omringende 
Kavuntar uit de omgeving. De Paraiyar wijk strekte zich op het eind van de 
negentiende eeuw uit tot de wijk der Velläla Kavuntar; nog steeds vormt een 
zware, doorlopende muur van de hoofdweg tot aan de noordwestelijke uitvals­
weg de duidelijke grens met de Vejlâla Kavuntar wijk. Ook in de richting van de 
Kuravar huizen moeten veel huizen van Paraiyar gestaan hebben. Zie foto 2. 
De wijk der Centalai Velläla Kavuntar is, zoals blijkt uit vergelijking van de door 
mij opgestelde kaart met de zeer onnauwkeurige officiële Settlement kaart van 
1912 (zie blz. 68), aanzienlijk uitgedijd in noordoostelijke richting. Het rom­
melige noordwestelijke deel van het dorp bezit nu tal van huizen van de Vejjäja 
Kavuntar en ook de oost- en zuidrand van de PaHar wijk wordt langzamerhand 
omringd met huizen en boerderijen van Velläla Kavuntar. De twee wijken van 
Pallar en Cakkiliyar zijn qua omvang en vorm ongeveer gelijk gebleven in deze 
eeuw. 

64 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



De territoriale segregatie bij de hogere kasten is iets verminderd, doordat 
opengevallen ruimten in het dorp zijn opgevuld en doordat de Velläla Kavuntar 
aan de noord-west en noord-oost zijde huizen gebouwd hebben bij de woningen 
van leden van andere kasten. De Velläla Kavuntar beschouwen de wijk rond de 
centrale waterleidingput, langs de hoofdweg en langs de Vannär Kuttai nog 
sterk als de wijk waar zij heer en meester zijn. In 1966 werden de bewoners van 
de weg bij de Kömutti Cettiyär, de Goudsmeden, de karnam, de Mohamme­
danen enz. maandenlang 's nachts en 's morgens vroeg geterroriseerd door een 
vrijwel permanent dronken Kanniyäla Kavuntan die de mensen bedreigde en 
velen verhinderde 's morgens naar de velden te gaan voor het doen van hun be­
hoefte. Van de zijde der Äcäri Goudsmeden en Mohammedanen benaderde men 
mij met het verzoek mijn vermeende invloed als blanke (desnoods bij de politie) 
te laten gelden om dit te doen eindigen. Ik weigerde echter mij met deze kwestie 
in te laten en vroeg enkele Velläla Kavuntar, waarom zij aan deze toestand geen 
einde maakten. Zij wensten zich echter niet te bemoeien met hetgeen zich af­
speelde buiten hun eigen wijk : 'Als hij zich in onze straten vertoont dan slaan 
we hem in elkaar, maar bij ons durft hij niet te komen.' 

De territoriale segregatie is op de afgedrukte dorpskaart moeilijk af te lezen, 
omdat het onmogelijk was de ingangen van de huizen, de blinde muren, om­
muurde binnenhoven en cactushagen aan te geven, die een scherpe scheiding 
teweeg kunnen brengen tussen overigens dicht bij elkaar staande huizen. De 
paden in de wijken der hogere kasten worden aan weerszijden vaak begrensd 
door muren en iedereen die het zich financieel kan veroorloven, schept zich een 
zo groot mogelijke privacy door zijn hof te ommuren. Hoewel de Kuravar in de 
dorpen van Coimbatore in het algemeen dicht bij de huizen van leden van hogere 
kasten blijken te wonen1, is er althans in Irupatur toch een duidelijke scheiding 
tussen hun huizen en de omgeving. Het in 1967 gebouwde Kavuntar huis heeft 
aan de zijde der Kuravar een blinde muur die tot aan de weg loopt; de Kuravar 
huisjes worden aan de zuidzijde begrensd door een dichte cactushaag, waardoor 
ook de Vannär nauwelijks directe buren van de Kuravar zijn. 

Het is moeilijk te zeggen of de territoriale segregatie bij de Cakkiliyar en 
Paraiyar nu is vergroot of verkleind. Er is een aanzienlijke ruimte ontstaan tus­
sen de Cakkiliyar cëri en de kern van het dorp, doordat de wijk der Uppiliya 
Näykkar nagenoeg verdwenen is; ook bij de Paraiyar is de afstand tussen hun 
wijk en het hoofddorp toegenomen, doordat vele Paraiyar huizen verdwenen 
zijn. Aan de andere kant is er een groot aantal huizen van leden van hogere 
kasten gebouwd aan de westzijde van het dorp, dicht bij die van Cakkiliyar en 
Paraiyar. 

Evenals vroeger zijn de dichtbevolkte Cakkiliyar en de ruimere Pallar cëris 
met hun eigen wegenstelsels en tempels als het ware aparte dorpjes waar men 
zich buiten Irupatur waant. Zie foto's 3 en 4. Zelfs de kleine Paraiyar wijk heeft 
nog een enigszins eigen karakter, waardoor zij als aparte eenheid opvalt. Van de 
Scheduled Castes bezitten de Kuravar het minst opvallende wijkje, aangezien 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 65 



IRUPATUR 
maart 1967 

W. 

f r v 

0 
NÏliyamma 

.naar Coimbatore HOOFD 

SCHEDULED CASTES : 

Pântiya Pallar 

• i Ku.avar 

y/yyyys' Koiiku Paraiyar 

DOMINANTE KASTE'. 

»Centa la i Vellâla Kavuntar 

* Kanniyâla Kavuntar 

OVERIGE KASTEN: 

1 Brahmanen 

2 Pillai 

3 A inût tân Cettiyär 

4 Pantäram 

5 Uppil iya Näykkar 

6Tot t iya Näykkar 

7Âcâ r i Goudsmid 

8Äcär i Grofsmid 

9Kucavar 

10Mohamedanen(Câypu) 

1 1 Ottar 

1 2 Valaiyar 

1 3 VannëTr 

1 4 Vellâla Nâcuvar 

15Vêt tuva Nâcuvar 

1 6 K 5 m u t t i Cett iyär 

17Côl iya Pallar ( Nâcuvar) 

ALLOCHTONEN: 

18Cai iku Paraiyar 

19Cërvai 

20Mûppanâr 

ra 
Pi Mai y ar 

2 1 Huizen van de antropoloog 

en z i j n assistenten 

T 



cE=i*B 
«fa 

y m B QRn ,' o / 
.naarAvanashi 

W- -O 

CD Tempel 
T Heiligdom 
o Waterput 
^ Publieke aansluiting 
'•' waterleiding 

8 Begraafplaats 
Q Vuurplaats pottenbakkers 

Karreweg 
Voetpad 

v/ Winkel(kruidenier) 

C Café 



«.aima« 

IRUPATUR ] 
Village §Rb« 

S«»i-.fS kHttt- 1 H l i - I » 0 

Officiële kaart van het dorp Irupatur uit vermoedelijk 1912. De plattegrond staat in werkelijk­
heid op twee tamelijk verweerde katoenen lappen. Verschillen in de vormen van de omtrek van 
het dorp tussen de door mij getekende kaart en de kaart van 1912 zijn een gevolg van een ver­
schil in de schaal waarop op de oude kaart de westelijke en oostelijke helft zijn getekend: de 
schaal van het oostelijke deel (Vannär kuttai en Pajlar wijk) is aanzienlijk kleiner dan die van 
het westelijke deel (aangegeven in de linker benedenhoek) en de oostelijke helft is dus uitge­
rekt. 

68 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



3. Een kijkje in een relatief slecht gedeelte van de Cakkiliyar cëri. 17 van de 75 Cakkiliyar huizen 
bezitten nog 'rieten' daken; bij de Paljar betreft dit 4 van de 74 huizen en bij de Kuravar 2\ 
van de 4. Bij de andere kasten is dit type huis geheel verdwenen. Typisch voor de Cakkiliyar 
wijk (zeker niet alleen in Irupatur) zijn de slecht onderhouden muren, een gegeven dat niet ge­
heel is te verklaren vanuit de inkomenssituatie (zie tabel 6, en Deel II: Economische positie). 

TABEL 8. De antwoorden van elf Kavuntar, Pillai en Ainüttän Cettiyär informanten op de 
vraag van welke kasten men geen huishouding als buur kan dulden, in %. 

Kasten Vroeger niet Nu niet 

Uppiliya Nâykkar 
Tottiya Nâykkar 
Äcäri 
Kucavar 
Mohammedaan 
Ottar 
Valaiyar 
Vannär 
Näcuvar 
Kömutti Cettiyär 
Pallar 
Kuravar 
Paraiyar 
Cakkiliyar 

9 
18 
18 
27 
36 
45 
73 
64 
64 
36 

100 
100 
100 
100 

9 
9 
9 

18 
18 
27 
73 
55 
55 
18 
91 
91 

100 
100 

hun kleine huisjes wat verscholen liggen achter een muurtje bij de huizen van de 
Kavuntar, Vannär en Valaiyar. 

Vrijwel alle leden van hoge kasten zijn er tegen om leden van Scheduled Castes 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 69 



4. Het huis van een Pajlar industrie-arbeider van wie de vrouw handel in vruchten drijft. Ik noem­
de dit huis steeds 'het radio-huis', omdat van hier uit meestal op volle sterkte filmmuziek over 
de wijk schalde (de waarde van de radio was ongeveer Rs. 500,-). In 1967 bezaten de PaJJar 9 
radio's; de Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar bezaten er geen. 

als buur te hebben ; hetzelfde bezwaar, doch in mindere mate, bestaat ten aan­
zien van Vannär, Näcuvar en Valaiyar. Zie tabel 8. Als antwoord op de vraag, 
waarom men geen Valaiyar als buur wil hebben, memoreren leden van hogere 
kasten het traditionele beroep van deze kaste, namelijk diefstal. Zij wijzen er­
op dat de Valaiyar vuil zouden zijn en gedragspatronen en eetgewoonten zou­
den bezitten die onaanvaardbaar zijn: 'Ze eten zelfs slangen'. Een boze Valai-
yan sleepte op een dag zijn vrouw bij haar haren over de grond naar huis. Vol­
gens de hogere kasten illustreerde dit door mij aanschouwde voorval nu pre­
cies de bezwaren die zij tegen de Valaiyar hebben. Ik moet hierbij dan wel 
opmerken dat mijn Äcäri buren bij hun vele ruzies niet voor de Valaiyar 
onderdoen. Over het wangedrag van sommige Kavuntar sprak ik reeds. Echter, 
wat leden van hogere kasten binnen hun eigen groepen beschouwen als wan­
gedrag van enkelen, achten zij voor de Valaiyar normaal. 

De bezwaren tegen Näcuvar en Vannär hangen samen met de traditionele 
beroepen van de leden van deze kasten. De Näcuvar knippen het haar van hun 
klanten en slachten geiten en schapen, waarbij zij een meester zijn in het villen 
van de dieren. Ook houden zij varkens. De Vannär bedekken de omgeving van 
hun huizen met wasgoed en dat geeft een rommelig aanzien. Bovendien treft 
men bij de Vannär de diep verachte ezels aan. 

De bezwaren tegen leden van Scheduled Castes als buren liggen toch anders 
dan het geval is ten aanzien van de lagere midden kasten. Het valt leden van 

70 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



hogere kasten niet gemakkelijk aan te geven, waarom zij geen Pajlar als buren 
wensen en zij zijn blij, dat de veelvuldige prostitutie door Pallar vrouwen als be­
zwaar kan worden aangevoerd. Bij Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar merkt men 
op dat ze vuil zijn en stinken, waarbij voor Paraiyar en Cakkiliyar dan ook nog 
genoemd wordt, dat zij rundvlees eten, terwijl de Cakkiliyar zelfs runderen 
slachten en kadavervlees eten. De voortdurende stank van de slachterijen, de in 
de cêri rondlopende, met bloed besmeurde Cakkiliyar slagers, de lugubere ver­
delingen van kadavervlees, de slecht onderhouden huizen en het feit dat zeer 
velen zich niet of nauwelijks wassen, maakt het ook voor armere leden van ho­
gere kasten wel bijzonder moeilijk hen in de buurt te hebben. Ik moet toegeven 
zo nu en dan grote moeite te hebben gehad om met de belangrijkste slager in de 
Cakkili cëri een gesprek te hebben en ik bewonder mijn Mutaliyär tolk die toch 
bereid was mij te volgen, als tenminste het binnenhof van het huis van deze in­
vloedrijke Cakkiliyan niet was volgehangen met darmen. Zeker, Cakkiliyar 
pannaiyäls verblijven 's nachts vaak op de boerderijen buiten het dorp, zij het 
zonder hun gezinnen. Zij wonen en slapen dan echter niet in de gebouwen waar 
de boer en eventueel diens familie zich bevinden. Wat betreft hun gedrag hebben 
zij zich overigens te richten naar de door hun meesters opgelegde gedragscode. 

Op de vraag aan Pallar, Paraiyar en Cakkiliyar of zij in de wijk der Velläla 
Kavuntar zouden willen wonen, is het antwoord vrijwel unaniem 'nee'. Deze 
vraag is volkomen theoretisch aangezien, zoals de ondervraagden zelf ook op­
merken, de Veljâla Kavuntar hen in hun wijk zouden weigeren. Men zegt niet 
in de wijken van de hogere kasten te willen wonen, omdat men daar niet zich­
zelf kan zijn. Liever woont men bij 'gelijken'. 

Over het algemeen treffen we leden van lage kasten slechts in de wijken van 
hogere kasten aan, als zij er werkelijk iets te doen hebben. Ik moet hierbij uit­
zonderingen maken voor de Märiyamman tempel en de teashops, die daarbij in 
de buurt liggen en voor een enkele Paljar melkman, die vrij veel contact heeft 
met Kavuntar en die we dan ook herhaaldelijk bij de hoofdweg kunnen aan­
treffen in gesprek met Kavuntar. Vooral de oude traditionele leider der Paraiyar 
maakt graag een praatje met leden van hogere kasten en op eerbiedige afstand 
neemt hij ook wel deel aan gesprekken van Kavuntar onderling. Zijn werk als 
tantal geeft hem voldoende vrije tijd om het nieuws te vergaren over de dagelijk­
se gebeurtenissen in het dorp, waarvan hij zo graag op de hoogte wil blijven. 
Paraiyar en Kuravar moeten wel contacten zoeken met leden van hogere kasten 
en dus naar de wijken der hogere kasten gaan, omdat hun eigen gemeenschappen 
zeer klein zijn. Leden van hogere kasten kennen de wijken van Pallar en Cakki­
liyar over het algemeen slecht of helemaal niet. De huizen van de Paraiyar heb­
ben de meesten alleen van enige afstand gezien en men is nooit binnen de om­
muring van de Kuravar huizen geweest. Dit alles in tegenstelling tot de wijken 
der niet-Scheduled Castes, waar men goed de weg weet. 

In februari 1967 trachtte ik een huis te huren in het zuidwestelijke deel van de Pallar wijk. 
Jonge Kavuntar waarmee mijn vrouw en ik veel contact hadden, waarschuwden dat zij 
ons in de Pallar wijk helaas niet zouden kunnen bezoeken, maar dat mijn vrouw en ik bij 
hen steeds van harte welkom waren. Eén van deze Kavuntar vertelde dat hij in zijn leven 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 71 



slechts eenmaal in de Pallar wijk was geweest, namelijk toen een voor hem bestemd post­
stuk was bezorgd bij een PaJJar onderwijzer-naamgenoot. 'Ik heb in de Paljan wijk niets te 
zoeken en dus kom ik er niet. Wij spreken alleen met PaJJan, als er iets te bespreken valt. 
Zij spreken ook niet vrijuit tegen ons, ze zijn erg op zichzelf. De PaJJan gaven ons, D.M.K. 
Kavuntar, zelfs tijdens de verkiezingscampagne niet de kans een huis aan huis actie in hun 
cëri te voeren. "Trachten jullie nu maar stemmen bij Kavuntar en Cakkili te winnen, wij 
zullen onszelf wel redden", zeiden ze. Als ik nu naar jullie huis in de PalJan wijk zou gaan, 
dan moet ik daar wel praten met PaJJan, die buiten zijn of in jullie huis. Ik moet dan bij 
jullie op voet van gelijkheid met PaJJan zitten, spreken en roken. Ikzelf vind dat allemaal 
nog niet zo erg, maar anderen zullen er ongetwijfeld iets van zeggen als ik het doe. Ver­
schillende PaJJan zullen dan ook gaan beweren dat ik hun vriend ben.' (Met de D.M.K. 
wordt de partij Dravida Munnetra Kazhagam bedoeld). Hogere kasten gebruiken voor 
het benoemen van lagere kasten onrespectvolle enkelvoudsvormen, ook als er van een 
meervoud sprake is (PaJJan in plaats van PaJJar). 

De lezer merke op dat deze Kavuntar zich bij hun verzet tegen onze verhuizing naar de 
PaJJar wijk geheel lieten leiden door prestige-overwegingen; er was geen sprake van ratio­
nalisaties in termen van rituele of lichamelijke onreinheid (zie ook paragraaf 5.2). 

Een enkele keer vinden we een Kavuntar industrie-arbeider in gesprek met 
Pallar collega's in het winkeltje dat aan het pad langs de cëri ligt. De Ür Ka­
vuntar ziet niet in waarom hij niet in de Pallar wijk zou komen ; we kunnen 
hem er mopperend horen en zien rondlopen, vragen stellend over bijvoor­
beeld de tempel-os van de Pallar Vëtacâmi tempel. Zijn vrouw trekt 's morgens 
vroeg de wijk in, installeert er zich op een veranda en verkoopt haar karnemelk 
aan Pajlar vrouwen. 

In vergelijking met de Cakkiliyar cëri treffen we in de Pajlar wijk veel minder 
Kavuntar aan die op zoek zijn naar werkkrachten. Er zijn veel meer Cakkiliyar 
dagloners, die los werk verrichten dan Pallar. Als men Pajlar nodig heeft, dan 
laat men dit trouwens meestal door een Pallan regelen, hetgeen bij de Cakkiliyar 
moeilijk blijkt te zijn. De oude gewoonte van de Kavuntar boeren is naar de 
rand van de Cakkiliyar wijk te gaan en daar bij de Pattatalacci en Cakkili 
Kanniyammar tempels met de Cakkiliyar te spreken en velen doen dat ook nu 
nog zo. De Brahmaanse karnam is nog nooit in de cëri geweest. In tegenstelling 
tot ongeveer tien jaar geleden komen we nu ook Kavuntar tegen bij de Perumäl 
tempel, in het hart van de wijk, of zelfs in de nauwe straatjes, op zoek naar 
werkkrachten of ter opsporing van vooruitbetaalde maar niet op hun werk ver­
schenen arbeiders. Wat minder belangrijke Kavuntar worden ook wel naar de 
cëri geroepen ter beslechting van onderlinge twisten en zij komen dan zelfs wel 
op de erven der huizen. 

Dat enkele Kavuntar, behorende tot de Dravida Munnetra Kazhagam tijdens 
de verkiezingscampagnes door de straten van de Cakkiliyar wijk trokken, vrien­
delijk pratend met de mensen, wordt zowel door de betrokken Kavuntar als door 
de Cakkiliyar abnormaal gevonden. Dat de voorzitter van de plaatselijke afde­
ling van de D.M.K., een in kaste-aangelegenheden conservatieve Kavuntar boer, 
hieraan ook meedeed, vonden de Cakkiliyar lachwekkend. Vooral door deze 
man was het hun enige maanden tevoren verboden het nieuwe Pattatalacci 
draagbeeld tijdens een processie door de straten van de hoge kasten te voeren. 
'Maar', merkten de Cakkiliyar op, 'als we hem dat nu tijdens de verkiezings-

72 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



campagne vragen dan zal hij er bij ons op aandringen het beeld toch vooral drie 
maal door de Kavuntar straten te voeren.' Elders zien we iets dergelijks. In de 
stad Irugur merkten de Cakkiliyar ten aanzien van de daar dominante kaste op : 
'De Têvar zijn in de verkiezingstijd zo door het dolle heen, dat ze in staat zijn 
met ons te eten in onze huizen. Maar na de verkiezingen is dat allemaal weer 
voorbij.' De belangrijkste boeren van de Congress partij in Irupatur hebben 
zich bij de verkiezingen in 1967 niet verder gewaagd dan de Perumäl tempel. 

Toch hebben deze bezoeken bij de Cakkiliyar wel opzien gebaard : 'Bij vorige 
verkiezingen kwamen er nooit Kavuntar om ons te vragen op bepaalde partijen 
te stemmen. Alleen enkele Pannäti kwamen dan om reclame te maken voor de 
communistische partij. Een politieke meeting zoals de D.M.K. en andere coali­
tiepartijen nu bij onze Kanniyammar tempel hielden, is helemaal uniek.' 

Het is de laatste jaren meer en meer gewoonte geworden, dat ook leden van 
hogere kasten naar de rand van de Cakkiliyar wijk komen om er te kijken naar 
de festiviteiten rond het Pattatalacci tempelfeest. Vanouds kwamen slechts 
enkele Pallar naar dit feest en zij worden nog steeds op hun tocht naar de Cak­
kiliyar cëri vergezeld door Cakkiliyar trommelaars. De Kavuntar van Irupatur 
vierden in 1967 reeds een tiental jaren geen eigen tempelfeesten meer en dit ver­
klaart wellicht voor een deel hun belangstelling voor het Pattatalacci feest. Toch 
zie ik hierin ook wel een verminderde isolatie van de cëri : de leden van hogere 
kasten hebben minder schroom om er te komen. 

De culturele verschillen en de statusverschillen tussen Kavuntar en Pallar 
zijn kleiner dan die tussen Kavuntar en Cakkiliyar. Kavuntar zien er daarom 
minder tegenop om naar de Pajlar wijk te gaan om daar ruzies te beslechten of 
aanwezig te zijn bij bepaalde ceremoniën als zij daartoe uitdrukkelijk worden 
uitgenodigd2. Om ruzie tussen een Pallan en zijn vrouw te beslechten, ging een 
belangrijke Kavuntan naar het huis van de ouders van de vrouw, waar hij de 
echtgenote uitnodigde koffie voor haar man te maken. Daarna bracht hij het 
paar naar hun woning in het centrum van de wijk en vroeg de vrouw daar op­
nieuw koffie voor haar man te maken. De Kavuntan vertelde mij dat hij even­
tuele conflicten tussen Cakkiliyar bij zich thuis trachtte te regelen en dat hij, 
evenals de andere Periya Kavuntar daarvoor echt niet naar de Cakkiliyar wijk 
zou gaan. In hetzelfde licht moeten we de opmerking zien van de President-
Kavuntar, dat hij wel een Pallar huwelijk wilde 'voorzitten', gezeten op een 
stoel op het erf van het Pallar huis, maar dat hij dit slechts voor een Cakkiliyar 
huwelijk wilde doen, als dit in een Cakkiliyar tempel zou worden gesloten. Tot 
nu toe hebben de Cakkiliyar dit nog nooit durven vragen. Dat een Kavuntan te­
zamen met mij een schatting maakte van de waarde van de verschillende Cak­
kiliyar huizen werd duidelijk meer bijzonder gevonden dan het feit, dat hij met 
mij hetzelfde deed in de Pallar wijk (Zie Bijlage F). 

Verscheidene vrouwen van hogere kasten bezoeken regelmatig séances van 
een Cakkiliyar vrouw, die zich gedurende drie nachten per week in een al of niet 
geveinsde trance danst, waardoor zij de toekomst zou kunnen zien. De vrouwen 
van hogere kasten zitten tijdens zo'n séance in het overdekte binnenhof van een 
Cakkiliyar huis. De Cakkiliyar, met wie ik over deze kwestie sprak, merkten op 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 73 



dat dit vrouwen zijn van Kavuntar landarbeiders en bepaald geen vrouwen van 
belangrijke Kavuntar boeren. De Kavuntar keuren het in het algemeen af, dat 
vrouwen van hun kaste naar deze bijeenkomsten gaan. Een Kavuntar vrouw, 
die enkele van deze séances bijwoonde, vertelde dat de vrouwen van hogere 
kasten apart op een cot (een inheems bed) zitten. Men raakt de voeten van de 
Cakkiliyar vrouw niet aan. Wel accepteert men van haar heilige as, echter geen 
heilig water. De Kavuntar vrouw vond, dat zij er verkeerd aan gedaan had naar 
deze bijeenkomsten te gaan: 'Het geeft tïttu en het verlaagt ons aanzien.' An­
deren ontkennen dat het betreden van de Cakkiliyar cëri 'tïttu', rituele onrein­
heid, met zich meebrengt en zij wijzen er op dat dit alleen het geval zou zijn bij 
het betreden van de veranda's en kamers van de huizen der Cakkiliyar. 

Hoewel ik niet bij machte was hiervoor bewijzen in handen te krijgen, heb ik 
de stellige overtuiging dat enkele Kavuntar mannen aanwezig waren bij de séan­
ce van een Cakkiliyar genezer/geestuitdrijver, die juist vóór mijn vertrek in een 
Cakkiliyar huis plaatsvond. Nu waren dit volgens mij wel leden van de Kavuntar 
familie die onder andere door hun sexuele relaties met Cakkiliyar vrouwen toch 
al geen al te beste naam hebben bij zowel Kavuntar als Cakkiliyar. Ik kan mij 
voorstellen, dat ook vroeger wel leden van hogere kasten aanwezig waren bij het 
optreden van Cakkiliyar zieners of geestenuitdrijvers. We behoeven hierbij niet 
direct aan verandering te denken. Ook de Cakkiliyar schoenmaker, wiens boven­
natuurlijke gaven thans door velen worden betwijfeld, verkocht zijn amuletten 
voorheen bepaald niet alleen aan Cakkiliyar en men kwam ook wel naar de cëri 
om hem over ziekten te raadplegen. Deze kwesties vallen buiten de 'normale' orde 
en vinden 'snachts, enigszins heimelijk plaats. 

Leden van hogere kasten handelen hun zaken met de mandenmakers af buiten 
de ommuring van de Kuravar huizen. De Paraiyar roept men van verre als men 
hen nodig heeft, of men stuurt een Näcuvan om hen te verwittigen van bijvoor­
beeld een sterfgeval waardoor trommelaars nodig zijn. 

Status-ongelijkheid (Pallar - Paraiyar/Cakkiliyar), status-onzekerheid (Pallar 
- Kuravar; Kuravar - Cakkiliyar; Paraiyar - Kuravar; Paraiyar - Cakkiliyar) 
en twisten maken, dat leden van de Scheduled Castes weinig bij elkaar komen. 
De Cakkiliyar mogen zich dan de 'kulam pillai', de kaste-kinderen van de Paljar 
noemen, in de Paljar wijk vinden we hen zelden of nooit: ze zijn er ook niet wel­
kom. Desondanks staat vooral het Pallar lid van de panchäyat van Irupatur bij 
de Cakkiliyar goed bekend en ik heb wel gezien, dat een Cakkiliyan op het erf 
van zijn huis wat water te drinken kreeg, waarbij een Pallar vrouw het water in 
de handen van de Cakkiliyan goot. Dezelfde Pallan trof ik ook aan in de Cakki­
liyar cëri, waar hij overleg pleegde met een Cakkiliyar industrie-arbeider, die 
eveneens lid van de panchäyat is. De Pallan vertelde mij dat zijn kastegenoten 
hem een beetje ridiculiseren voor zijn sporadische contacten met de Cakkiliyar. 

De contacten tussen Cakkiliyar en Paraiyar blijven beperkt tot de vaders van 
de kinderen in Staatsinternaten; zij gaan wel eens bij elkaar op informatie uit. 

Het voordeel van een onderzoek bij de Scheduled Castes is, dat men tijdens de 
gesprekken in de verschillende wijken der Onaanraakbaren niet gestoord wordt 
door leden van hogere kasten of leden van andere Scheduled Castes. 

74 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



In enkele gevallen klopt er in Irupatur iets niet met de territoriale segregatie 
van de Scheduled Castes. Dat een Kuravan buiten het eigen wijkje, overigens 
sterk geïsoleerd van de omringende huizen, in het meer westelijke deel van het 
dorp zijn hutje heeft, tast geen enkele regel aan, maar bij het Paraiyar onder­
wijzersgezin aan de hoofdweg, met als buren Kavuntar en Ainüttän Cettiyâr 
ligt dat wel enigszins anders. Hoewel het voor hogere kasten verwerpelijk is 
Paraiyar als buren te hebben, moeten zij na enige aarzeling toegeven aan de 
noordzijde van de hoofdweg een Paraiyan in hun midden te hebben. Kavuntar 
wijzen erop, dat zij de kaste van dit gezin niet kenden, toen deze het huis huurde 
van de Kavuntar heilige. Hierbij moet worden aangetekend dat de onderwijzer 
ook in 1957 en 1958 in Irupatur werkte en in 1965 met zijn gezin reeds enige 
maanden in het dorp woonde. Informeert men dan niet naar de kaste als iemand 
een huis tracht te huren? Als iemand uit Irugur afkomstig is, dan zijn toch enke­
le vragen voldoende om te weten tot welke groep hij behoort? Is het in Coim-
batore al niet een 'waarschuwing' als iemand onderwijzer is en niet spontaan 
zijn kaste zegt? In het huis waar mijn vrouw en ik tot februari 1967 woonden, 
heb ik een enigszins vergelijkbare kwestie meegemaakt, toen een onderwijzeres 
en haar twee kinderen hier een kamer huurden. Haar echtgenoot, korporaal bij 
de Indiase luchtmacht in Bangalore, vertelde mij dat zij Christenen waren en 
dat hun oorspronkelijke kaste Nätär was. Mijn wantrouwen betreffende de kaste 
werd nog versterkt, doordat de man aan Kavuntar als oorspronkelijke kaste 
Pillai opgaf en dat is nu juist de kastenaam, die Paraiyar gebruiken, als zij hun 
werkelijke kaste willen verbergen. De familie van de man was ongeveer dertig 
jaar geleden van Kodumudi naar de stad Karur verhuisd (beide plaatsen liggen 
in het district Coimbatore). Navraag van mijn tolk bij Nätär en Paraiyar in deze 
stad leverde geen resultaat op. Als dit gezin inderdaad zou behoren tot de 
Paraiyar kaste, dan hebben we hier toch wel te maken met een poging tot 'pass­
ing' via verandering van religie, het enige malen verwisselen van woonplaats en 
het gebruikmaken van onderwijsfaciliteiten van zending en staat, waardoor de 
betrokkenen een tamelijk zelfstandige economische positie konden opbouwen. 
Van werkelijke 'passing' is nog geen sprake, immers daartoe zou het gezin moeten 
worden opgenomen in de dorpsgemeenschap en moet de huidige sociale isola­
tie, die deze mensen als vreemdelingen ondervinden, worden opgeheven3. Noch 
met de huiseigenaar, een in kaste-aangelegenheden vrij conservatieve Kavuntar 
boer, noch met andere mensen in Irupatur heb ik deze kwestie kunnen bespre­
ken, want door een expliciet aan de orde stellen van de kastestatus zou ik het 
betreffende gezin in moeilijkheden hebben gebracht. Nu gingen zij gewoon door 
voor leden van een hogere kaste en behoefden zij zich geen beperkingen op te 
leggen in hun - tamelijk oppervlakkige - contacten met de Kavuntar, in tegen­
stelling tot het Paraiyar onderwijzersgezin aan de overzijde van de weg. De ge­
hele situatie en mijn rol daarin doet denken aan de woorden van Bronislaw 
Malinowski (1926/1951: 80) bij de bespreking van één van zijn beroemde 'wet­
en-werkelijkheid' cases : 'If the affair is carried on sub rosa with a certain amount 
of decorum, and if no one in particular stirs up trouble - 'public opinion' will 
gossip, but not demand any harsh punishment.' 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 75 



Bij onderwijzers of andere functionarissen van lage kaste die uit een andere 
plaats komen, die niet al te zeer te koop lopen met hun kaste, die zich distan­
tiëren van kastegenoten in het dorp en die geen aanstoot geven, zijn de leden van 
hogere kasten bereid bepaalde dingen door de vingers te zien. De Kavuntar 
boer, nu buurman van de Paraiyar onderwijzer, vertelde dat Paraiyar onderwij­
zers niet in de cëri van hun kastegenoten willen wonen en dat men ze op de één 
of andere wijze aan een huis moet helpen om te voorkomen, dat ze onmiddellijk 
weer vertrekken. Zolang deze onderwijzers niet alle geldende regels met voeten 
treden, vindt hij het ook niet erg, dat ze bij leden van hogere kasten wonen. 

Met name drie factoren bepalen de variant op de kasteregels die we in het 
geval van het Paraiyar gezin aan de noordzijde van de hoofdweg constateren : 
het zijn onderwijzers, het zijn vreemdelingen, en ze behoren tot één of andere 
zeer lage kaste, welke precies doet niet zoveel terzake. Er waren in het dorp 
zeker wel scherpslijpers die wachtten op een mogelijkheid om de onderwijzer 
uit hun wijk weg te werken, maar het gezin zag steeds kans tussen de klippen 
door te zeilen en liet het niet tot een conflict komen. Als voorbeeld van dit zich 
tijdig terugtrekken uit moeilijke situaties zal ik in 4.3. drinkwaterproblemen van 
dit gezin behandelen. Deze houding blijkt ook uit het volgende: de Christen 
onderwijzeres, waarvan ik reeds sprak, nodigde de Paraiyar onderwijzer uit 
naar haar baby te komen kijken in haar kamer. De vrouw van de Kavuntar 
eigenaar van het huis zag de Paraiyan de kamer ingaan en waarschuwde de 
onderwijzeres later, dat zij dit beslist niet wilde hebben. De Paraiyar onder­
wijzer die hiervan hoorde, vroeg de onderwijzeres hem nu ook niet meer uit te 
nodigen, omdat hij geen moeilijkheden met de Kavuntar wilde riskeren. 

Tot besluit van de bespreking van dit Paraiyar gezin laat ik nu de man zelf 
aan het woord over zijn woningproblemen in Irupatur. 

'Toen ik in 1957 naar Irupatur kwam, raadde het Pillai hoofd van de school mij aan in de 
Adi Dravida wijk te gaan wonen. Dat wilde ik niet, onder andere omdat de Adi Dravida 
hier rundvlees eten, hetgeen mijn subkaste in Irugur niet doet. Ik heb mijn huisraad toen 
opgeslagen bij een Pannâti onderwijzer in de Devendra cêri en ging iedere dag terug naar 
Irugur. Uiteindelijk vond ik een vervallen huis in de Ottar wijk en daar heb ik met vrouw 
en kind vijf maanden kunnen wonen. Toen het huis tijdens een zware regenbui instortte, 
hebben we een maand in de school zelf gewoond. Een Kavuntar boer vroeg mij toen een 
huis naast het zijne te huren, maar dat weigerde ik, omdat ik zo midden in de Kavuntar 
wijk moeilijkheden vreesde. Dezelfde boer stelde toen een schuur op het erf van zijn boer­
derij gratis beschikbaar met de stilzwijgende bepaling, dat ik zijn zoon en dochter iedere 
avond wat bijles zou geven. We hebben daar gewoond tot mijn overplaatsing en zijn er 
weer heengegaan, toen mijn vrouw hier aan de lagere school werd benoemd. We kwamen 
in moeilijkheden, toen de Kavuntar boer ruzie kreeg met zijn broers en de waterput buiten 
gebruik kwam. We moesten toen wel weer verhuizen, omdat we daar geen water meer uit 
de irrigatiegoot konden halen. Opnieuw stelde de boer voor een huis in het dorp naast 
het zijne te huren, maar opnieuw durfde ik het niet aan. Ten einde raad ging ik naar de 
Ätmanäni en vroeg haar het huis aan de hoofdweg te mogen betrekken. Zij vroeg hele­
maal niet naar mijn kaste en was alleen geïnteresseerd in het feit dat mijn vrouw en ik 
onderwijzer waren. Een Kavuntar boer die bij haar was, stelde mij voor Rs. 6.— per maand 
als huur aan de heilige te betalen en daar stemde ik mee in. Pas na enige maanden kwam ze 
onze kaste te weten.' 

76 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Het tweede geval waarin er duidelijk iets niet in orde is met de territoriale 
segregatie betreft een Müppanän (Palmwijntapper) en zijn vrouw, die in 
januari 1967 een huis huurden in de PaUar wijk. Het gezin zou ongeveer eenjaar 
in Irupatur blijven. Twee redenen brachten hem tot deze ongewone handelwijze. 
Op de Kavuntar boerderijen bij de Pallar cëri kon deze man de voor zijn bedrijf 
benodigde palmbomen huren en tevens zou hij in de ver van de hoofdweg ge­
legen Pallar wijk zijn toddy of palmwijn kunnen maken zonder daarbij gestoord 
te worden door ongewenste pottenkijkers en kon hij hier met een gerust hart 
voorraden opslaan. Men dient hierbij te bedenken dat Tamilnad in 1967 nog 
een geheel 'droge' staat was. Het beroep van deze kaste maakt, dat men zijn 
woningkeuze wel accepteert of althans begrijpt. De palmwijntapper vertelde mij 
dat zijn familieleden in de stad Coimbatore wel even protesteerden tegen zijn 
besluit in de Pallar cëri te gaan wonen, maar dat hij hen kon uitleggen, waarom 
dit zo voor hem het beste was. 

'De politie wil niet, dat ik mijn bedrijf uitoefen aan de hoofdweg. Als ik in de Pajlân 
cëri woon, zijn ze bereid tegen betaling van niets te weten.' 

Deze Müppanän is, evenals de Kavuntar exploitant van de Cakkiliyar tea-
shop, nooit tijdens de regelmatig in het dorp gehouden opsporingsacties van de 
politie gearresteerd, waarbij de dorpelingen smalend opmerken : 'De politie zal 
er zich wel voor wachten de verkopers van alcoholische dranken te arresteren, 
want dan zijn er geen dronken mensen meer.' Een goed verstaander heeft aan 
dit halve woord voldoende : bij een arrestatie wegens dronkenschap heeft men de 
keus Rs. 75 - aan de politie te betalen (die het zelf behoudt) of, in geval van een 
eerste overtreding, door de rechtbank tot een boete van Rs. 7 5 - te worden ver­
oordeeld. 

Het Müppanär gezin bemoeit zich weinig met andere mensen en bij hun 
schaarse contacten met de Pallar houden zij zich enigszins aan de regels die gel­
den voor het contact tussen leden van hogere kasten en leden van lage kasten. 
De Müppanän eet en drinkt niet in Pallar huizen en Pallar drinken volgens zijn 
zeggen bij hem palmwijn uit aparte bekers, hetgeen in Irupatur niet strikt nood­
zakelijk is. 

Het Müppanär gezin dat bij de hoofdweg in de Kavuntar wijk woont, voelt 
zich wat gecompromitteerd door de domiciliekeuze van deze kastegenoot in de 
Pallar cëri : 'Het is een vuil zaakje om daar bij de Pallan te gaan wonen. We wil­
len niets met die lieden te maken hebben en we zullen hun dochters bepaald niet 
huwen. We weten verder niets van die vent.' Ik vraag mij af of deze kokosnoot­
plukker ook niet wat jaloers is op de goedlopende zaken van zijn kastegenoot. 

De Kavuntar Vannâr uit Irupatur weigeren te wassen voor het Müppanär ge­
zin in de Pallar wijk en hun was wordt opgehaald door een Kavuntar Vannän uit 
Nesavur. Onze Vannän in Irupatur vertelde dat hij alleen bereid zou zijn naar 
deze Müppanän te gaan als hem dat zou worden gevraagd door enkele belang­
rijke Kavuntar en als zou blijken, dat deze Müppanän zich verder niet inliet met 
de Pallar en geen water van hen accepteerde. Tijdens het gesprek liet de Vannän 
wel heel duidelijk blijken er niets voor te voelen voor deze Müppanän de Pallar 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 77 



wijk binnen te gaan. Ik moet hierbij opmerken, dat deze strikte Vannän voor 
mijn vrouw en mij waste op uitdrukkelijk bevel van onder andere de President-
Kavuntar, die hem na onze aankomst in het dorp onmiddellijk naar ons toe­
stuurde. 

Concluderend geloof ik te mogen opmerken, dat noch het geval van de tijdelijk 
in Irupatur woonachtige Paraiyar onderwijzer, noch dat van de genoemde en 
hier eveneens tijdelijk verblijvende Müppanan uitzonderingen van betekenis 
vormen, waardoor de regels aangaande de territoriale segregatie van met name 
de vier Scheduled Castes in Irupatur op losse schroeven zouden komen te staan. 

Ook in de dorpen en steden rond Irupatur kunnen we vaststellen, dat juist de 
Pallar, Paraiyar en Cakkiliyar voor nagenoeg 100% in eigen, vrij scherp be­
grensde wijken wonen en dat er in hun midden vrijwel geen leden van andere 
kasten verblijven. Voor de stad Coimbatore moet ik hierbij een uitzondering 
maken voor de vele 'bidonvilles' met hun waarschijnlijk sterk gemengde bevol­
king van mensen die in de stad werk trachten te vinden, en voor het groeiend 
aantal mensen, dat zijn lage kaste tracht te verdoezelen en ergens in de stad 
woont tussen de leden van hogere kasten. 

4.2. DE ONTMOETINGSPLAATSEN VAN HET DORP 

Bezien we de ontmoetingsplaatsen van Irupatur, dan is het dorp te verdelen in 
vier territoriale eenheden. 
1. Het oude centrum met als ontmoetingsplaatsen de Märiyamman tempel en 

de twee daarbij gelegen teashops. 
2. Het nieuwe centrum waar we aan de hoofdweg vooral mensen kunnen aan­

treffen bij de Pillaiyär tempel, enkele veranda's van huizen en winkels, en bij 
de bushalte. 
3. De Paljar wijk met als ontmoetingsplaatsen het winkeltje en het huis van de 

kleermaker die liggen aan het pad dat langs de cêri loopt, en de Pillaiyär 
tempel. 
4. De Cakkiliyar wijk met vooral twee ontmoetingsplaatsen, ni. de Kanniyam-

mar/Pattatalacci tempels, waar ook de waterput zich bevindt, en de Perumâl 
tempel. Een niet onbelangrijke ontmoetingsplaats voor de Cakkiliyar wijk is ook 
het cafeetje, dat bij de huizen van de Kömutti/Cettiyär ligt aan het pad van het 
hoofddorp naar de cêri. 

Bezien we de kaart van Irupatur, dan is het duidelijk dat twee gebieden niet 
worden bestreken door de genoemde ontmoetingsplaatsen, nl. de oostzijde en de 
wat chaotische westzijde met zijn oude wijkjes van Näcuvar, Vannär, Näykkar 
en Paraiyar en een aantal nieuwe huizen. Aan deze westzijde zijn een viertal 
minder belangrijke ontmoetingsplaatsen bij het Cettiyär winkeltje, de werk­
plaats van een Äcäri Smid, de Paraiyar wijk en in de omgeving van de Vannär, 
Näcuvar en Valaiyar. Het grote aantal kasten en het verbrokkelde karakter van 
deze westzijde verklaren enigszins het ontbreken van duidelijke ontmoetings-

78 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



plaatsen aan deze zijde van het dorp. 
De grootste variatie in leden van verschillende kasten vinden we in en bij de 

teashops. Met in achtneming van de regels die daar gelden (zie 4.7.1), vormen zij 
ontmoetingspunten waar, voor zover het de mannen betreft, zeer velen uit het 
dorp met elkaar in contact kunnen treden. Hiermee kan slechts de hoofdweg 
enigszins wedijveren, waar velen van verschillende kaste zittende of staande met 
elkaar praten. Toch domineren aan de hoofdweg de Kavuntar, Pillai en Ainüt-
tän Cettiyär en zijn de weinige anderen min of meer toehoorders. 

Aan de hoofdweg is ook een belangrijk trefpunt der jongere Kavuntar: in een aan de 
weg gelegen kamer bij de fietsenreparatiewerkplaats vinden we hen tot diep in de nacht 
pratende en spelende. Deze Kavuntar vormen tevens een politiek belangrijke groep en hun 
kamer aan de hoofdweg is daardoor een belangrijk actiecentrum. Zij waren het die acties 
tegen de Pallar ondernamen naar aanleiding van een conflict tussen Pallar vrouwen en een 
Kavuntan bij de centrale waterput in de Kavuntar wijk (zie 4.3). Zij waren eveneens de 
propagandisten van de D.M.K. gedurende de verkiezingen in 1967 en het was dus niet te 
verwonderen, dat het kantoortje van de coalitie aan de hoofdweg kwam, naast de kamer 
van deze Kavuntar. Tijdens bijeenkomsten van de Ür panchâyat van Kavuntar in de 
Märiyamman tempel vinden we hen tezamen op de veranda van het Panchâyat Board ge­
bouwtje. 

Alle andere ontmoetingsplaatsen zijn veel sterker gebonden aan bepaalde 
kasten. In de veranda van de Märiyamman tempel vinden we vrijwel uitsluitend 
Kavuntar. Slechts enkele Ottar en Paljar staan of zitten er aan de voet van de 
veranda of op de trap die naar de veranda leidt en luisteren naar de daar ge­
voerde gesprekken, slechts zo nu en dan een opmerking makend of instemming 
betuigend. Passerende Cakkiliyar blijven wel eens luisteren op enige afstand van 
de veranda. Op de ontmoetingsplaatsen in de Pallar wijk vinden we vrijwel uit­
sluitend leden van deze kaste. Doordat een belangrijk pad langs deze wijk loopt 
zien we er een enkele keer een Kavuntar boer die een ogenblik blijft praten. 
Vooral tijdens stakingen en lock-outs in de industrieën vinden we er enkele 
industrie-arbeiders van hogere kaste die met Pajjar collega's spreken. Op de 
ontmoetingsplaatsen in de Cakkiliyar cêri vinden we uitsluitend leden van deze 
kaste. Zo nu en dan verschijnt er een Kavuntan die werkkrachten wil huren of 
die zich komt beklagen over het niet op het werk verschijnen van vooruit be­
taalde dagloners. Leden van andere kasten komen hier nooit om zo maar een 
praatje te maken. 

Op elk van de ontmoetingsplaatsen treffen we vaak dezelfde mensen; slechts 
een kleine categorie frequenteert de verschillende ontmoetingsplaatsen. Op deze 
wijze ontstaan er in het dorp communicatiebarrières die slechts met moeite 
overwonnen worden. De Kavuntar die gewend zijn samen te komen bij de hoofd­
weg, komen soms weken achtereen niet in het dorpsgedeelte bij de Märiyamman 
tempel en zijn soms ook opmerkelijk slecht op de hoogte van wat zich daar 
afspeelt. Zoals reeds gezegd, beschouwen de Velläla Kavuntar de oude Kanni-
yâla Kavuntar wijk en de gemengde wijk direct ten westen daarvan ook niet als 
hun wijk en velen interesseren zich niet zo erg voor wat zich daar afspeelt. 

De werkelijk prominente Kavuntar boeren als de Ür Kavuntar, de President 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 79 



Kavuntar en hun belangrijke familieleden treffen we bijna niet aan in de tea-
shops, de Märiyamman tempel of bij de hoofdweg. Zij bewegen zich niet veel 
onder het 'gewone volk' van kleinere boeren, landarbeiders en industrie-arbei­
ders, dat we daar doorgaans aantreffen. Wil men hen spreken, dan moet men 
naar hun huizen gaan. In de avond komen zij samen bij het huis van de als 
heilig beschouwde Velläla Kavuntar vrouw, wier huis op enige afstand van de 
hoofdweg ligt. Zij zijn vrijwel allen volgelingen van deze heilige en bespreken bij 
en met haar godsdienstige, politieke en economische aangelegenheden. Het 
klassekarakter van het exclusieve groepje Kavuntar dat 's avonds bij de heilige 
bijeenkomt is opmerkelijk. Slechts enkele belangrijke Kavuntar boeren vinden 
we hier niet, hetgeen niet betekent, dat ze niet vanuit dit centrum beïnvloed wor­
den. 

Door de geringe mobiliteit van de dorpelingen tussen de verschillende ont­
moetingsplaatsen en het vrij sterk aan bepaalde kasten of categorieën van kas­
ten gebonden zijn van deze ontmoetingspunten, maakt het dorp een versplinter­
de indruk. Men bespreekt de rijstrantsoenering, de prijzen, de nationale politiek, 
de gebeurtenissen van de eigen wijk, maar slechts zelden worden gebeurtenissen 
van een bepaalde wijk elders besproken. Vele 'lopende vuurtjes' stuiten op de 
gebrekkige communicatie en onverschilligheid en gaan daardoor slechts lang­
zaam of helemaal niet door het gehele dorp. Factiestrijd bij de Paljar, moeilijk­
heden bij de voorbereiding van het Pattatalacci feest der Cakkiliyar, een dron­
ken Kavuntan die bij de Märiyamman tempel gedurende verscheidene nachten 
de buurt op stelten zet, een ruzie tussen een Kavuntan en een Cakkiliyan, begra­
fenissen bij de Pallar en Cakkiliyar, het zijn allemaal gebeurtenissen die bij velen 
onbekend blijven of die slechts bijzonder vaag bekend worden. Bij de Cakkiliyar 
accepteerde ik een glas gekookte melk van de vrouw van de belangrijkste rund­
vleesslager in aanwezigheid van ettelijke Cakkiliyar. Ik was bijzonder benieuwd 
hoe snel deze gebeurtenis in het hoofddorp bekend zou zijn. Zoals later bij na­
vraag bleek en zoals mijn assistent mij verzekerde, is dit feit nooit uitgelekt. Wat 
wel bekend werd in het gehele dorp was, dat ik mijn vrouw op haar noodzake­
lijke tochten naar de velden begeleidde. Pallar vrouwen bijvoorbeeld vroegen 
mijn assistent naar aanleiding hiervan of mijn vrouw en ik wellicht in de velden 
gemeenschap hadden. Aanhoudende diefstallen van koperen elektrische leidin­
gen werden wel degelijk onmiddellijk in het gehele dorp besproken; kennelijk 
betreft het hier een voorval dat door zeer vele dorpelingen, van welke kaste dan 
ook, wordt gevoeld als belangrijk en wetenswaardig. Dergelijke gebeurtenissen 
worden waarschijnlijk aan velen bekend via de contacten in de teashops en door 
de contacten die boeren en arbeiders op hun werk met elkaar hebben. Verschei­
dene dorpelingen krijgen met dergelijke diefstallen te maken, doordat de boeren 
op grote schaal hun Kavuntar, Pallar of Cakkiliyar arbeiders oproepen om 
's nachts de waterputten en bijbehorende pompinstallaties te bewaken, waardoor 
zij in menig huisgezin opschudding veroorzaken. Van de kleine Kuravar en 
Paraiyar kasten zouden we kunnen verwachten dat hun volwassen mannelijke 
leden juist door de geringe numerieke sterkte van deze groepen te vinden zouden 
zijn op de ontmoetingsplaatsen der hogere kasten. Dit is toch slechts gedeeltelijk 

80 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



het geval. Het is inderdaad waar, dat we één Kuravan en één Paraiyan vaak aan­
treffen bij de teashops en op de hoofdweg, maar het heeft mij zelfs moeite ge­
kost alle andere leden van deze kasten te leren kennen. Veel Paraiyar werken in 
industrieën en komen slechts thuis om te slapen; veel Kuravar verrichten ook 
mandenmakerswerk buiten het dorp. Ik krijg de indruk dat ook de leden van 
deze numeriek zwakke Scheduled Castes, op enkele uitzonderingen na, de bar­
rières voor contacten met leden van andere kasten in het dorp zo sterk gevoelen, 
dat zij de vaste ontmoetingsplaatsen, waar zij allerlei regels in acht moeten ne­
men, mijden. 

In de huizen met veranda's en overdekte binnenhoven vinden we zo nu en dan 
een aantal mensen bijeen. Het gaat hierbij meestal om met elkaar pratende 
familieleden, buren of collega's. De schaarse bijeenkomsten van Kavuntar 
gotram-leden vinden eveneens plaats in huizen. Alcoholica worden meestal ge­
dronken in gezelschap en achter gesloten deuren en hetzelfde geldt voor kaart­
spelen. Slechts zelden trof ik in de huizen gezelschappen aan die bestonden uit 
leden van kasten met zeer ongelijke status. Het is zeker waar, dat tijdens inter­
views met Kavuntar wel eens Cakkiliyar arbeiders, of een Vannan die was haal­
de of bracht, beneden aan een veranda even luisterden naar het gesprek. Ook bij 
Nâcuvar of Ottar werd het gesprek wel eens 'gestoord' door Kavuntar die niet 
na konden laten te vertellen, hoe de vork eigenlijk in de steel zat. Bepaalde 
Kuravar vinden we nogal eens bij bepaalde Valaiyar, en bepaalde Paraiyar bij 
bepaalde Kavuntar en Äcäri. Toch moeten we de contacten die leden van zeer 
verschillende kasten in de huizen met elkaar onderhouden niet overschatten. 
Juist de huizen zijn de plaatsen waar men het meest gevoelig is voor de kaste-
regels. 

Voor de vrouwen vormen de nog overgebleven waterputten, de openbare 
drinkwateraansluitingen en de aansluitingen in de huizen belangrijke ontmoe­
tingsplaatsen. De Pallar, Paraiyar en Cakkiliyar zijn voor hun drinkwater­
behoeften vrijwel zelfvoorzienend en we ontmoeten hen dus bijna niet bij aan­
sluitingen die tevens door vrouwen van andere kasten worden gebruikt. De 
'public tap' bij de Kuravar huizen die lange tijd bijzonder slecht was, wordt wei­
nig gebruikt en dan nog vooral door Valaiyar, Vannär en Kuravar vrouwen. In 
verband met de slechte aansluiting en doordat hier vrouwen van lage kasten 
komen, maken veel vrouwen van hogere kaste aan de westzijde van het dorp ge­
bruik van andere aansluitingen. Door de territoriale segregatie en het grote 
aantal punten waar drinkwater kan worden verkregen, is het aantal contacten, 
dat tijdens het halen van water wordt gelegd tussen vrouwen van hogere en van 
lagere kasten gering. 

4.3. DE DRINKWATERVOORZIENING 

In 1963 werd in Irupatur een waterleiding in gebruik genomen, waardoor de 
drinkwatervoorziening belangrijk gewijzigd werd. De waterleiding is aangeslo­
ten op een grote, centrale waterput in de wijk der Velläla Kavuntar. Zie foto 5. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 81 



HP 

B; WA 

-̂  """->.,«" 

5. De publieke waterleidingaansluiting bij de centrale waterleidingput in de wijk der Centalai 
VeJlâJa Kavuntar. Dergelijke goede betonnen constructies vinden we op vijf plaatsen in de 
Kavuntar wijk. Op de achtergrond is een waterput zichtbaar die nog steeds wordt gebruikt. 

6. De waterleidingaansluiting bij de^PaJlar cêrijHetuiteinde van de op de grond liggende pijp 
kreeg in 1967 een verticaal afsluitstuk, een uit hygiënisch oogpunt grote verbetering. 

82 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



De panchäyat heeft in het dorp vijf betonnen muurtjes laten plaatsen waaraan 
twee kranen bevestigd zijn. In de betonnen bak waarop het muurtje rust, be­
vinden zich twee steunblokken, waarop men tijdens het vullen de waterpotten 
kan zetten. Deze vijf publieke waterleidingaansluitingen bevinden zich alle in de 
wijken der hogere kasten, we kunnen zelfs zeggen in de Kavuntar wijken. Naast 
deze vijf goede publieke aansluitingen zijn er nog twee zeer slechte : de panchäyat 
heeft buizen laten leggen naar de Pallar wijk en naar de huizen der Kuravar. In 
beide gevallen monden de buizen uit in een modderpoel. Bij beide aansluitingen 
was het tot mei 1967 vrijwel niet mogelijk een waterpot te vullen zonder dat er 
ook wat vuil water inliep, doordat men de pot scheef moest houden. Bij de 
Kuravar werd de onhygiënische toestand nog verhoogd door de varkens, voor 
wie de poel bij de waterpijp een waar lustoord was. Bij zware regenval waren de 
aansluitingen niet te gebruiken, omdat ze dan onder water stonden. In mei 
1967 werd op beide pijpen een verticaal stuk gemonteerd waardoor men sinds­
dien de waterpotten iets gemakkelijker kan vullen. Zie foto's 6 en 7. De af­
werking van de aansluiting in de Pallar cëri kan volgens Kavuntar door geld-

7. De waterleidingaansluiting bij de Kuravar huizen, eveneens verbeterd in 1967. De hier steeds 
aanwezige modderpoel is een waar lustoord voor de varkens der Kuravar. Men dient te beden­
ken dat het hier tot juni 1967 vrijwel onmogelijk was vanuit de liggende waterpijp een water-
pot te vullen zonder dat er enig vuil water uit de poel in de pot liep. De zeer verwaarloosde hui­
zen op de achtergrond behoren aan de Valaiyar. Evenals andere oude huizen en tempels in dit 
gedeelte van het dorp staan deze Valaiyar huizen op lage terpen als gevolg van de grondafgra-
vingen voor de zoutwinning door Uppiliya Nâykkar in vroeger dagen. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 83 



gebrek niet worden voltooid. De pijp naar de westzijde van het dorp is eigenlijk 
bestemd voor de Cakkiliyar cëri, waarbij er wel een aparte aansluiting bij de 
Kuravar huizen zou komen. De pijp naar de Cakkiliyar cëri is niet doorge­
trokken, omdat - naar men zegt - de waterdruk te gering is om deze vrij grote 
afstand te overbruggen; bovendien zou er te weinig water beschikbaar zijn om 
in de behoefte van deze hele wijk te voorzien. Pallar en Cakkiliyar wijten de ge­
ringe waterdruk en het water tekort aan de veertig huisaansluitingen die er nu 
zijn (zie tabel 6). Vierendertig van deze aansluitingen bevinden zich in de Ka­
vuntar huizen, drie in de huizen van de Ainüttän Cettiyär, twee bij de Pillai en 
één in het huis van de Brahmaanse karnam. Door slechte afsluitingen vloeit veel 
water ongebruikt weg, zowel bij de publieke als bij de huisaansluitingen, en hier 
en daar wordt ook drinkwater gebruikt voor de bevloeiing van tuinen. Het is 
duidelijk dat de belangen van de Vellâla Kavuntar bij de wateraansluitingen 
doorslaggevend zijn geweest. De Kavuntar spreken nu over verbetering van de 
thans onbruikbare Ottar waterput in het zuidelijk gedeelte van het dorp, waar­
door de Pallar wijk, de oude Ottar wijk en de Cakkiliyar wijk via pijpen van 

8. De waterput der Cakkiliyar. De feestkleding van de aanwezigen hangt samen met het Pattata-
lacci feest. Op de achtergrond zijn nog de niet voltooide en nooit gebruikte badhuisjes zicht­
baar die een 'welfare team' van het P.S.G. College of Technology en de P.S.G. School of 
Social Work (te Coimbatore - Peelamedu) daar in 1963 bouwde (zie voor de betrekkelijk vele 
activiteiten van dit team in de Cakkiliyar cëri Deel II: Overheidsmaatregelen). De Cakkiliyar 
zeggen deze badhuisjes niet te hebben voltooid door gebrek aan interesse. Dergelijke niet voor 
het oorspronkelijke doel gebruikte badhuisjes zijn ook in de Cakkiliyar wijken van naburige 
dorpen geen zeldzaamheid. 

84 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



drinkwater zouden kunnen worden voorzien. Het is echter de vraag of deze 
plannen, zo ze al werkelijk bestaan, op korte termijn gerealiseerd kunnen en 
zullen worden. 

Het komt nogal eens voor, dat door de te geringe hoeveelheid water in de cen­
trale waterput, het uitvallen van de elektriciteit of een defect aan de motor, de 
waterleiding niet werkt. Is dit wel het geval, dan is dat toch slechts voor enige 
tijd in de ochtend en avond. Ook de mensen die hun drinkwater via de water­
leiding verkrijgen zijn herhaaldelijk aangewezen op de drinkwaterputten die ook 
vóór 1963 werden gebruikt. 

Konden we tot voor kort de waterputten van het dorp in zeven categorieën 
verdelen, thans kunnen we er nog slechts vier onderscheiden: de waterputten 
van Brahmanen, Ottar en Pallar worden nu niet meer gebruikt en de hogere 
kasten halen nu alle water uit de putten van de Kavuntar, die daarnaast nog hun 
irrigatieputten bij de boerderijen hebben. De Paraiyar en Cakkiliyar (zie foto 8) 
bezitten nog hun eigen drinkwaterputten. De Pallar zijn door de onbruikbaar­
heid van twee eigen waterputten voor hun watervoorziening geheel aangewezen 
op de waterleiding en op enige irrigatieputten van Kavuntar boerderijen. 

De kasteregels die traditioneel voor het gebruik van de waterputten gelden, 
zijn ook nu nog voor het dorp van belang. We dienen te bedenken dat Irupatur 
volgens zijn inwoners geen publieke waterputten kent : de dorpelingen zijn una­
niem van mening, dat alle putten het eigendom zijn van kasten of personen. 
Deze stelling is aanvechtbaar, aangezien de dorpspanchäyat zorgt voor verbe­
tering en onderhoud van de centrale waterleidingput, waar men ook zelf op de 
traditionele wijze water kan putten, en van de putten der Cakkiliyar en Paraiyar. 
De laatste twee werden nog in 1965 op kosten van de panchäyat uitgediept. 

De kasten die thans niet zelf water mogen putten uit de in het dorp aanwezige 
drinkwaterputten van de Kavuntar zijn de vier Scheduled Castes, dus Pallar, 
Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar. Vrijwel unaniem zijn de leden van hogere kas­
ten van mening, dat ook de Kömutti Cettiyär dat vroeger niet mochten. Enkele 
Ottar vertelden mij, dat zij hun eigen waterput niet meer gebruiken sinds de Kö­
mutti Cettiyär er gebruik van gingen maken. Ik ben geneigd bij de opmerkingen 
over de Kömutti Cettiyär vraagtekens te plaatsen, immers, waar haalden zij 
vroeger water als zij de Kavuntar putten niet mochten gebruiken? Het is niet 
voorstelbaar, dat zij hun waterpotten lieten vullen door leden van hogere kasten, 
zoals dat nog het geval is bij de Kuravar. Omzeilden de Kömuttis de moeilijk­
heden wellicht door een vrouw van hogere kaste in dienst te nemen voor het 
brengen van water? We weten het niet. We raken hier ook in moeilijkheden met 
de tijdsaanduiding 'vroeger' : niemand heeft mij ook maar enigszins duidelijk 
kunnen maken tot wanneer de Kömuttis de waterputten van de Kavuntar niet 
konden gebruiken. 

Aan de kasteregels ten aanzien van de waterputten houdt men streng de hand, 
zoals blijkt uit de ervaringen van het uit Irugur afkomstige, maar thans tijdelijk 
in Irupatur wonende Paraiyar onderwijzersgezin. Dit gezin heeft thans, zoals we 
al zagen, een huisgehuurd van een Kavuntar vrouw, die in het dorp als heilige 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 85 



wordt beschouwd. Deze vrouw was niet bekend met de kaste van het gezin en 
zij stond toe dat het haar waterput gebruikte. Na enige tijd echter werd haar de 
kaste wel bekend en zij vroeg toen de waterput niet meer te gebruiken in tegen­
woordigheid van anderen. Als heilige acht de vrouw zich boven de kasten ver­
heven; zij zegt zelfs een felle tegenstandster van kaste-onderscheid te zijn. Haar 
Kavuntar discipelen zouden haar min of meer tot genoemde regeling gedwongen 
hebben. Om de 'saint' niet verder in moeilijkheden te brengen, haalde het onder­
wijzersgezin in het vervolg geen water meer uit haar waterput. Op een dag 
plaatste de vrouw van de onderwijzer, zelf onderwijzeres aan de 'Higher 
Elementary School' van Irupatur, haar waterpot naast de waterput bij de 
Piljaiyär tempel aan de hoofdweg, waarop een Kavuntar vrouw hem pakte en er 
water mee putte. Onmiddellijk werd deze Kavuntar vrouw door andere aan­
wezige vrouwen ingelicht over de kaste van het onderwijzersgezin. De vrouwen 
zeiden de onderwijzeres, dat zij niet moest toestaan, dat anderen water putten 
met haar waterpot en adviseerden haar anderen water te laten putten, dat dan 
in haar potten overgegoten kon worden. Zo gebeurde het verder ook. Wel maakt 
het gezin vrijelijk gebruik van de publieke waterleiding aan de overzijde van de 
weg. Toen de Kavuntar put leeg was en ook de waterleiding niet werkte, moest 
het gezin drinkwater halen van de aan de oostrand van het dorp gelegen boer­
derij van de President-Kavuntar. Hier mochten zij als Paraiyar niet zelf water 
putten, maar ze mochten er wel water halen uit de irrigatiegoot bij de waterput. 
Dit gezin maakt geen gebruik van de op enige honderden meters afstand van 
hun huis gelegen zeer goede Paraiyar waterput: 

'Als wij daar water halen, zullen alle schoolkinderen in het dorp weten dat we Adi 
Dravida zijn. Velen weten het nu ook wel, maar zeggen het niet openlijk, omdat we ons 
helemaal niet bemoeien met de lokale Adi Dravida gemeenschap. Zelfs de Adi Dravida 
kinderen vertellen nu niet openlijk dat wij tot hun kaste behoren, maar dat zou wel gebeu­
ren als wij bij hen water gingen putten.' 

Gedurende de eerste maanden van mijn onderzoek in Irupatur gaven velen te 
kennen, dat zij niet wisten tot welke kaste dit onderwijzersgezin behoorde. An­
deren antwoordden in de geest van: 'Men zegt, dat het Paraiyan zijn.' Ik geloof 
dat de kaste van deze mensen door mijn onderzoekingen helaas meer expliciet is 
geworden voor de dorpelingen. 

Ook als een Paraiyar onderwijzer iemand van hoge kaste in dienst neemt voor 
het halen van water, kunnen er moeilijkheden ontstaan. In ongeveer 1963 kreeg 
een Paraiyar onderwijzer, die tijdelijk in Irupatur woonde, een ernstige waar­
schuwing van een aantal Kavuntar, omdat hij de 'onbeschaamdheid' had het 
brengen van water door een Äcäri vrouw te vergemakkelijken door thuis haar 
waterpot over te nemen en het water dan zelf uit deze pot over te gieten in zijn 
eigen waterpot. Zonder dat de informanten daarover uitdrukkelijk spreken, ver­
moedt de onderzoeker dat een dergelijke aanraking de waterpot ritueel veront­
reinigt, waardoor hij ook een gevaar vormt voor de waterput waar hij wordt 
gevuld. De Kavuntar vertellen niet zonder tevredenheid, dat deze onderwijzer 
enige weken na het voorval uit het dorp verdween. 

De leden van hogere kasten weigeren de waterputten van de Scheduled Castes 

86 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



te gebruiken. Toen de Äcäri vrouw, die ons iedere ochtend water bracht, klaag­
de dat zij in verband met de droogte het water moest halen van een verafgelegen 
boerderij, stelde ik haar voor water voor mij te halen 'uit de put daar schuin aan 
de overkant van de weg bij de Nïliyamman tempel'. De vrouw was verbijsterd 
en vroeg of ik dan niet wist, dat dit de waterput van de Paraiyar was. Ik vermeld 
hier uitdrukkelijk, dat de hogere kasten weigeren water te halen uit de putten der 
Scheduled Castes, omdat de directeur van het Harijan Department van de Staat 
Tamilnad dit in een gesprek met mij noemde als het belangrijkste criterium voor 
het vaststellen van 'onaanraakbaarheid' van een kaste. In Irupatur bezitten de 
middenkasten geen waterputten en we kunnen bij hen dus niet nagaan of de 
hoge kasten al of niet bereid zijn water te halen uit hun waterputten. Ook be­
schik ik niet over antwoorden van informanten van hoge kaste die licht zouden 
kunnen doen schijnen over dit voor Irupatur theoretische probleem. Het lijkt 
mij echter onwaarschijnlijk, dat bijvoorbeeld Kavuntar drinkwater zouden ha­
len uit de putten van de middenkasten Vannär, Nâcuvar, Valaiyar en Ottar. 
Veel eenvoudiger, goed verdedigbaar en goed meetbaar lijkt mij als criterium 
voor de 'onaanraakbaarheid' van een kaste het niet met eigen materiaal water 
mogen halen uit de putten der hogere kasten. Op grond van een dergelijk crite­
rium zijn er in Irupatur slechts vier kasten van 'Onaanraakbaren': de Pallar, 
Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar, dus de feitelijke Scheduled Castes. Op deze 
wijze is de situatie in Irupatur ook in overeenstemming met de opmerking van 
de directeur van het Harijan Department, dat de 'denotified tribes' niet 'onaan­
raakbaar' zijn: het is aan de Valaiyar toegestaan water te halen uit de Kavuntar 
waterputten. Als ik in het vervolg van deze studie de Pallar zo nu en dan noem 
als kaste die 'vanouds niet werkelijk onaanraakbaar' is (in tegenstelling tot met 
name Paraiyar en Cakkiliyar), dan doel ik daarbij op de fysieke onaanraakbaar­
heid en niet op het hier genoemde criterium betreffende het gebruik van water­
putten (zie 5.2). 

Voor de waterputten op de boerderijen van de Kavuntar en in het bijzonder 
voor de irrigatieputten, gelden andere regels dan voor de drinkwaterputten in 
het dorp. De Pallar mogen, in tegenstelling tot de Kuravar, Paraiyar en Cakkili­
yar, meestal wel water halen uit de putten buiten het dorp. Vooral als dit ge­
beurt met Kavuntar materiaal, drinken de Kavuntar dit water ook, zoals ik zelf 
heb kunnen constateren. De Kavuntar vertellen dat dit onderscheid tussen de 
waterputten in het dorp en die erbuiten reeds vanouds bestaat. Opmerkelijk is 
de regeling die de Dr Kavuntar trof voor de waterput op zijn vlak bij de Pallar 
wijk gelegen boerderij : Pallar vrouwen mogen hier zelf water putten met hun 
eigen potten, op voorwaarde dat zij één pot water gieten in de grote container 
die daar op het erf staat. De Ür Kavuntar gebruikt het water uit deze container 
zelf als drinkwater en als water voor kookdoeleinden. Kavuntar merken hierbij 
op, dat dit dan wel een irrigatieput buiten het dorp is, maar zij geven toe, dat 
deze put voor de op zijn boerderij wonende Ür Kavuntar toch ook een drink­
waterput is. 

Een vooraanstaande Kavuntan in Irupatur merkte op, dathet eigenlijk wonder­
lijk is, dat Cakkiliyar geen water mogen putten uit de irrigatieputten. De Cak-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 87 



kiliyar werken immers mee aan de aanleg van irrigatieputten, ook als het water­
niveau is bereikt en het komt herhaaldelijk voor, dat een Cakkiliyar pannaiyâl 
's morgens vroeg de motor voor het oppompen van water start, waarbij hij wat 
water in de pijp moet gieten: 'De Cakkili verontreinigen daardoor dus eigen­
lijk de waterput en toch maken we geen bezwaar.' 

Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar nemen in de velden uitsluitend water uit de 
irrigatiegoten bij de putten, of zij laten er hun waterpotten door leden van ho­
gere kasten vullen. 

Als men aan de leden van de vier Scheduled Castes vraagt, wie er geen water 
mogen halen uit hun waterputten, dan is het antwoord : 'Niemand mag water 
uit onze putten halen, alleen wijzelf.' De Kuravar bezitten en bezaten geen ei­
gen putten en voor hen is de vraag dus geheel theoretisch. Voor Cakkiliyar en 
Paraiyar geldt, dat niemand water uit hun putten wil halen, of de leden van deze 
kasten dit nu wel of niet goed vinden. 

De Cakkiliyar zouden er geen bezwaar tegen hebben de Pallar putten te ge­
bruiken, maar dat wordt zelfs door de meest zogenaamd vooruitstrevende, zich 
links-communistisch noemende Pallar van de hand gewezen : 'Als ze schoon zijn, 
mogen ze onze putten gebruiken, maar alle Cakkili van Irupatur zijn vies.' 
Gaat men, om de verbale reacties te kennen, vragen naar hypothetische situa­
ties, dan zeggen de Pallar, dat zij niet willen dat Kuravar, Paraiyar, Cakkiliyar 
en Kömutti Cettiyâr hun putten gebruiken, terwijl de Cakkiliyar zeggen bezwaar 
te maken tegen Kuravar, Paraiyar en Kömutti Cettiyâr. Het was mij niet moge­
lijk enig antwoord uit een Paraiyan te 'persen'. Verscheidene Pallar vertelden 
mij het verhaal, dat ongeveer veertig jaar geleden een waterput in het midden 
van hun wijk werd geslagen en aangelegd omdat een Pallan, die sexuele relaties 
onderhield met een Paraiyar vrouw tijdens zijn verblijf op de theeplantages in de 
Nilgiris, de oude waterput had gebruikt. Uit dit verhaal blijkt in ieder geval de 
mogelijkheid tot verontreiniging van de Pallar waterputten in vroeger dagen. 
(Zie voor de rechtskundige procedure bij deze waterputkwestie Deel II : Politie­
ke positie.) 

Door het ingebruiknemen van de waterleiding in 1963 deed zich een situatie 
voor, waarop geen duidelijke kasteregels van toepassing waren. Hoewel er in 
1967 wat meer klaarheid was gekomen, waren toch niet alle vraagtekens ver­
dwenen. Het probleem is of de Scheduled Castes de vijf goede, publieke water­
aansluitingen in de wijken der hogere kasten al of niet mogen gebruiken. Dit 
probleem werd in april/mei 1965 op de spits gedreven, toen Kavuntar en Pallar 
vrouwen ruzie kregen over het tappen van water bij de centrale waterleidingput. 
Een Kavuntar boer vroeg de Pallar vrouwen toen water te halen uit hun eigen 
waterleidingaansluiting. Er vond een scheldpartij plaats, waarbij de Kavuntan 
een Pallar vrouw zelfs een klap zou hebben gegeven. Na boetedoening door een 
Pallan voor de Märiyamman tempel in verband met onrespectvolle taal die hij 
tegen de betrokken Kavuntan geuit had, stemde de ü~r panchâyat van de Ka­
vuntar er in toe, dat de Pallar alle publieke wateraansluitingen mochten gebrui-

88 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



ken. De Kavuntar waarschuwden, dat zij het gebruik van de aansluitingen bui­
ten de Pallar wijk en het gebruik van de buiten het dorp gelegen waterputten 
niet langer zouden toestaan, als de Pallar zich opnieuw onbehoorlijk gedroegen. 
In het algemeen wordt nu ook door de leiders der Kavuntar gesteld dat in de 
Mâriyamman tempel besloten werd, dat iedereen de publieke aansluitingen 
mag gebruiken, dus ook de Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar. De Kuravar halen 
nu inderdaad wel eens water van de publieke aansluitingen in de wijk der hoge 
kasten en storen zich daar niet aan de eventuele voorrang die zij op grond van 
hun kastepositie zouden moeten geven aan leden van hoge kasten. Cakkiliyar 
vrouwen daarentegen gaan zelfs nu niet naar de publieke aansluiting bij de 
Kuravar huizen, omdat zij daar voorrang moeten geven aan vrouwen van ho­
gere kaste, met name aan de Ainüttän Cettiyär, Valaiyar, Nâcuvar en Vannâr 
die daar komen. Zij wagen zich zeker niet verder in het dorp voor water. Het 
schijnt, dat er in de beginperiode van de waterleiding inderdaad een conflict is 
geweest tussen Cakkiliyar vrouwen en andere vrouwen over het geven van voor­
rang aan leden van hoge kasten bij de publieke aansluiting, die toen nog bij de 
Pillaiyär tempel was, tussen de huizen van de Kuravar en de wijk der Cakkiliyar. 

De meningen verschillen over hetgeen zich hier in 1965 afspeelde. De Valaiyar zeggen, 
dat de Cakkiliyar de waterpotten van de Kuravar aanraakten, waardoor de Kuravar boos 
werden. De Kuravar ontkennen dit en zeggen, dat de Cakkiliyar een groot aantal potten 
bij de aansluiting zetten en een Kuravar meisje beletten water te nemen, bewerende, dat de 
aansluiting alleen voor hen bestemd was. Een Cakkiliyan zou bij de ruzie een pijp kapot 
getrokken hebben, waarna mensen van de panchäyat de waterleidingaansluiting hebben 
verplaatst van de Pillaiyär tempel naar de huizen van de Kuravar. De Cakkiliyar spreken 
bij de ruzie in kwestie over Kuravar vrouwen en vrouwen van hogere kasten die trachtten 
voor te dringen. Hoe dan ook, de voor de Cakkiliyar bestemde pijp, die tijdelijk werd ge­
legd tot de Pillaiyär tempel kreeg zijn eindpunt bij de Kuravar huizen en de Cakkiliyar 
komen er nu bijna niet meer. Zij merken hierbij nog op, dat de afstand tot de aansluiting 
nu te groot is en dat zij na de uitdieping van hun eigen waterput door de panchäyat water 
genoeg hebben. Ik geloof dat ook de vrees, dat leden van hogere kasten hun zullen zeggen 
apart te gaan staan en nergens aan te komen, reeds een belangrijke drijfveer is voor zowel 
Cakkiliyar als Paraiyar om niet naar de publieke aansluitingen te gaan. 

Ook de waterput van de Paraiyar is kort voor mijn komst in het dorp uitge­
diept en er is voor de Paraiyar dan ook weinig noodzaak gebruik te maken van 
de publieke aansluitingen op de waterleiding. 

Concluderend kunnen we vaststellen, dat Pallar en Kuravar wel zo nu en dan 
gebruikmaken van de publieke aansluitingen in de wijk der hogere kasten en dat 
Paraiyar en Cakkiliyar dit niet doen. Voor de huisaansluitingen in of bij de hui­
zen van leden van hogere kasten kan ik in het algemeen opmerken, dat men 
hier alleen water weigert aan de leden van de vier Scheduled Castes. Bij de huis­
aansluitingen op de waterleiding past men de regels toe die ook van toepassing 
zijn op de drinkwaterputten. 

Ook in de dorpen en steden buiten Irupatur blijken de kasteregels betreffende 
de drinkwaterputten nog in volle omvang te gelden. Leden van Scheduled Castes 
mogen er geen gebruikmaken van de drinkwaterputten van leden van hogere 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 89 



kasten. Voor de stad Peelamedu en de dorpen Maniakaranur en Merkupalayam 
is het mij bekend, dat de Cakkiliyar er geen water mogen halen uit de publieke 
leidingwateraansluitingen in de wijken der hogere kasten. 

Leden van kasten van Onaanraakbaren zijn geneigd veel van hun problemen te wijten 
aan discriminatie door leden van hogere kasten, ook als dat in feite niets met de zaak te 
maken heeft. Ik vermoed, dat dit ook bij de volgende kwestie een rol speelt. Paraiyar in 
Coimbatore vertellen, dat de vrouw van een tot hun kaste behorende professor in de ge­
schiedenis aan één van de hogescholen in de stad in 1965 zó geslagen werd na het gebrui­
ken van de wateraansluiting van het huis waar dit gezin kamers huurde, dat zij in het zie­
kenhuis behandeld moest worden. Het bleek mij dat de professor inderdaad aangifte deed 
bij de politie, die verbaal opmaakte onder de Indian Penal Code en niet onder de Un-
touchability Offences Act 1955, omdat de strafmaat onder deze laatste wet veel lager ligt 
(zie Deel II: Overheidsmaatregelen). Bij het uitzoeken van deze kwestie werd het voor 
mijn vrouw en mij steeds onwaarschijnlijker, dat het hier ging om een conflict, ontstaan 
doordat een lid van zeer lage kaste een waterleidingaansluiting achter het huis van een lid 
van hoge kaste gebruikte. Volgens vroegere collega's van de man (niet behorende tot de 
Paraiyar) speelde bij het conflict vooral het bij herhaling niet betalen van de huishuur een 
rol. Deze collega's vertelden eveneens, dat de hoogleraar sterk de neiging had om bij iede­
re kritiek op zijn gedrag deze toe te schrijven aan discriminatie op grond van zijn kaste. 
Helaas was het mij niet mogelijk deze kwestie te bespreken met de betrokken professor, 
aangezien hij kort na het gebeurde werd overgeplaatst. 

Opmerkelijk is dat leden van hogere kasten in Peelamedu en Merkupalayam 
wel eens water halen uit de waterleidingaansluitingen die de betreffende pan-
chäyats in de Cakkiliyar wijken lieten aanleggen. Het blijft hierbij voor mij de 
vraag of zij dit water als drinkwater gebruiken. 

Ik kan mij niet onttrekken aan de indruk, dat de lokale overheid in de dorpen 
en steden moeilijkheden tussen de verschillende groepen tracht te vermijden 
door de lage kasten op het punt van de drinkwatervoorziening zelfvoorzienend 
te maken: overal worden voor de afzonderlijke lage kasten aparte aansluitingen 
op de waterleiding aangelegd en men stelt voldoende gelden beschikbaar voor 
het onderhoud van hun afzonderlijke waterputten. In Irupatur zagen we dit ten 
aanzien van Cakkiliyar en Paraiyar. Overheidsfunctionarissen protesteren wel 
tegen deze gedachte en wijzen erop, dat de watervoorziening van de verschillen­
de wijken door hen geregeld wordt, waarbij het dan min of meer toevallig is, dat 
de leden der verschillende kasten in afzonderlijke wijken bijeen wonen. 

Ik kan mij voorstellen, dat de kasteregels ten aanzien van de drinkwatervoor­
ziening tamelijk onveranderlijk zijn, omdat het halen van water een uitgespro­
ken vrouwenwerk is; de vrouwen zijn in het algemeen onmiskenbaar strenger 
wat betreft de naleving van de kasteregels dan de mannen. 

4.4. DE BEGRAAFPLAATSEN 

In Irupatur vinden bijna geen crematies plaats; slechts twee kasten, de Brah­
manen en de Kömutti Cettiyâr, cremeren hun doden, als deze tenminste min of 
meer volwassen zijn. Bij de overige kasten vindt slechts bij uitzondering ver­
branding plaats, namelijk als de overledene welgesteld was. Bovendien gaat in 

90 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



het dorp het verhaal, dat mensen die zelfmoord hebben gepleegd, worden ge­
cremeerd. 

De grootste begraafplaats en crematieplaats vinden we daar waar het pad 
naar Nesavur de vrijwel altijd droge bedding van de rivier Periya pallam kruist. 
(Zie voor een overzicht der verschillende begraafplaatsen blz. 94). De begraaf­
plaats van de Kavuntar en vele andere kasten ligt hier op de zuidoever van de 
rivier; de Brahmanen en Kömutti Cettiyär cremeren hun doden midden in de 
bedding. 

Pasgeboren kinderen van hoge kaste en Pantäram priesters worden hier niet 
bij de Periya pallam begraven, waarschijnlijk, omdat men ze daarvoor te rein 
acht. De kinderbegraafplaats ligt in een meestal droge rivierbedding, tevens weg, 
aan de noordoostzijde van het dorp; de begraafplaats der Pantäram priesters 
ligt bij dezelfde droge bedding in de oostelijke nieuwe wijk van het dorp. 

Van de groepen met een hogere status bezitten alleen de Mohammedanen een 
eigen begraafplaats; deze ligt aan de westzijde van het dorp. 

De vier Scheduled Castes worden te onrein geacht om hun overledenen te be­
graven bij de doden van hogere kasten. Buiten de Pantäram en Mohammedanen 
bezitten alleen deze vier kasten aparte begraafplaatsen. 

Enkele informanten van de Kavuntar kaste vertelden mij, dat ook Ottar en 
Valaiyar afzonderlijke begraafplaatsen bezitten, hetgeen volkomen onjuist is. 
De opmerking is interessant, omdat hieruit blijkt, hoe men over de status van 
deze twee kasten denkt ('Ze zijn net als de Harijans') en omdat hieruit blijkt, 
hoe slecht velen op de hoogte zijn van de situatie in het dorp, als het zaken bui­
ten de eigen kaste betreft. Tot mijn schande moet ik bekennen, dat ik pas een 
maand voor mijn vertrek uit Irupatur op het spoor kwam van de Pantäram be­
graafplaats. Toen ik de aanwezigheid van deze begraafplaats met enkele Ka­
vuntar besprak, bleek, dat men dit feit vroeger niet voor mij had verzwegen, 
maar dat slechts zeer weinigen van het bestaan van deze begraafplaats op de 
hoogte waren. 

De Pallar begraafplaats ligt op de noordoever van de Periya pallam ten zuiden 
van de Pallar cëri, die van de Kuravar en Paraiyar ten zuidwesten van het dorp 
aan dezelfde rivier. De Kavuntar eigenaar van de rivieroever waar de Kuravar 
in 1966 een dode begroeven, protesteerde fel tegen deze begrafenis en eiste dat 
men in het vervolg de doden in het midden van de rivierbedding zou begraven. 
De Kuravar legden deze eis naast zich neer, omdat het bepaald niet de eerste 
maal zou zijn, dat men een ter aarde bestelde later uit het kilometers naar het 
oosten liggende irrigatiemeer Äcän kulam moest opvissen, omdat de Periya 
pallam door een zware regenbui plotseling in een snel stromende rivier veran­
derde. 

De Paraiyar die hun doden op hetzelfde oevergedeelte begraven, bemoeiden 
zich niet met dit conflict, omdat zij naar hun zeggen veel oudere en onaantast­
bare rechten bezaten. Het was in 1967 niet geheel duidelijk of Kuravar en Parai­
yar dit gedeelte van de oever ook in het vervolg zouden kunnen gebruiken voor 
het begraven van hun doden. 

De Cakkiliyar bezaten tot voor kort twee begraafplaatsen, namelijk de 'ge-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 91 



wone' begraafplaats ten zuidoosten van het dorp aan de Periya pallam en een 
aparte begraafplaats voor jonge kinderen en täsans, een categorie half-priesters 
van de Vishnu tempels. De Kavuntar boeren ten westen van de Cakkiliyar cëri 
stonden vroeger toe, dat de Cakkiliyar hun doden over de erven van enkele 
boerderijen en door hun landerijen naar de Periya pallam brachten, maar op 
zeker moment beviel hun dat niet langer. Door een verbod voortaan nog langer 
over hun erven te gaan, het opheffen van een bestaand pad over hun land en het 
met enige doornige struiken beplanten van een gedeelte van een zijrivier van de 
Periya pallam hebben deze Kavuntar vermoedelijk in 1964, de Cakkiliyar weten 
te dwingen hun begraafplaats aan de Periya pallam op te geven. De Cakkiliyar 
begraven hun doden nu nog slechts bij de hoofdweg op de oever van genoemd 
zijriviertje. Dezelfde Kavuntar zijn ook tegen deze begraafplaats in het geweer 
gekomen, maar het zal hun ditmaal vermoedelijk niet gelukken de Cakkiliyar te 
dwingen ook dit terrein prijs te geven, aangezien er voor de Cakkiliyar geen al­
ternatief meer bestaat. De moeilijkheden tussen de Cakkiliyar en deze Kavuntar 
zijn niet beperkt gebleven tot begraafplaatsproblemen; zij dwongen de Cakkili­
yar in 1963 of 1964 ook het in hun velden gelegen Pattatalacci heiligdom op te 
geven, waardoor een tijdelijke tempel voor deze godin moest worden opgetrok­
ken bij de waterput van de Cakkiliyar. We zullen deze Kavuntar familie verder 
nog tegenkomen bij het verplaatsen van cactusafscheidingen ten koste van land 
behorend bij de Cakkiliyar cëri (zie Deel II: Politieke positie) en bij moeilijk­
heden als gevolg van sexuele relaties met Cakkiliyar vrouwen. 

Veel van de moeilijkheden over de begraafplaatsen van Kuravar, Paraiyar en 
Cakkiliyar lijken mij een gevolg van het slecht functioneren van de Kavuntar 
panchäyat en het ontbreken van een krachtige Ur Kavuntar. Daarbij komt dan 
nog de rivaliteit tussen de lage kasten en de verdeeldheid binnen iedere lage 
kaste op zich. Onderlinge ruzies leggen de bestuurskracht van de Kavuntar lam, 
waardoor geen beslissingen kunnen worden genomen die voor alle partijen bin­
dend zijn. De lacune die op deze wijze in het bestuur ontstaat, wordt niet opge­
vuld door een krachtige officiële dorpspanchäyat of door een krachtige positie 
van panchâyat-president, munsiff en karnam in het panchäyat gebied van Iru-
patur. De rechten van de kasten die een politiek zwakke positie innemen, zijn 
door deze bestuurslacune in ernstige mate onbeschermd, waardoor zij zich moei­
lijk kunnen verdedigen tegen agressieve Kavuntar boeren, het geknoei met eigen­
domsrechten of het verkwanselen van overheidsland door de karnam. 

In de huidige ontwikkelingsfase, waarin de markt-incorporatie van het platteland snel 
voortschrijdt en daar stormachtige veranderingen plaatsvinden op het gebied van nieuwe 
en veranderde planterassen en de toegepaste technologie, zien we een afbraak van de 
lokale corporatieve kaste-groepen: de interne integratie van kaste-groepen gaat verloren 
ten gunste van nieuwe, het dorp meestal te boven gaande organisaties. We zien echter 
tevens, dat de staat haar macht op lokaal niveau nog niet geheel heeft gevestigd, waardoor 
de politieke incorporatie van het platteland ten achter blijft bij de markt-incorporatie. In 
een dergelijke situatie is de positie van de politiek-economisch zwakke (en intern vaak in 
toenemende mate geatomiseerde) groepen versus degenen die de schaarse produktie-
middelen controleren en streven naar winstmaximalisatie, slechter dan ooit4. Het blijft 
evenwel de vraag of een grotere macht van de staat op lokaal niveau een aanmerkelijke 

92 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



verbetering van de politieke positie en rechtszekerheid der lage kasten met zich zou bren­
gen. 

Hoewel de Pallar aan de oost- en zuidzijde van hun wijk wel moeilijkheden 
hebben met opdringende Kavuntar boeren, zijn er tot nu toe geen problemen 
gerezen ten aanzien van hun begraafplaats, aangezien deze op een glijoever van 
de Periya pallam op overheidsgrond ligt. De in de politieke structuur van Irupa-
tur vrij krachtige positie van de Pallar heeft tot nu toe voorkomen, dat de Ka­
vuntar het terrein van de Pallar begraafplaats gebruiken voor zandafgraving. 

4.5. DE TEMPELS 

Alle tempels en eenvoudiger heiligdommen in Irupatur zijn het eigendom van 
bepaalde groepen of huishoudingen. Er bestaan in Irupatur geen tempeltrusts 
en de tempels als zodanig hebben dus geen bezittingen. Nu eens zijn zij gebouwd 
op 'purampökku' land (ongebruikt land van de overheid), dan weer op het land 
van bepaalde personen. In alle gevallen waarin groepen eigenaars en beheerders 
van de tempels zijn, is het bestuur, zo er al een vorm van organisatie te onder­
kennen valt, slecht geregeld. Bij de Kavuntar tempels is er officieel enige mate 
van organisatie bij het beheer, maar door enige sterfgevallen en onderlinge ru­
zies werkte deze organisatie in 1966-1967 nauwelijks en vormde het aanwezige 
tempelfonds een bron van conflicten. 

In deze paragraaf volsta ik met de bespreking van de toelatingsregels voor 
enkele belangrijke tempels van het dorp. Zie voor de verschillende tempels en 
heiligdommen en hun ligging blz. 94. 

Een aantal kasten van het dorp bezit eigen tempels en heiligdommen, maar 
geen enkele heeft 'de beschikking' over alle goden die men voor zich van belang 
acht. Dit betekent dat groepen of daartoe behorende personen herhaaldelijk 
tempels of minder belangrijke bouwsels beheren, waarvan eveneens andere 
kasten of zelfs het gehele dorp gebruik maakt. Zo beschikt het dorp slechts over 
één Märiyamman tempel. Zie foto 9. Märiyamman is de godin van de pokken 
en haar tempel vormt hier, zoals in vele dorpen van Coimbatore de centrale 
dorpstempel. Deze tempel mag dan het eigendom zijn van en beheerd worden 
door de Kavuntar, in feite is Märiyamman een zeer belangrijke en geëerbiedigde 
godin voor alle kasten. Aan het Märiyamman tempelfeest nemen dan ook alle 
kasten deel ; het is het feest bij uitstek, waarbij de eenheid van het dorp naar 
voren komt. Nieuwe beelden voor andere tempels worden bij de Märiyamman 
tempel ingewijd of althans aan deze godin voorgesteld met een püjä (eredienst) 
door de Pantâram in haar tempel. 

De Märiyamman tempel bezit een ruime hal met buiten de ingang een diepe, 
overdekte veranda, in tweeën gedeeld door een trap die naar de ingang van de 
tempelruimte leidt. Vóór de veranda is een met matten overdekt gedeelte, waar­
door de zon niet in de tempelveranda kan schijnen. Deze driedeling in tempel­
hal, veranda en met luifel overdekte ruimte is belangrijk bij de toelatingsregels 
voor de verschillende kasten. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 93 



o 
o 

94 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



De in en rond Irupatur aanwezige tempels en heiligdommen (met hun priesters), en begraafplaat­
sen. Op de kaart zijn deze met cijfers aangegeven. 

Kavunfar tempels en heiligdommen 
1. Mâriyamman tempel 
2. PerumäJ tempel 

3. Pijlaiyär tempel 
4. Picantesvarar en Kaliyatal tempels 
5. Plague (Pest) Mâriyamman tempel 
6. Piljaiyär tempel 
7. Nïliyamman tempel 
8. Kanniyammar, Perumâl, Kanniyappar, 

Muniyappicci, Karupparaiyan, Malaya-
pakavati en Macaraiyan heiligdommen 

9. Palaniyantavar tempel en Kanniyammar, 
Pillaiyär en Bhadrakäli heiligdommen 

10. Pillaiyär heiligdom 
11. Maciniyatal heiligdom 
12. Perumäl heiligdom 
13. Muniyappicci heiligdom 

Pantäram 
Voorheen Tottiya Näykkar, thans 

Pantäram 
Pantäram 
idem 
idem 
idem 
Voorheen Itaiyar, thans Pantäram 
Voorheen Itaiyar, thans Pantäram 

(Deze heiligdommen zijn van be­
lang voor de Ottar) 

Pantäram 

idem 
idem 
Tottiya Näykkar 
Pantäram 

Uppiliya Näykkar tempels en heiligdommen 

14. Piljaiyär tempel 

15. Kanniyammar tempel 

16. Malaiyatal tempel (verwoest) 
17. Karupparaiyan heiligdom 

Voorheen Uppiliya Näykkar, thans 
Tottiya Näykkar 
Voorheen Uppiliya Näykkar, thans 
Tottiya Näykkar 

Uppiliya Näykkar 

Kucavar heiligdommen 
18. Karupparaiyan heiligdom 

Oftar tempels en heiligdommen 
zie 8. 

19. Piljaiyär tempel (buiten gebruik) Voorheen Pantäram 

Pallar tempels en heiligdommen 
20. 

21. 

22. 
23. 

24. 

Pijlaiyär tempel, en de Witte PiJJaiyär en 
Katayaraiyan heiligdommen 

Konkalaiyamman heiligdommen (buiten 
gebruik) 

PappammäJ heiligdom 
Karupparaiyan, Virakulatal en Katayaraiyan 

heiligdommen 
(Pajlar tempels en heiligdommen bij de Äcän kujam 

Vëtacâmi tempel 
Karupparaiyan heiligdom 
Ponciyattal heiligdom 
Kanniyammar heiligdom 
Roepende Pijlaiyär heiligdom 
Rämar heiligdom 
Muniyappan heiligdom 
Ayyacämi heiligdom 

Pajlar (A) 

— 

PaJJar (A) 
PaJJar (A?) 

; onvolledig) 
PaJJar (A) 
Pajjar (B) 
PaJJar (A) 
PaJJar (A) 
idem 
idem 
idem 
idem 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 95 



Kuravar heiligdommen 
25. Vêtacami heiligdom 

Paraiyar tempels en heiligdommen 
26. Munïsvaran tempel (buiten gebruik), en Voorheen Paraiyar 
(27.) PiUaiyâr heiligdom 

Cakkiliyar tempels en heiligdommen 
28. Perumäl tempel Cakkiliyar (A) 
29. Pattatalacci tempel idem 
30. Pattatalacci heiligdom (buiten gebruik) idem 
31. Vïramasti tempel (onvoltooid) 
32. Muniyappicci heiligdom Cakkiliyar (A) 
33. PiUaiyâr heiligdom idem 
34. Kanniyammar tempel Cakkiliyar (B) 

Begraafplaatsen 
I Hogere kasten. Tevens crematieplaats van Brahmanen en Kömutti Cettiyär 
II Zeer jonge kinderen van hogere kasten 
III Pantäram priesters 
IV Mohammedanen 
V Pallar 
VI Paraiyar en Kuravar 
VII De oude Cakkiliyar begraafplaats 
VIII Voorheen de begraafplaats van zeer jonge Cakkiliyar kinderen en van Cakkiliyar 

täsans. Thans de algemene Cakkiliyar begraafplaats. 

Bij tempelbezoek behoeven we niet in de eerste plaats te denken aan het uitoefenen van 
godsdienstplichten; men bezoekt de tempels tevens voor het voeren van gesprekken en het 
bijwonen van ceremoniën. In verband met deze sociale functie zullen we bij het tempel­
bezoek ook aandacht moeten besteden aan de Mohammedanen. 

De kasten, die vrijelijk in- en uitlopen zijn Brahmanen, Kavuntar, Pillai, 
Ainüttän Cettiyär en Pantäram. De belangrijkste inkomsten van de Pantäram 
priester van de Kavuntar tempels zijn de Rs. 1.25 die hij dagelijks krijgt van 
steeds weer een ander gezin in ruil voor de heilige as, het heilige water en twee 
bananen van de dagelijkse püjä in de Märiyamman tempel. De as, het water en 
de bananen van de püjä geeft de Pantäram uitsluitend aan de Brahmanen, 
Kavuntar, Pillai en Ainüttän Cettiyär. De Pantäram weigert andere kasten in te 
schakelen bij dit betalingssysteem en de anderen hebben ook niet gevraagd mee 
te doen. Er bestaat twijfel over het al of niet betreden van de tempel door Nâyk-
kar, Äcäri, Kucavar, Mohammedanen, Ottar en Kömutti Cettiyär. De Pantäram 
menen, dat Näykkar en Äcäri de tempel altijd hebben kunnen betreden, zowel 
vroeger als nu; Mohammedanen, Ottar en Kömutti Cettiyär zouden de tempel 
vroeger niet hebben kunnen betreden en ook nu nog zou hun dit niet zijn toe­
gestaan. De laatste twee echter weerspreken dit, waarbij een oude Ottan zelfs 
opmerkt, dat hij het beeld van de godin kan aanraken, zonder dat de Kavuntar 
zouden protesteren. We mogen aannemen, dat Näykkar, Äcäri, Kucavar, 
Mohammedanen, Ottar en Kömutti Cettiyär niet in de tempelhal komen, als 
daar ook Kavuntar zijn en het is dan ook niet te verwonderen, dat ik nooit heb 

96 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



ta * - * U t i l 

^^S'-^"* •,•••---
9. Het oude centrum van Irupatur met de Märiyamman tempel en, ten westen daarvan, de 
Higher Elementary School. Van de tempel zijn te onderscheiden de veranda, de trap leidende 
naar de veranda en een overdekt gedeelte vóór de veranda. Onder de boom bij de school een 
Pillaiyär heiligdom der Kavuntar (kaart op blz. 94, no. 10). 

kunnen constateren dat leden van deze kasten in de tempel komen, immers deze 
tempel is één van de belangrijkste trefpunten van de Kavuntar. Naast de vier 
Scheduled Castes geven ook Vannär, Näcuvar en Valaiyar toe, dat zij niet in de 
tempelhal mogen komen. Iets minder strak zijn de regels voor toelating tot de 
veranda. Aan vier van de in Irupatur aanwezige kasten is het verboden in de 
veranda van de tempel te komen; dit verbod geldt Pallar, Kuravar, Paraiyar en 
Cakkiliyar. Nog vier andere kasten komen ook niet in de veranda als daar 
Kavuntar zijn; dit zijn Vannär, Näcuvar, Valaiyar en Ottar. Als het hard re­
gent, mogen de Vannär, Näcuvar, Valaiyar en Ottar op de veranda staan, zelfs 
als daar Kavuntar aanwezig zijn en dan mogen, zoals ik constateerde, de Pallar 
op de trap staan die leidt naar de tempeldeur en die de twee veranda's scheidt. 
Rijst (in 1966 en 1967 op de bon!) wordt in verband met de uitdeling der rant­
soenen soms door Pallar en Valaiyar arbeiders naar de veranda van de Märi­
yamman tempel gebracht (nooit door Cakkiliyar) ; in dit bijzondere geval vin­
den we dus Valaiyar en zelfs Pallar in de tempelveranda. 

Cakkiliyar, Paraiyar en Kuravar zijn sterk geneigd een zekere afstand te be­
waren tot personen van hogere kasten en zij mijden de overdekte ruimtes van 
huizen en tempels van hogere kasten. Het is daarom niet te verwonderen, dat de 
leden van deze drie kasten niet onder de luifel van matten voor de tempel komen. 
Als zij willen luisteren naar gesprekken in de tempelveranda, dan blijven ze 
staan bij de pilaren, die de luifel steunen. Er is hierbij sprake van een gedrag dat 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 97 



duidelijk afwijkt van dat van de Pallar: de leden van deze laatste kaste ziet men 
vaak onder de luifel, waar zij, gezeten op een trede van de trap naar de tempel­
deur, praten met Kavuntar, die in de veranda zitten. 

Er zijn Kavuntar die Cakkiliyar dwingen tot handelingen die zij normaal niet 
zouden verrichten. Zo constateerde ik dat een groepje in de veranda gezeten 
jongere Kavuntar industrie-arbeiders een Cakkiliyan thee lieten halen uit het 
café bij het Panchäyat Board House en zich de thee door hem lieten aanreiken 
in de veranda. De Cakkiliyan kwam bij deze gelegenheid dus onder de luifel. 
Een Kavuntar jongen van zestien jaar merkte naar aanleiding van dit voorval 
bitter op: 'Als de Kavuntar ook zó met de Cakkili omspringen, dan is het geen 
wonder, dat die lieden ons zo weinig respect betonen.' 

De problemen bij het aanbidden van de godin Märiyamman zijn voor Cak­
kiliyar, Paraiyar, Kuravar, Pallar en Valaiyar zo groot, dat dit volgens de Pan-
täram alleen op hoogtijdagen door de leden van deze kasten wordt gedaan 
(vanaf het plein vóór de tempel). 

De situatie in de overige Kavuntar tempels wijkt weinig af van die in de Mä­
riyamman tempel. Alleen voor de kleine, wat afgelegen en sociaal minder be­
langrijke Pillaiyär tempel ten zuidwesten van de Uppiliya Näykkar tottam zijn 
de toelatingsregels wat minder strak: buiten Pallar, Kuravar, Paraiyar en Cakki­
liyar kan iedereen deze tempel betreden. 

Voor de tempels van hogere kasten kom ik tot de conclusie, dat de Scheduled 
Castes slechts tot op zekere hoogte een aparte categorie vormen in het patroon 
van toelatingsregels. Wat betreft het betreden van de tempelhallen maken zij 
deel uit van een veel grotere categorie en slechts bij het betreden van de veran­
da's vinden we de vier kasten enigszins verenigd. Bezien we de situatie vóór de 
tempelveranda, dan blijkt het nodig de Pallar apart te zien van de drie overige 
Scheduled Castes. Van verandering in de gedragspatronen is weinig te bespeu­
ren: alle kasten lager dan de Pantäram namen en nemen nog de grootste voor­
zichtigheid in acht en trachten zo weinig mogelijk aanstoot te geven. Het zou 
onjuist zijn deze tempels van de Kavuntar als publieke gelegenheden te verge­
lijken met de teashops. 

Van de lage kasten bezitten slechts Pallar en Cakkiliyar ruime tempels, waar­
bij toelatingsregels een rol kunnen spelen. De Pallar maken voor hun PiHaiyâr 
en Vëtacami tempels bezwaar tegen het betreden door Cakkiliyar, Paraiyar, 
Kuravar, Kömutti Cettiyär en Mohammedanen. De meningen over het betre­
den van de Pallar tempels door Kuravar, Kömutti Cettiyär en Mohammedanen 
zijn verdeeld, maar met klem wijzen de Pallar toelating van Cakkiliyar en Parai­
yar af. Bij het Vëtacami tempelfeest heb ik kunnen constateren, dat Cakkiliyar 
tijdens de püjä buiten de met een luifel overdekte ruimte voor de tempel bleven 
staan. Ja, op een gegeven moment verrichtte een oude Pallar pücäri vóór de tem­
pel een püjä apart voor een groep Cakkiliyar, omdat de afstand tussen hen en de 
tempelhal te groot was; zijn zoon zette de püjä's in de tempel zelf voort. De 
Pallar vertelden mij later, dat de Cakkiliyar zeker wel onder de luifel mochten 
komen, maar dat zij dat niet deden, in verband met de onder de luifel aanwezige 

98 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Kavuntar. Ik vermoed echter, dat de Cakkiliyar ook zonder de aanwezigheid 
van de Kavuntar uit respect voor de Pallar niet in het overdekte gedeelte zouden 
zijn gekomen. 

De Cakkiliyar vertellen dat zij in hun ruime Perumäl tempel geen Paraiyar, 
Kuravar en Kömutti Cettiyär toelaten. Ik ben er echter niet van overtuigd, dat 
men de leden van deze drie kasten inderdaad de toegang zou weigeren. 

Pallar en Cakkiliyar hebben er geen bezwaar tegen als leden van de niet-
genoemde kasten hun tempels betreden en leden van hogere kasten hebben er 
ook geen bezwaar tegen dit te doen. De hogere kasten beschouwen de tempels 
van Pallar en Cakkiliyar wel degelijk als godshuizen en vooral tijdens tempel­
feesten betreden zij deze tempels. Bij het tempelfeest van de Pallar Vëtacami 
tempel bracht de iJr Kavuntar, het traditionele dorpshoofd, mij zelf bij het 
beeld van de god in de tempel. Daar droeg hij de Pallar pücäri op hem heilig 
water, as en turmeric (geelwortel) te geven, of beter, hij maakte de Pallar pücäri 
deze stoffen afhandig en gaf mij zelf wat van het water te drinken en bracht de 
heilige tekenen op mijn voorhoofd aan. 

Bij het feest voor de Pattatalacci tempel doet zich zelfs het feit voor, dat Cak­
kiliyar vrouwen de tempel in de periode van het tempelfeest niet betreden, ter­
wijl vrouwen van hogere kasten dat wel doen. De Cakkiliyar geven hierbij 
als verklaring, dat hun eigen vrouwen door het eten van rundvlees te onrein zijn 
om de tempel te betreden. Deze verklaring kan echter terzijde worden gescho­
ven, omdat Cakkiliyar mannen de tempel wel betreden, en bovendien eet men 
in de periode van het tempelfeest geen rundvlees. Het lijkt mij waarschijnlijker 
dat men liever niet heeft, dat vrouwen de tempel betreden, maar dat men niet 
kan voorkomen, dat vooral Kavuntar vrouwen het wel doen. In het algemeen 
laten de Cakkiliyar leden van hogere kasten voorgaan in hun tempels en laten 
zij zelfs toe, dat Kavuntar regelend optreden bij de püjä's. 'Wij gaan voor hen 
uit de weg', verzuchten de Cakkiliyar. Zoals we opmerkten, is dit bij de Pallar 
niet anders, althans niet bij de relatief kleine 'pücäri' factie die feitelijk wat posi­
tiever staat tegenover de Kavuntar dominantie dan de 'Näcuvar' factie (zie 
Deel II : Politieke positie). 

In Sulur bleek de priester van de Madurai Viran tempel een Pantäram te zijn. 
Cakkiliyar brachten deze eigenaardigheid in verband met de aanwezigheid van 
Têvar (de aldaar dominante kaste) tijdens de tempelfeesten van deze typische 
Madurai Mätäri held en heilige; een Pantäram kan heilig water te drinken geven 
aan en heilige tekens aanbrengen op het voorhoofd van leden van hoge kasten 
(zie ook 4.6.3). Bij het Pattatalacci feest in Nesavur kon ik bij herhaling con­
stateren, dat de Pantäram en de Kavuntar instructies gaven aan de Cakkiliyar 
pücäri en aan de Cakkiliyar in het algemeen over de te verrichten handelingen. 
Deze instructies volgden de Cakkiliyar ook op. Zelfs in de eigen religieuze sfeer 
laten de hoge kasten de Cakkiliyar niet met rust. Ik moet hier onmiddellijk aan 
toevoegen, dat de Cakkiliyar adviezen van de hoge kasten vragen en dat, door 
het (thans?) vrijwel steeds zwakke leiderschap bij deze kaste, een zekere patro­
nage vanuit de dominante kaste bijdraagt tot een ordelijk verloop der festivi­
teiten. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 99 



Ook buiten de tempelfeesten zijn leden van hoge kasten bereid de tempels 
van Pallar of Cakkiliyar te betreden. De President-Kavuntar verklaarde dat hij 
het voorzitterschap van een Cakkiliyar huwelijk zou weigeren als het huwelijk 
werd gesloten in een woonhuis, maar dat hij er geen bezwaar tegen zou hebben 
bij het huwelijk aanwezig te zijn, als dit werd gesloten in de Perumâl tempel van 
de Cakkiliyar (zie ook blz. 73 en 167). 

De situatie in de tempels van de dorpen in de omgeving is vrijwel identiek aan 
die in Irupatur: ook in deze dorpen worden de tempels niet betreden door de 
Scheduled Castes, Vannär, Näcuvar en Valaiyar, terwijl vooral Ottar, maar ook 
de lagere hoge kasten, zich beperkingen opleggen bij aanwezigheid van leden 
van de dominante kaste. 

In het industrie-centrum Peelamedu zijn de Märiyamman en Perumâl tem­
pels, met respectievelijk Pantäram en Brahmanen als priesters, niet alleen voor 
de Cakkiliyar gesloten, maar deze moeten daar tijdens de püjä buiten de tempel 
zelf hun kokosnoten breken, omdat de dominante Naiytu het niet goedkeuren, 
dat de priesters van deze tempels dat voor hen doen. De Cakkiliyar vormen in 
Peelamedu de enige lage kaste. 

De situatie in de steden Irugur en Sulur is mij uit de gevoerde gesprekken niet 
geheel duidelijk geworden. De leden van de verschillende kasten spreken elkaar 
sterk tegen. Bij een onderzoek naar de sociale achterstelling van kasten, of nog 
sterker, bij een onderzoek naar de positie der Onaanraakbaren, kan men niet 
afgaan op wat de mensen zeggen. Wil men enig inzicht krijgen in de sociale rea­
liteit, dan is observatie niet alleen nuttig, maar zelfs een dwingende noodzaak. 
Hiertoe was ik in deze plaatsen niet in de gelegenheid. Ondanks de opmerkingen 
van de dominante Têvar in Irugur, moet ik aannemen, dat de Cakkiliyar hier 
noch de particuliere, noch de publieke tempels betreden. Ook komen de Cakki­
liyar niet in de Paljar tempels. De Paraiyar en de Pallar bezoeken de publieke 
tempels in deze stad reeds meer dan tien jaar en hetzelfde geldt in Sulur voor 
deze kasten. Tottiya Mätäri in Sulur vertelden mij, dat zij in ongeveer 1948 door 
enkele leden van de hier dominante Tëvar kaste werden uitgenodigd naar de 
publieke Ishvara en Perumâl tempels te komen en daar binnen te gaan. Hun 
conclusie is nu dat zij de publieke tempels wel mogen betreden, maar de parti­
culiere tempels niet. Madurai Cakkiliyar uit dezelfde stad beweren echter, dat 
zij ook de overheidstempels niet betreden en dat zij hun offers buiten de tempel, 
ja, zelfs buiten de tempelhof aan de Brahmaanse priesters geven. Ik neem aan 
dat de Cakkiliyar in Sulur in het algemeen niet in de tempels komen die worden 
bezocht door leden van hogere kasten, hoewel zij hiertoe vroeger bij 'temple 
entry' acties wel zijn uitgenodigd; zij laten het na enerzijds uit respect en ander­
zijds uit angst voor de hogere kasten. 

Ik meen te kunnen constateren, dat in de steden vooral de Cakkiliyar de 
tempels die het eigendom zijn van de door de overheid gecontroleerde trusts of 
van hogere kasten, nog weinig betreden. Discriminatie door de hogere kasten, 
gebrek aan initiatief van de Cakkiliyar, angst voor represailles en voor vecht­
partijen spelen hierbij een rol. 

100 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



4.6. DE DEELNAME AAN TEMPELFEESTEN EN KALENDERFEESTEN 

In deze paragraaf bespreek ik een drietal tempelfeesten die ik in Irupatur, 
Kilakkupalayam en Nesavur bijwoonde, namelijk het Märiyamman tempel-
feest, het Vëtacami feest van de Pallar en het Pattatalacci feest van de Cakkili-
yar. Het is daarbij niet mijn bedoeling om een analyse te geven van de culturele 
inhoud en de precieze gang van zaken. Ik zal slechts die aspecten belichten, die 
inzicht verschaffen in de status en de eventuele statusverandering der vier lage 
kasten, hun onderlinge verschillen en de verschillen tussen deze lage kasten en 
de midden kasten. 

Het Märiyamman tempelfeest is van belang, omdat de godin van de koepok­
ken, Märiyamman, in de Little Tradition van deze streek een centrale plaats in­
neemt en haar feesten vaak nog ware dorpsfeesten zijn, waarin niet alleen in­
dividuele leden van alle kasten participeren, maar ook de ordening der kasten 
als groepen blijkt. Helaas werd dit feest in 1966 of 1967 niet gevierd in Irupatur5 

en verscheidene informanten benadrukten, dat dit jammer voor mij was, omdat 
ik dan goed zou kunnen zien hoe alle kasten daarin hun aandeel hadden. Het 
staat echter niet vast dat dit inderdaad zo zou zijn : door het voortschrijdende 
secularisatieproces constateren we bij alle festiviteiten met een religieus karakter 
een verminderde belangstelling voor en een in onbruik raken van tal van rituelen 
en ceremoniën. Door gesprekken en observatie krijgt men de indruk, dat een 
steeds grotere nadruk komt te liggen op het recreatieve karakter, een aspect 
waarbij kasteregels minder zwaar wegen dan bij de rituelen en ceremoniën. Het 
is ook niet zeker dat bij een dergelijk feest nog sprake zou zijn van participatie 
van alle kasten als groepen, waardoor de positie der kasten en de integratie 
binnen het dorp bevestigd zou worden. Bij een bespreking van het Märiyamman 
feest moet ik volstaan met gebruik te maken van hetgeen ik te weten kwam over 
de viering in Irupatur in 1955, aangevuld met hetgeen ik in 1967 meemaakte in 
Kilakkupalayam. De twee andere tempelfeesten, het Vëtacami feest van de 
Pallar en het Pattatalacci feest van de Cakkiliyar, woonde ik in 1967 bij in 
Irupatur. Vergelijking van deze feesten, die doorgaans sterker kastegebonden 
zijn dan het Märiyamman feest, verschaft inzicht in de verschillen ten aanzien 
van participatie door leden van andere kasten of van die kasten als groepen, 
hetgeen opnieuw licht werpt op de positie der lage kasten. Tot slot besteed ik 
enige aandacht aan de feestelijkheden in de maand Tai. 

4.6.1. Het Märiyamman feest 
In 1955 kwam bij de opening van het zeventien dagen durende Märiyamman 

feest in Irupatur nog naar voren, welke kasten en groeperingen binnen de Velläla 
Kavuntar van ouds belangrijk waren in het dorp: de leider van de Kanniyäja 
Kavuntar met de titel Müppattukkärar en de leiders van de vier in het dorp van­
ouds belangrijke gotrams der Centalai Velläla Kavuntar met de titel Taravarta 
Kavuntar brachten püri naar de tempel, evenals de leiders van de Uppiliya 
Näykkar, de Ottar en de Pallar. De Pantäram merken hierbij uitdrukkelijk op, 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 101 



dat de Paraiyar en Cakkiliyar, die beide toch vanouds aanwezig zijn in Irupatur, 
geen püri kunnen brengen. Tijdens de openingsplechtigheid neemt de Müppat-
tukkärar der Kanniyâla Kavuntar iets van de püri der vier Velläla Kavuntar 
gotram leiders en betreedt het sanctum sanctorum van de tempel, waar hij de 
püri over het Mâriyammanbeeld spreidt. De Pantäram verricht hierna een püjä. 
De püri gebracht door de Uppiliya Näykkar, Ottar en Pallar wordt daarentegen 
in de buiten-veranda van de tempel geplaatst; het voedsel gaat niet naar binnen. 
Nadat de Pantäram in de tempel de püjä heeft verricht met de püri van de Kan­
niyâla en Centalai Kavuntar komt hij naar buiten en legt wat bloemen in de 
manden van de Uppiliya Näykkar, Ottar en Pallar. De püri uit de dorpen waar­
van de Märiyamman tempels betrekkingen onderhouden met die in Irupatur, 
wordt wel in de tempel gebracht, omdat de delegaties uit Velläla Kavuntar, 
Kurumpa Kavuntar of Mutaliyâr bestaan. Na de püjä's wordt de püri verdeeld. 
Het zou van groot belang zijn precies te weten, wie daarbij een deel van het 
voedsel in ontvangst genomen heeft, maar deze feiten bleken niet meer te ach­
terhalen. Ook hierbij zal vermoedelijk gelden, dat men liever weggeeft dan ont­
vangt en dat alleen de armen het tempelvoedsel nuttigen. De püri der Kavuntar 
wordt verdeeld over iedereen, alleen de Brahmanen en Kömutti Cettiyär weige­
ren het. De püri van Uppiliya Näykkar en Ottar wordt geaccepteerd door de 
kasten die een lagere positie innemen, waarbij ik in het midden laat wie dat pre­
cies zijn. De püri der Pallar kan worden verdeeld over Pallar, de Vannär en 
Näcuvar der Pallar en de Cakkiliyar, waardoor nog eens duidelijk naar voren 
komt, dat de Linkerhand Cakkiliyar wel en de Paraiyar (Rechterhand) en Kura-
var geen voedsel van de Linkerhand Pallar accepteren. 

In 1967 bleek in Kilakkupalayam dat de zestiende dag van het Märiyamman 
feest bijzonder belangwekkend is: dan komen grote menigten naar de tempel. 
Van buiten het dorp komen vooral Kavuntar delegaties, begeleid door Paraiyar 
kompu blazers en trommelaars en Cakkiliyar trommelaars en dansers. Ook 
delegaties uit Irupatur zijn er heen gegaan, waarbij alleen de offers van de Ka­
vuntar en de waarschijnlijk in hun groep meelopende Pillai en Ainüttän Cettiyär 
in de tempel gekomen zijn. Als allerlaatste groep brengen de Cakkiliyar hun 
offers in de avond van deze zestiende dag. De gaven van Pallar en lagere kasten 
worden buiten de tempel tegenover de geopende deuren geplaatst. Interessant 
zou het zijn te weten, waar de midden kasten hun offers plaatsen tijdens de püjä, 
b.v. al of niet in de veranda. Helaas kon ik deze verschillen in de gedragspatro­
nen niet controleren tijdens het feest in Kilakkupalayam, een dorp, dat een een­
voudiger kastesamenstelling bezit dan Irupatur. 

De feestvierenden dansen rond de kampam, een korte houten stam met bo­
venin drie takken waartussen de püvötu, de vuurpot, is geplaatst. Het dans­
terrein is afgezet met toranams, palen waaraan nïm en mangobladeren hangen. 
Het terrein dat begrensd wordt door de toranams, mag slechts door de leden 
van één kaste niet worden betreden, namelijk de Cakkiliyar. De dansenden 
worden voorafgegaan door Paraiyar die de mattalam en tutumpu trommels 
slaan; alleen zij bezitten het recht te trommelen bij de kampam. De Cakkiliyar 
trommelen buiten het dansterrein op hun tappattai en venkala tutumpu. In 

102 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Kilakkupalayam heb ik dit kunnen constateren en voor de vroegere feesten in 
Irupatur wordt precies hetzelfde verteld. De Pallar dansen niet mee, al zouden 
ze het wel mogen, vertelt men in Irupatur, en in Kilakkupalayam heb ik ook 
geen Pallar kunnen ontdekken onder de dansenden. In Irupatur schijnen de 
Kuravar de gewoonte te hebben zich te verkleden bij het Märiyamman tempel-
feest en in de vermomming van bijvoorbeeld god Krishna aan het dansen deel 
te nemen. Het is mij niet gebleken, dat Paraiyar meedansen zonder te tromme­
len. Ik meen dat in het algemeen Pallar, Kuravar en Paraiyar niet meedansen 
en dat dit ook niet op prijs gesteld wordt, tenzij zij bij dit dansen een functie 
hebben. Opmerkelijk en belangrijk blijft het, dat men slechts van de Cakkiliyar 
zegt, dat zij het door toranams begrensde terrein niet mogen betreden. In Irupa­
tur heeft zich bij het laatste Märiyamman feest van 1955 ten aanzien hiervan een 
probleem voorgedaan. De Cakkiliyar gingen toen, evenals de Paraiyar, trom­
melen in de kring van dansenden rond de kampam. Er ontstond een ruzie tussen 
de Paraiyar en Cakkiliyar, die eindigde, toen de Kavuntar de Cakkiliyar bevalen 
buiten de begrenzingen van het dansterrein te blijven. 

De kummi, een snelle reidans, geleid door een voorzanger/danser, wordt al­
leen gedanst door de hoge kasten; zelfs Äcäri, Kucavar, Mohammedanen of 
Ottar ziet men deze combinatie van zang, dans en handgeklap niet tezamen met 
de Kavuntar uitvoeren. Interessant is, dat een groep Cakkiliyar tijdens het Mä­
riyamman feest in Kilakkupalayam ook enige ingestudeerde kummis danste, 
waarbij zij de teksten in het Tamil zongen. We zouden hierbij van een accultura-
tieverschijnsel kunnen spreken, waarbij de Kavuntar de referentiegroep vor­
men. De Cakkiliyar dansten hun traditionele dansen en de kummis ergens op 
het terrein buiten de tempel, apart van de anderen. 

Tijdens de grote tempelfeesten proeft men nog iets van de thans verwaterde en voor de 
buitenstaander moeilijk vast te stellen traditionele patronen van 'verticale solidariteit'6, 
die er tussen verschillende kasten in een bepaald gebied bestaan: bij de feesten is er niet 
alleen een taakverdeling tussen de kasten van het dorp, maar ook vinden we er een zekere 
taakverdeling over de kasten die in verschillende dorpen wonen. Zo viel het mij op, dat de 
traditionele leider van de kleine Kanniyâla Kavuntar gemeenschap in Irupatur het recht 
en de plicht heeft het Märiyamman tempelfeest in Kilakkupalayam te initiëren; hij speelt 
ook een belangrijke rol bij het Angatal tempelfeest in Adutur. Beide dorpen bezitten geen 
eigen Kanniyâla Kavuntar kastegroep. Pallar van Rasipalayam en Irupatur heeft men bij 
het Märiyamman tempelfeest in Kilakkupalayam nodig, omdat zij moeten helpen bij het 
voortduwen en trekken van de tempelkar waarop het beeld van de godin staat. Vagelijk 
voelt men bij de feesten de 'verticale solidariteit' tussen de kasten in een streek, die een 
band tussen de dorpen schept, onderhoudt en symboliseert. Deze band tussen bepaalde 
dorpen vinden we ook terug in de traditioneel noodzakelijke deelname van bepaalde dor­
pen in het feest. Bij de organisatie van het Märiyamman feest in Kilakkupalayam let men 
er steeds op, dat de delegatie van Irupatur het eerst arriveert en zijn offers brengt, waarna 
in volgorde de delegaties uit andere dorpen verschijnen. 

Ik heb mij niet beziggehouden met deze traditionele groeperingen van dorpen en het is 
mij onbekend, waarom Irupatur op het gebied van tempelfeesten niets te maken heeft met 
een dorp als Merkupalayam, maar daartegen behoort tot eenzelfde categorie als Kilakku­
palayam. Wellicht zou een studie van de oude natu en kirämam indelingen, zoals door 
Brenda Beek (1972 : vooral hoofdstuk 2 en 3) uitgevoerd voor Kankayam natu bij de oost­
grens van Coimbatore district, hier verduidelijkend werken, gesteld dat een dergelijke 
studie in het gebied rond Irupatur nog kan worden uitgevoerd. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 103 



4.6.2. Het Vëtacami feest 
De Vëtacâmi tempel bij het irrigatiemeer Äcän kulam is zeker niet alleen van 

belang voor de Pallar, ook al heeft hij dan Pallar priesters7. Leden van alle 
Hindoe kasten in Irupatur en omliggende dorpen erkennen Vëtacami als be­
langrijk en machtig. Thans wordt bij het bestaande kleine heiligdom een forse 
stenen tempel gebouwd waarvan de constructie geheel wordt gefinancierd door 
Veljäla Kavuntar uit Nesavur, Adutur en Irupatur. Het draagbeeld van de 
Vëtacami tempel is het eigendom van een Veljäla Kavuntar familie. De belang­
stelling van de Kavuntar voor Vëtacâmi is dus zeker niet beperkt tot het bij­
wonen van het tempelfeest: individuele Kavuntar brengen ook vrij grote finan­
ciële offers voor deze god. 

Twee dagen voor de werkelijke feestdag is er een belangrijke püjä voor het 
huis van de Pallar priester van de Vëtacami tempel. Behalve Pallar zijn bij deze 
püjä enkele Cakkiliyar jongens aanwezig, die tijdens de eredienst trommelen en 
een deel van het gekookte voedsel krijgen. De dag vóór het grote feest kookt de 
priester bij de tempel, die duidelijk buiten de Pallar wijk ligt, het offervoedsel. 
Ook dit voedsel wordt weer verdeeld over de Pallar en Cakkiliyar. Opmerkelijk 
is, dat hierbij in 1967 enkele in de buurt van de tempel wonende Kavuntar aan­
wezig waren en dat zij het offervoedsel accepteerden en aten. Dit zijn geen be­
langrijke boeren van het dorp; deze laatsten komen pas op de werkelijke feest­
dag. 

Kavuntar in het dorp, bij wie ik informeerde of leden van hun kaste voedsel, 
gekookt door de Pallar priester aten, waren er van overtuigd dat dit nimmer ge­
beurde. De Kavuntar waarvan de Pallar vertelden, dat zij het voedsel wel had­
den geaccepteerd, gaven dat onmiddellijk toe. Zowel de Pallar als deze Kavuntar 
menen, dat het hier om een recent verschijnsel gaat. Ik acht het echter niet uitge­
sloten, dat ook vroeger wel enige Kavuntar het offervoedsel bij de tempel accep­
teerden. Met verwijzing naar mijn kritiek op MCKIM MARRIOTT (zie 5.1.1) ben 
ik ook hier van mening, dat de status van de Kavuntar als corporatieve groep 
niet wordt verlaagd, doordat enkele minder belangrijke leden incidenteel voed­
sel aanvaarden, dat door een Pajjar priester bereid is. Men kan zich echter af­
vragen of de persoonlijke status van deze volwassen Kavuntar niet lijdt onder 
deze handelwijze. In het bovenvermelde geval geloof ik dat niet of nauwelijks. 
Voor leden van andere kasten waren en zijn zij minder belangrijke Kavuntar, die 
vrij liberaal zijn in hun contacten met leden van lagere kasten. Hun status bin­
nen de eigen kaste als kleine boeren/landarbeiders is niet bijzonder hoog. Het 
blijven echter leden van de dominante kaste die niet verpauperd en marginaal 
zijn en zij vertonen niet het zogenaamde 'poor whites' effect, waarbij arme leden 
van de hoge kaste de inferioriteit der lage kaste scherp benadrukken en trachten 
te handhaven. Men kent deze Kavuntar en neemt hun niets kwalijk. Het is be­
paald niet zo, dat de Pallar door het gedrag van deze Kavuntar denken, dat hun 
status hoger wordt. Het accepteren van door een Pallar priester gekookt offer­
voedsel staat overigens ook beslist niet gelijk aan het accepteren van gekookt 
voedsel in een Pallar huis. Tenslotte maken de Kavuntar zich ook niet druk over 
het heilige water, dat de Pallar priester na de püjä's op de grote feestdag te drin-

104 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



ken geeft en over de toeschouwers sproeit. Er zijn Kavuntar die zeggen, dat nie­
mand van hun kaste dit heilige water accepteert, maar de werkelijkheid leert 
anders. In de Vëtacami tempel gaf het traditionele hoofd van de Velläla Kavun­
tar, de Ür Kavuntar, zijn kleinkinderen, mijn assistent en mij dit water zelf te 
drinken. Wat betreft het heilige water zegt de Pallar priester wèl, dat de Kavun­
tar het water vanouds in hun handen accepteren en het drinken. Een Kavuntar 
Vannän ziet wel een heel strenge wet als werkelijkheid: hij vertelde mij dat de 
Pallar priester zelfs geen 'tïrttam', heilig water, over de Kavuntar sprenkelt. Het 
is mogelijk dat de Pal Jar priesters een afwachtende houding aannemen, als het 
gaat om de werkelijke Periya Kavuntar van Irupatur en omliggende dorpen. Zij 
zullen hun wellicht alles voorhouden en niets opdringen. Helaas bezit ik hier­
over geen gegevens. De differentiatie in de gedragspatronen ten aanzien van ver­
schillende Kavuntar mag men niet onderschatten : de Pajjar priesters weten heel 
precies wie zij voor zich hebben. 

Het niet fysiek onaanraakbaar zijn der Paljar wordt bevestigd, als we consta­
teren, dat de Pallar priester nogal eens met zijn duim de heilige as aanbrengt op 
het voorhoofd van Kavuntar en anderen. 

Het is opmerkelijk hoezeer het Vëtacâmi feest een aangelegenheid is van zowel 
Pallar als van hogere kasten. De leider van de Kanniyäla Kavuntar of zijn ver­
vanger zien we ook hier weer als een persoon met bijzondere functies : hij heeft 
het recht en de plicht om 's avonds aan het hoofd van de stoet die met het draag-
beeld rond de tempel trekt (het 'nïrammanai' ritueel), te lopen met een kleine 
lans waarop een citroen is geprikt en die met bloemen is versierd. Opvallender 
is echter het onderdeel van de feestelijkheden, waarbij de Pallar als priesters 
worden vervangen door de Tottiya Näykkar. Veel vrouwen van hoge kaste 
hebben 's middags bananen en ongeraffineerde suiker gebracht. In feite kan 
iedereen bananen brengen, maar de schil kan slechts worden verwijderd door 
mensen die behoren tot kasten in wier huizen de Tottiya Näykkar kunnen eten 
(Brahmanen, Kavuntar, Pillai, Ainüttän Cettiyär, Pantäram, Uppiliya Näykkar 
en Kucavar). De bananen en de suiker worden tot een pap gestampt, waarna de 
Ür Kavuntar porties van dit voedsel op een laken legt, dat de Kavuntar Vannän 
heeft gespreid. Dan volgt het ritueel dat men 'kavalam etutal' ('een mond vol 
nemen') noemt en dat de Tottiya Näykkan met enkele täsans verricht. 

Nadat de Pallar pücäri uit de tempel gekomen is en water ('tïrttam') over het laken en de 
potten met voedsel heeft gesprenkeld, maakt de Tottiya Näykkar priester op de grond het 
Vishnu teken, een drietand, verricht een püjä en blaast de kinkhoorn. Daarna maken hij 
en zijn helpers (een Tottiya Näykkan en een Mutaliyân) enkele danspassen alsof ze in 
trance zijn. Terwijl zij een stok in beide handen achter de rug geklemd houden, knielen zij 
zij neer bij het op het laken gelegde voedsel en nemen zo groot mogelijke happen. De stok 
op de rug geklemd houdende, staan zij op en spugen het godenvoedsel in de handen van 
wie het ook maar eten wil. De meeste ontvangers zijn kinderen van midden en lage kasten. 
Nadat de Tottiya Näykkan op die manier driemaal voedsel heeft uitgedeeld, legt de Van­
nän het laken op een andere plaats waar dit 'kavalam etutal' wordt herhaald. Zo gaat men 
in een boog rond de tempel. 

In de namiddag halen een aantal Pallar het draagbeeld op, dat geverfd en ver­
sierd is door een Kavuntan. Een Kavuntar vrouw gaat hierbij 'in trance', waar-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 105 



op de Pallar de god vragen hun hun zonden te vergeven. Hierna volgt een püjä 
door een Pallar pücäri, waarna het beeld door de Pallar naar het tempelterrein 
wordt gedragen. Daar aangekomen moet een oneven aantal kokosnoten op een 
steen kapot worden gegooid; in 1967 gooide een Kavuntan drie kokosnoten 
kapot. 

Het 'nïrammanai' ritueel, waarbij het draagbeeld rond de tempel wordt ge­
voerd, kan iedereen tegen betaling van Rs. 1.25, een kokosnoot en bananen, 
laten verrichten, nadat de Kanniyäla Kavuntan en een lid van de Kavuntar fami­
lie van wie het draagbeeld is, dit reeds hebben gedaan; ook enkele Cakkiliyar 
bleken de god beloofd te hebben het draagbeeld in processie rond de tempel te 
laten dragen en lieten dit in 1967 ook doen. 

Volgens de Pallar kan tijdens de püjä's iedereen onder de overkapping voor de 
tempel komen, maar houden leden van lage kasten zich uit eerbied wat afzijdig, 
als er leden van hoge kaste en vooral Kavuntar onder de pantal staan. Zo kon 
het dus gebeuren, dat de zoon van de oude Pallar pücäri in de tempel püjä's ver­
richtte voor onder de pantal staande Kavuntar en dat tegelijkertijd de priester 
zelf onder de pantal püjä's verrichtte voor een groep Cakkiliyar, die buiten de 
overkapping van de tempel stond. De opmerking betreffende het onder de luifel 
komen van leden van lage kasten klinkt heel plausibel; ik heb bijvoorbeeld kun­
nen constateren, dat een Paraiyar meisje onder de overkapping stond. 

Brengt de Pallar priester wel heilige as aan op het voorhoofd van leden van 
hoge en midden kasten, hij doet dat niet bij Cakkiliyar of Paraiyar: leden van 
deze twee kasten en vermoedelijk ook Kuravar krijgen wat in hun hand ge­
strooid. 

4.6.3. Het Pattatalacci feest 
Het Pattatalacci tempelfeest der Cakkiliyar neemt in het dorpsleven een geheel 

andere plaats in dan het Vêtacâmi feest. De belangstelling van de andere kasten 
voor dit feest schijnt van zeer recente datum te zijn; men spreekt van tien jaar. 
Alleen de Pallar hebben de traditie een delegatie te zenden. Dit feest is veel meer 
een zaak van de Cakkiliyar dan dat het Vêtacâmi feest een Pallar aangelegen­
heid is. 

Het tempelfeest wordt thans geïnitieerd door een Kanniyäla Kavuntan. Dit 
gebeurde voor het eerst in 1966 en vervolgens ook in 1967. De Kanniyäla Ka­
vuntan in kwestie vertelt, dat hij in 1966 op een nacht de tempelbel van de Pat­
tatalacci hoorde en met een familielid eens ging kijken wat er aan de hand was. 
De Cakkiliyar vonden dit zo opmerkelijk dat zij hem uitnodigden het feest met 
een püjä in te wijden en dit ook in de toekomst te doen. 

De Kanniyäja Kavuntan brengt zelf een pot water, een kokosnoot, enkele bananen, 
kamfer enz. mee; hij wil bij de püjä zeker geen gebruik maken van water uit de Cakkiliyar 
put. Men kan zich voorstellen dat de Cakkiliyar het op prijs stellen, dat een Kanniyäja 
Kavuntan hun Pattatalacci feest opent; de initiatie door een Kanniyäla Kavuntan plaatst 
dit tempelfeest volgens hen enigszins in de rij van de grote tempelfeesten, aangezien de 
Kanniyäla Kavuntar ook daar die functie vervullen. De Kavuntan in kwestie ontleent 
hier zelf nauwelijks een hogere persoonlijke status aan, althans niet een status verleend 
vanuit de hoge kasten; buiten de Cakkiliyar groep en enkele Kanniyäja Kavuntar weet 

106 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



men in het dorp meestal niet, dat deze weinig opvallende industrie-arbeider het Pattatalacci 
feest initieert en zo nu en dan helpt bij het oplossen van conflicten tussen Cakkiliyar. Zij 
die er van weten noemen hem 'een goede man'. 

Op de veertiende dag van het zeventien dagen durende Pattatalacci feest vindt 
het weinig vrolijke en lugubere Muniyappicci feest plaats, dat alleen wordt bij­
gewoond door die volwassen Cakkiliyar mannen, die er zich sterk genoeg voor 
achten. Muniyappan is de bloeddorstige bewaker van de wijk. 

Degenen die bij de plechtigheden aanwezig zijn op het moment dat de pakatai, de tra­
ditionele leider, in trance uit de Muniyappicci tempel komt gestormd, moeten die nacht 
verder alle rituele bijwonen. Om volkomen zeker te zijn van onze behouden thuiskomst 
werden mijn tolk en ik door een groepje Cakkiliyar thuis gebracht na de beëindiging van 
het ritueel, waarbij men om de angst wat te onderdrukken sterke lampen meenam. De 
Kavuntar weten vagelijk wat er tijdens dit nachtelijke feest gebeurt en velen erkennen de 
macht van deze Muniyappan. Zo vinden we bij Kavuntar de stellige overtuiging, dat het 
direct na het Muniyappicci feest altijd even regent, al valt het ritueel in een betrekkelijk 
droge tijd (de maand Cittirai, van 14 april tot 14 mei). De rituelen worden niet bijgewoond 
door leden van andere kasten; zij zijn uitsluitend een Cakkiliyar aangelegenheid. Slechts 
de Veljala Kavuntar Nâcuvan is aan het begin aanwezig, omdat hij een geit of schaap 
moet doden en villen. 

De viering van het Muniyappicci feest werd in 1967 bijna verhinderd door onderlinge 
ruzies van de Cakkiliyar. Door de bemiddeling van een VeïJaJa Kavuntar boer kon het 
's nachts toch plaatsvinden. Deze Kavuntan was 's avonds aanwezig bij de aanvang van de 
rituelen om zich ervan te overtuigen, dat alles in orde was. 

De hoogtepunten van het Pattatalacci feest liggen in de laatste dagen. Dan 
worden op een avond de nieuwe, door de Kucavar gemaakte beelden naar de 
tempel gebracht; de daarop volgende dag brengt men er de offers heen. Een 
groot deel van het dorp wordt, nolens volens, betrokken bij het ophalen der 
beelden, immers de Kucavar wonen aan de oostzijde van het dorp en de Cakkili­
yar trekken via de Märiyamman tempel langs de Vannär kuttai naar het huis 
van één van hen. Zij keren langs dezelfde weg ook weer terug naar de cëri. 

In de processie dansen niet alleen de Cakkiliyar trommelaars mee, maar we vinden er 
ook een orkestje, dat de traditionele Zuidindiase Karnatische muziek speelt, een PaJJar 
beroepsdanser en stokkenvechters/dansers. Bij het huis van de Kucavan nemen de ver­
schillende handelingen geruime tijd in beslag: de nieuwe beelden moeten op draagstokken 
worden bevestigd; de vrouw van de Kucavan bereidt ponkal; er wordt voor de Cakkiliyar 
pûcâri die bij de processie voorop zal lopen, een pünül, heilig koord gemaakt, dat men 
met geelwortel bestrijkt; de Veljäla Kavuntar Nâcuvan slacht een geit; de Kucavan ver­
richt enkele püjä's enz. Gedurende deze voorbereidingen geeft een beroepsdanser een 
voorstelling om de toeschouwers wat af te leiden. Dit alles speelt zich af tussen de huizen 
der hoge kasten en men kan zich voorstellen, dat er in het gedrang nauwelijks nog sprake 
is van regels betreffende fysieke onaanraakbaarheid. Er zijn wel degelijk grenzen aan het 
toegestane gedrag, hetgeen bijvoorbeeld bleek, toen de Kucavar vrouw - toch reeds wat 
boos door het bijzonder kleine geitje en de wel heel kleine hoeveelheid rijst, die de Cakki­
liyar hadden meegebracht - een aantal Cakkiliyar uit de veranda van haar huis joeg. Wil 
de Cakkiliyan die de pünül gereed maakt, een beetje water, dan geeft de Kucavan hem dat, 
omdat de Cakkiliyan het niet zelf met zijn hand uit de waterpot mag halen; heeft een Cak­
kiliyan dorst, dan schenkt men water in zijn handen. Vooral de mensen die langs de route 
wonen, kijken naar het schouwspel en enkelen laten de processie ook stilhouden voor een 
offer aan de godin en een püjä. Op de terugweg houdt men lange tijd halt bij de Märi­
yamman tempel. De Cakkiliyar plaatsen de nieuwe beelden op het terrein voor de tempel, 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 107 



waarbij de Pantäram in de tempel een püjä opdraagt aan de godin Märiyamman. De 
nieuwe beelden worden als het ware voorgesteld aan de godin. Voor de tempel worden 
dansvoorstellingen gegeven en pûjâ's opgedragen. Van de hogere kasten gaat daarna 
slechts de Kucavan mee naar de Pattatalacci tempel. 

Belangrijk is dat we de Periya Kavuntar, de voornaamste Kavuntar van het 
dorp, bij deze gebeurtenissen niet zien. De Kavuntar zijn dus niet werkelijk ver­
tegenwoordigd. Ook de volgende dag, als de offers worden gebracht, treffen we 
hen tijdens de plechtigheden niet aan bij de Pattatalacci tempel. De weinige 
Kavuntar mannen die we dan bij de tempel zien, behoren vooral tot de categorie 
kleine boeren, landarbeiders en industrie-arbeiders. Iets anders is het met de 
Kavuntar vrouwen: ook enkele vrouwen van de hoogste klasse der Kavuntar 
brengen offers bij de tempel en betreden de tempel zelfs. Geen enkele Kavuntan 
betreedt tijdens deze plechtigheden de Cakkiliyar cëri ; we zien hen alleen aan de 
rand van de wijk bij de tempel. Zie foto 10 en 11. De route die de Cakkiliyar 
processie aflegt, leidt van de Perumäl tempel buitenom naar het Muniyapicci 
heiligdom en van daar weer terug naar de Pattatalacci tempel. Aan de rand van 
de cëri kan men het gebeuren dus rustig gadeslaan. 

Het schouwspel van de zich prostrerende vrouwen, geheel nat, die na enkele stappen zich 
voorover languit op de grond werpen, kennen de dorpelingen van tal van andere tempel­
feesten. Men ziet echter steeds minder een andere gewoonte, die de Cakkiliyar nog enigs­
zins in ere houden: men belooft de godin - als dank voor een bepaalde gunst, zoals het 
herstel van een ziek kind - zich lichamelijk letsel toe te brengen. Zowel in Nesavur als in 
Irupatur trof ik enkele Cakkiliyar mannen en vrouwen die lange pennen door tong of arm 
hadden gestoken. Op de pen is een halve citroen geprikt, die de pijn vergroot maar het 
bloeden tegengaat en tevens desinfecteert. De citroen heeft een zekere religieuze waarde en 
we vinden deze vrucht bij nagenoeg alle religieuze handelingen tezamen met de banaan en 
bladeren van de nïmboom. Het trekken van kleine karretjes aan touwen die met haken 
aan het vel van de rug zijn bevestigd, heb ik niet waargenomen, vermoedelijk wordt dit 
thans als te ruw van de hand gewezen. Opvallend was, dat Cakkiliyar in Irupatur een 
vrouw beletten zich zelf al te hard met een touw te slaan. Men vond het niet goed, dat zij 
zich tot bloedens toe sloeg. De boetelingen zijn enigszins in trance door langdurig vasten 
en doordat zij voor de aanvang der processie alcohol drinken en opium eten. Noch bij het 
Vëtacami feest in Irupatur, noch bij het Märiyamman feest in Kilakkupalayam of het 
Angatal feest in Adutur trof ik boetelingen aan die zich lichamelijk letsel hadden toege­
bracht. Informanten van hogere kasten benadrukten het ruwe en onbeschaafde karakter 
van deze gewoonte, maar enkelen gaven wel toe, dat o.a. enkele Mutaliyâr uit Nesavur 
zich tijdens het Märiyamman feest in Irupatur in 1955 hadden gepijnigd en zelfs aan de 
rug kleine karretjes hadden getrokken. 

Een groep Cakkiliyar trommelaars haalt 's middags de kleine Pallar delegatie 
op die vanouds tijdens het feest aanwezig is. De Cakkiliyar beschouwen zich als 
'kulam pillai' (kastekinderen) van de Pallar en de Pallar beschouwen zich ook als 
een soort beschermheren van hen. Een Pallan had voor het feest in 1967 zelfs 
clowneske kleding aangetrokken. Evenals de leden der hogere kasten komen de 
Pallar niet bij de Perumäl tempel in het midden van de Cakkiliyar cëri, maar 
blijven zij aan de rand bij de Pattatalacci tempel. De Pallar brengen hun offers 
als de leden van hogere kaste dit reeds gedaan hebben en voordat de Cakkiliyar 
de hunne aanbieden. Noch de leden der hogere kasten, noch de Pallar accepte­
ren na de püjä het heilige water van de Cakkiliyar pücäri en deze geeft ook niet 

108 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



10. Het Pattatalacci tempelfeest der Cakkiliyar. Buiten de kring van personen rond de verklede 
dansers (compleet met paraplu, een statussymbool van rijkere boeren) ziet men op de achter­
grond leden van hogere kasten die op de grens van de cëri op 'veilige' afstand toekijken. Links 
op de foto is een tappattai trommel zichtbaar; de bespeler van de vehkala tutumpu gaat half 
verscholen achter de danser aan de linker zijde. De Cakkiliyar zijn mij in de dorpen ten oosten 
van de stad Coimbatore steeds voorgekomen als de enige kaste waar men, ondanks alle ellende 
en armoede, werkelijk spontaan kon lachen en feestvieren; bij alle andere kasten, de Kavuntar 
voorop, voelde ik steeds een hoge mate van ernst en gedragsreglementering die bij de volwas­
senen nauwelijks spontaneïteit toeliet (buiten driftige woedeuitbarstingen), zelfs niet bij de ker­
missen die bepaalde tempelfeesten begeleiden. 

zelf de heilige as, maar houdt hen de schaal voor, zodat men zichzelf kan bedie­
nen. De leden van hogere kasten nemen echter wel een halve kokosnoot of beide 
helften terug, ook al heeft de Cakkiliyar pücäri ze tijdens de püjä doorgehakt. Er 
zijn Kavuntar die zeggen, dat ze de helften niet aanvaarden van de pücäri, maar de 
Cakkiliyar vertellen, dat het wel normaal is ze terug te geven. De waarheid ligt 
hier vermoedelijk in het midden : de leden van hogere kasten die naar de Pattata­
lacci tempel komen, nemen wel heilige as van de schaal, laten zich met heilig 
water besprenkelen en nemen de gebroken kokosnoten terug; de meer traditio-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 109 



11. Cakkiliyar trommelaars en toeschouwers, geheel in vervoering door de muziek, tijdens het 
Pattatalacci feest te Irupatur. Links een tappattai speler en midden de centrale figuur van de 
bespeler van de venkala tutumpu. Rechts achter de laatste een PalJan uit Pallapalayam, ge­
huwd met een Cakkiliyan, die een trommel bespeelt zoals gebruikelijk bij een vättiyam, een 
orkestje voor het spelen van Karnatische muziek bij feesten. 

nele Kavuntar verschijnen helemaal niet bij de Pattatalacci tempel, omdat zij 
ook in religieuze zaken niet met de Cakkiliyar willen verkeren en omdat zij 
(evenals de Paraiyar8) Pattatalacci beschouwen als een typische kaste-godin die 
niet van algemeen belang is. Toen na een püjä in de Cakkiliyar Kanniyammar 
tempel heilige as werd rondgedeeld aan de deelnemers aan een verkiezingsbijeen­
komst van de D.M.K., P.S.P. en Links-Communisten, nam de leider van deze 
coalitie, een belangrijke en in kaste-aangelegenheden zeer conservatieve Ka­
vuntar boer, van de Cakkiliyar priester volkomen niets aan; hij deed alsof hij 
niet zag dat hem iets werd aangeboden. Een dergelijke man komt niet op het 
Pattatalacci feest. 

Vele Kavuntar die niet op het Pattatalacci feest komen, geven wèl wat geld 
voor het feest, omdat de Cakkiliyar hun landarbeiders zijn, hun Cakkili, waar­
voor de hogere kasten en met name de Kavuntar moeten zorgen. De ruim Rs. 
5 5 - die de Cakkiliyar door een collecte buiten de wijk verkregen, is uitsluitend 
afkomstig uit Irupatur, hetgeen ook weer wijst op het plaatselijke karakter van 
het Pattatalacci feest. Aan werkgevers buiten het dorp vraagt men geen geld. 
Er komen geen leden van hogere kasten uit andere dorpen en de Cakkiliyar die 
van elders komen, zijn familieleden en vrienden, die door hun kastegenoten in 
Irupatur zijn uitgenodigd. Dit sterk plaatselijke karakter geldt ook voor de 
Pattatalacci feesten in de dorpen in de omgeving. 

110 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



In Nesavur, dat op een afstand van ongeveer één kilometer van Irupatur ligt, consta­
teerde ik dat één van de belangrijkste rituelen met sociaal karakter het openen van de ogen 
der nieuwe beelden is. Hierop wachten de omstanders waaronder ook veel leden van ho­
gere kasten. De beelden die op draagstokken staan, worden door het openen der ogen 
'levend' (vergelijk het aanbrengen van de drake-ogen bij Chinese drakendansen), zij gaan 
bewegen en zijn nauwelijks te stuiten. De dragers rennen ermee door het dorp, kennelijk 
bij voorkeur in de richting waar veel mensen staan, die dan joelend naar alle kanten stui­
ven. Ik vroeg de Cakkiliyar in Irupatur hiernaar en zij bleken van niets te weten; niemand 
van hen bleek het feest in Nesavur te bezoeken, wellicht met uitzondering van een enkel 
familielid van de Tottiya Cakkiliyar van dat dorp. Ze konden zich wel het tumult voor­
stellen, dat ontstaat door het openen van de ogen en vertelden, dat zij het risico van het 
breken der beelden niet namen en dat de Kucavan de ogen daarom pas aanbrengt, als de 
beelden rustig in de tempel staan. 

4.6.4. Pohkal en andere festiviteiten in de maand Tai 
Ponkal (15 januari, Tai 1) was in Irupatur in 1967 een familiefeest, evenals 

Tamil Nieuwjaar en Dipävali. Op de ochtend van Ponkal vindt in de Mâriyam-
man tempel een bijeenkomst plaats van de Ür panchâyat of Ür potuküttam (zie 
Deel II : Politieke positie). De Ür Kavuntar zal dan aan de Paraiyar dorpsom­
roeper de opdracht moeten geven om het dorpsfeest aan te kondigen. 

Volgens informanten nemen slechts de vier lage kasten en de Valaiyar en Kömutti Cet-
tiyâr niet aan het dorpsfeest deel. Vrouwen van de andere kasten plukken 'smorgens bloe­
men en gaan 's middags via de Märiyamman tempel naar het Karupparaiyan heiligdom 
aan het riviertje Periya pallam. Paraiyar trommelaars lopen voorop en ook Cakkiliyar 
trommelaars schijnen vaak aanwezig te zijn. Achter of naast de stoet zijn wel enkele Valai­
yar, Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar aanwezig om naar het schouwspel te kijken en om 
iets van het offervoedsel te krijgen. Bij het Karupparaiyan heiligdom wordt dan door de 
vrouwen gezongen en gedanst. Slechts de PaJJar en Cakkiliyar vieren hun eigen Pohkal 
feest bij respectievelijk de Vêtacâmi en de Pattatalacci tempel. 

Tijdens de vergadering van de Ür panchâyat kwam het in 1967 tot grote ruzies 
tussen de Kavuntar en de gemoederen raakten zo verhit, dat niemand ook maar 
aan Ponkal dacht. In de middag werd omstreeks 15.00 u. het overlijden van een 
Kavuntan uit een ander dorp bekend, waardoor vele belangrijke Kavuntar 
Irupatur .onmiddellijk verlieten. Een storende factor was in 1967 ook, dat om 
15.30 u. aan de hoofdweg het propagandabureau van de samenwerkende 
D.M.K., P.S.P. en Links-Communistische partijen werd geopend. 

Het is zeer de vraag of bij een viering van het feest alle vrouwen zouden heb­
ben meegedaan. Belangrijke Kavuntar vertelden mij dat zij het niet goedkeur­
den, dat hun vrouwen mee zouden gaan naar het Karupparaiyan heiligdom : 'Er 
gaan daar vrouwen van allerlei soort heen en er kunnen slechte woorden vallen die 
tot conflicten aanleiding geven.' De rijkere boeren willen niet dat hun vrouwen en 
dochters met het 'gewone' volk meetrekken en daarmee dansen. De klassetegen­
stellingen maken ook bij gebeurtenissen, die naast een sociaal aspect een religieus 
karakter bezitten, een gezamenlijk feestvieren der Kavuntar moeilijk. Hoewel 
men zegt dat in vroeger dagen inderdaad alle vrouwen deelnamen, is het moei­
lijk dat zonder meer voor waar aan te nemen; vermoedelijk waren het toen niet 
zo zeer klassetegenstellingen binnen de Kavuntar kaste als wel factiestrijd tussen 
Kavuntar gotrams, die roet in het eten gooiden (zie Deel II : Politieke positie). 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 111 



De Cakkiliyar vierden in 1967 evenmin gemeenschappelijk Ponkal. Hun 
commentaar was : 'De tijden zijn slecht en de Kavuntar zullen zeggen dat wij het 
kennelijk erg goed hebben als we het feest wel vieren.' Als de Kavuntar geen 
Ponkal vieren, durven zij het ook niet te doen. 

Tot mijn verwondering en schrik bemerkte ik pas twee en een halve maand na 
Ponkal, dat de 'Nâcuvar' factie van de Pallar het feest wel had gevierd bij de 
Paljar Pillaiyär tempel. De Cakkiliyar hadden daarbij niet getrommeld en in de 
tempel waren geen püjä's opgedragen omdat deze factie ruzie heeft met de 
priesters. De 'Nâcuvar' factie had het kennelijk niet aangedurfd om het feest te 
vieren in het bolwerk van de 'Pücäri' factie, de Vëtacâmi tempel. Toch had hier­
bij ook een rol gespeeld, dat velen de Vëtacâmi tempel eenvoudig te ver vinden. 
De hogere kasten van het dorp Adutur vierden in 1967 wel Ponkal bij deze 
Vëtacâmi tempel. 

In de maand Tai vindt van Ponkal tot aan de eerste volle maan 's avonds het 
aanbidden van de maan plaats. 

Op de erven van een aantal huizen plaatst men voedsel in bakjes met daartussen een 
lichtje. Hier omheen dansen en zingen de meisjes en vrouwen. Na een püjä wordt het voed­
sel gegeten. Men vertelt dat er vroeger veel meer ouderen aan het feest deelnamen dan thans 
het geval is. Het is nu een echt kinderfeest dat doorgaat tot diep in de nacht. Ik constateer­
de dat de controle door ouderen hier en daar zeer gering is. Het spelen gaat bij de oudere 
kinderen 's nachts nogal eens over in flirten, hetgeen des te meer opvallend is door de 
scherpe scheiding der sexen die er doorgaans is. Het feest is wellicht op te vatten als een 
soort 'outlet', waarbij jongens de nog niet huwbare meisjes ontmoeten. Op de Kavuntar 
erven vinden we wel Ainüttän Cettiyär en Pillai jongens en meisjes, maar ik geloof niet dat 
er verder een grote vermenging van leden van verschillende kasten plaatsvindt. Hoewel, 
dat valt door de duisternis niet met zekerheid te zeggen. Bij de ouderen kan men niet veel 
navragen, zij weten zogenaamd van niets. De Cakkiliyar en Pallar vieren dit feest in hun 
eigen wijken. 

4.6.5. Conclusies 
Bij een analyse van deze religieuze feesten valt vooral het verschil in positie 

tussen Pajlar en Cakkiliyar op. De gegevens betreffende de kleine Kuravar en 
Paraiyar kasten zijn zo vaag, dat we hen niet goed kunnen plaatsen. Wel krijg 
ik uit het materiaal de indruk, dat de Paraiyar dichter bij de Cakkiliyar dan bij 
de Pallar staan. De in vergelijking met de Cakkiliyar duidelijk hogere positie 
van de Pallar is, meen ik, vooral af te leiden uit het volgende : 
a. In tegenstelling tot Cakkiliyar en Paraiyar brengen de Pallar püri naar de 

Märiyamman tempel op de eerste dag van het tempelfeest ter ere van deze 
godin. 
b. Pallar helpen bij het voortduwen van de tempelkar tijdens het Märiyamman 

feest in Kilakkupalayam. Hun aanraking verontreinigt kennelijk niet. 
c. De Vëtacâmi tempel die ook voor leden van hoge kasten van groot belang is, 

heeft Pallar priesters. 
d. Er zijn Kavuntar die offervoedsel voor Vëtacâmi accepteren uit handen van 

de Pallar priester. 
e. Vele Kavuntar accepteren en drinken het heilige water, dat de Pallar priester 

hun geeft en zij staan ook toe, dat de Pallar priester heilige as aanbrengt op 
hun voorhoofd. 

112 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



f. Kavuntar vervullen in het Vëtacâmi tempelfeest enige belangrijke functies. 
Ten aanzien van d. en e. geldt, dat geen enkel lid van een andere kaste dan de 

Cakkiliyar voedsel of water van de Cakkiliyar priester accepteert of een aan­
raking door hem toestaat. Ook de Pallar behandelen de Cakkiliyar duidelijk als 
onaanraakbaar. Kavuntar vervullen niet vanouds functies bij het Pattatalacci 
feest; de initiatie van het feest door een Kanniyâla Kavuntan is van zeer recente 
datum en vindt plaats met inachtneming van de normale kasteregels. De be­
langstelling van de andere kasten dan de Cakkiliyar voor Pattatalacci is vermoe­
delijk in het algemeen van recente datum; slechts de Pallar zenden vanouds een 
delegatie op de zestiende dag van het tempelfeest. 

Aan de andere kant zijn er zeker ook gedragspatronen die duidelijk maken, 
dat de Pallar behoren tot de lagere kasten. De püri die de Pallar brengen bij de 
opening van het Märiyamman feest, wordt niet in de tempel geaccepteerd. De 
Pallar staan volkomen buiten het 'kavalam etutal' ritueel, dat plaatsvindt tijdens 
het Vëtacâmi feest; de Tottiya Näykkan vervangt hierbij de Pallan als priester. 
Evenals de Cakkiliyar vieren de Pallar hun eigen Ponkal feest, apart van de 
hogere kasten. 

Toch is, in tegenstelling tot vooral de Cakkiliyar, de positie van de Pallar in 
veel gevallen niet opvallend lager dan die der lagere midden kasten. 

4.7. DE CAFÉ'S 

4.7.1. De café's van Irupatur 
Het is niet mogelijk om in de cafeetjes van Irupatur volledige maaltijden te 

bestellen. Men verkoopt er slechts de in Zuid-India veel gegeten iddali, een ge­
stoomd rijstmeelgerecht, en uppumä, met specerijen gekookt tarwemeel, alsook 
een soort gekruide krakeling. De omzet van deze zaakjes betreft vooral koffie, 
thee en ongekoelde limonades. Slechts in één teashop worden ook alcoholische 
dranken als arak en palmwijn (toddy) verkocht. 

Niet alle dorpelingen komen in de teashops: de oudere Brahmanen en Kö-
mutti Cettiyär zullen we er niet vinden, omdat zij geen water en gekookt voedsel 
van de Kavuntar exploitanten accepteren, en evenmin een categorie vooraan­
staanden, vooral rijke Kavuntar boeren en rijke katoenkooplieden of een Pillai 
die thans (1967) voor zijn M.A. economie studeert. Zij vinden het beneden hun 
waardigheid om met het 'plebs' in de teashop te zitten en zij willen bovendien 
niet het gevaar lopen daar te worden beschuldigd van bijvoorbeeld gierigheid of 
mede-verantwoordelijk gesteld te worden voor de rijstschaarste. 'There will be 
bad words and trouble', zeggen de Engels sprekenden. Deze categorie rijken eet 
of drinkt trouwens nooit iets bij anderen in het dorp, een banaan is alles wat 
men aan hen kwijt kan; anderen eten en drinken slechts bij hen. Voedsel geven 
aan anderen, waarbij men steun en 'goodwill' terug ontvangt, is ook hier een 
belangrijke statusfactor. 

Ondanks onderlinge verschillen zien we in drie van de vier belangrijke tea­
shops van het dorp toch een grote overeenstemming in de gedragspatronen van 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 113 



de leden van lagere kasten. In alle drie betreden Cakkiliyar en Paraiyar niet de 
ruimte die door de leden van hogere kasten wordt gebruikt voor het nuttigen 
van consumpties en alleen de leden van deze twee kasten drinken er hun thee of 
koffie uit aparte glazen of metalen bekers. De verschillen tussen deze drie tea-
shops betreffen de voorzieningen die voor de leden van de laagste twee kasten 
zijn getroffen. De teashop bij de Pillaiyâr tempel aan de hoofdweg naar Coim-
batore bezit voor hen geen aparte ruimte en de Cakkiliyar of Paraiyar moeten er 
buiten in de open lucht hun consumpties gebruiken. De voor hen bestemde 
glazen worden niet in de teashop bewaard, doch liggen in de holle stam van een 
boom voor het gebouw (pas na een halfjaar 'ontdekt'!). Tegen de teashop bij de 
Perumâl tempel en de school staat een schuurtje dat binnen door een bamboe 
rasterwerk van de ruimte van de teashop is gescheiden. Leden van de laagste 
kasten kunnen in deze aparte ruimte zitten of staan en worden bediend door de 
openingen in de bamboe-afscheiding. In de teashop tegenover het Panchäyat 
Board House moesten Cakkiliyar en Paraiyar tot voor kort hun consumpties 
buiten het gebouw nuttigen. In 1966 heeft men in de zijkant van het gebouw een 
tweede deur gemaakt, die toegang geeft tot de gemeenschappelijke ruimte. Hier­
in heeft men nu provisorisch een afscheiding gemaakt, waardoor een apart ge­
deelte in het gebouw is ontstaan, dat direct in verbinding staat met het gedeelte 
bestemd voor leden van hogere kasten en waar Cakkiliyar en Paraiyar hun eigen 
bank hebben. De leden van deze twee kasten spreken van een grote verbetering 
en van een vermindering van de achterstelling in deze teashop, immers, men 
mag er nu binnenkomen en men kan er binnen praten met de andere gasten. 
Cakkiliyar en Paraiyar gebruiken nooit eikaars bekers of glazen en deze teashops 
beschikken daarom naast een set bekers voor Cakkiliyar over een aparte beker 
voor Paraiyar bezoekers. De Paraiyar kastegroep van Irupatur is maar klein en 
slechts enkele Paraiyar gaan wel eens naar een teashop, zodat één beker wel vol­
doende is. Komen er twee Paraiyar, dan moet één van hen even wachten of zijn 
thee drinken uit een limonadeflesje. Het heeft enige tijd geduurd, voordat ik kon 
constateren dat de exploitanten inderdaad naast de aparte bekers voor Cakki­
liyar ook een beker voor de Paraiyar hadden. Het volgende verslag geeft aan, 
hoe ik de gang van zaken in de praktijk kon controleren en is tevens een illustra­
tie van de gedragspatronen in de betreffende teashop in het algemeen. 

Op een dag was ik in de gelegenheid om in de teashop bij de Perumäl tempel thee aan te 
bieden aan een Kavuntan, een Cakkiliyan, een Paraiyan en een Kuravan. Met ieder van 
hen had ik reeds vele gesprekken gevoerd. De Kavuntan kreeg binnen thee in een glas, dat 
normaal voor de leden van hogere kasten gebruikt wordt. De Kuravan was, toen de Ka-
vuntar boer binnenkwam, opgestaan van de vloer en naar buiten gegaan; daarom reikte 
de caféhouder hem zijn thee aan via de buitendeur, echter wel in een glas, dat ook door de 
leden van hogere kasten wordt gebruikt. Voor de Paraiyan was er een aparte aluminium 
beker, die boven de deurpost stond. De Paraiyan kon de beker zelf niet pakken en daarom 
reikte de caféhouder hem deze aan. De Cakkiliyan nam zelf een beker van de plank in het 
tegen de teashop gebouwde schuurtje. 

Zowel de Paraiyan als de Cakkiliyan staken hun bekers door de openingen in het bam­
boe tussenschot en lieten de exploitant eerst wat water in hun bekers gieten, opdat ze deze 
konden omspoelen; daarna goot de caféhouder er thee in zonder de bekers aan te raken. 

Nadat allen de thee op de traditionele wijze - dus zonder het glas met de lippen aan te 

114 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



raken - gedronken hadden, gaf de Kavuntan zijn glas rechtstreeks terug aan de caféhou­
der die het omspoelde; de Kuravan spoelde eerst zelf zijn glas met water om alvorens het 
te overhandigen aan de caféhouder die daarna het glas ook nog eens omspoelde. De Pa-
raiyan spoelde zelf zijn beker om en gaf hem aan de caféhouder, die de beker direct op zijn 
oude plaats boven de deurpost zette. De Cakkiliyan tenslotte spoelde ook zelf zijn beker 
om en plaatste hem ook zelf op de plank in het schuurtje. 

Tijdens de gesprekken in de teashop kwam een vrij oude Pallar pücäri (priester) binnen 
en zonder te aarzelen zette deze zich op de bank naast de Kavuntar boer. Naast de Ka­
vuntan gezeten dronk deze Pallan zijn thee uit een glas, dat ook door leden van hogere 
kasten wordt gebruikt. 

Zowel de mensen in het vertrek als die er buiten bespraken met elkaar landbouwproble­
men, waarbij de Kavuntar boer en de Kavuntar caféhouder duidelijk met gezag spraken. 

Zoals uit het bovenstaande blijkt, vormen de Scheduled Castes zeker geen 
eenheid wat betreft het betreden van teashops, het al of niet gebruiken van apar­
te glazen of bekers en de wijze waarop men bij elkaar zit of staat. 

TABEL 9. De mening van Kavuntar informanten betreffende de leden van kasten die de teashop 
niet mogen betreden, in absolute aantallen en percenten. 

Aantal informanten 

Kasten 
Äcäri 
Kucavar 
Mohammedanen 
Ottar 
Valaiyar 
Vannär 
Nâcuvar 
Kômutti Cettiyâr 
Pallar 
Kuravar 
Paraiyar 
Cakkiliyar 

Vroeger niet in de 
teashops 

8(100%) 

1 (13) 
1 (13) 
1 (13) 
2 (25) 
5 (63) 
3 (38) 
3 (38) 
5 (63) 
6 (75) 
8 (100) 
8(100) 
8(100) 

Nu niet in de 
teashops 

11 (100%) 

0 (0) 
0 (0) 
0 (0) 
0 (0) 
0 (0) 
0 (0) 
0 (0) 
0 (0) 
1 (9) 
8 (73) 

11 (100) 
11 (100) 

De grote meerderheid van mijn Kavuntar informanten was van mening, dat 
de Kuravar ook nu nog niet in de teashops mogen komen. Zie tabel 9. Hun ge-
dachtengang is begrijpelijk als we bedenken, dat in een teashop aanwezige 
Kuravar wat schuchter bij de buitendeur gaan zitten of buiten gaan staan, als 
Kavuntar het gebouw betreden. In de teashops zijn vaak Kavuntar aanwezig en 
in veel gevallen wagen de Kuravar zich dan ook niet in het vertrek. Toch is het 
een Kuravan thans niet verboden in de teashop op de grond te zitten. Ja, als er 
geen leden van kasten hoger dan Pallar aanwezig zijn, zit hij zelfs wel eens op 
een bank. De positie van de Kuravar in de café's is zwakker dan die van Vannär, 
Nâcuvar en Valaiyar, immers, de leden van deze drie kasten kunnen de café's te 
allen tijde betreden en zitten 'slechts' op de grond of staan als er leden van hoge 
kasten aanwezig zijn. Oudere Ottar en Kucavar zullen niet op de grond gaan 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 115 



zitten als er leden van hoge kasten aanwezig zijn; in het bijzijn van Periya Ka­
vuntar staan zij. Meer dan Ottar en Kucavar hebben Vannär, Näcuvar en Va-
laiyar de neiging om helemaal niet in een teashop naar binnen te gaan als er een 
groot aantal Kavuntar aanwezig is. In de teashop bij de Perumäl tempel heb ik 
het wel meegemaakt, dat een Vannän en een Näcuvan de teashop niet betraden 
in verband met de aanwezigheid van Kavuntar en dat zij thee bestelden vanuit het 
tegen de teashop gebouwde schuurtje, waar normaal de Cakkiliyar zijn. Evenals 
de Cakkiliyar kregen zij daar thee en betaalden zij via de openingen in het bam­
boe rasterwerk, dat schuurtje en teashop scheidt. Natuurlijk dronken zij hun 
thee wel uit dezelfde glazen als de Kavuntar. 

Het opmerkelijke feit doet zich voor, dat Pallar in de teashops te allen tijde op 
de banken zitten. Herhaaldelijk heb ik kunnen zien, dat een Pallan zonder enige 
plichtpleging naast een Periya Kavuntan ging zitten. In het concrete geval dat ik 
hierboven besprak, zat de oudere Pallar pücäri van de Pajlar Karupparaiyan 
tempel naast één van de oudste, rijkste, invloedrijkste Kavuntar van Irupatur. 
We kunnen constateren dat de Pallar in het algemeen in de café's veel minder 
respect betonen aan de leden van hoge kasten dan Vannär, Näcuvar, Valaiyar 
of zelfs oudere Ottar en Kucavar. De Pallar uitspraak: 'Wij zijn niet bang voor 
de Kavuntar en zij respecteren ons', gaat niet op voor de genoemde midden-
kasten. Sterker dan de Kuravar of deze middenkasten vatten de Pallar de tea­
shops op als publieke gelegenheden, waar andere regels gelden dan in de huizen 
van leden van hoge kasten, al zijn de eigenaars van de teashops ook Kavuntar en 
al zijn leden van hoge kasten in de teashops aanwezig. 

De Pailar behoren nog wel tot de categorie kasten, die de bananebladeren, 
waarvan zij gegeten hebben, zelf moeten weggooien. Men kan dan wel weinig 
respect betonen aan leden van hogere kasten, maar de Kavuntar caféhouder 
'dwingen' bananebladeren weg te gooien, waarvan men met de handen heeft 
gegeten en die dus door het speeksel onrein zijn, behoort tot een andere orde. 
De andere kasten die tot deze categorie behoren, zijn Kuravar, Vannär, Nä­
cuvar en Valaiyar. Paraiyar en Cakkiliyar gooien hun bladeren vanzelfsprekend 
zelf weg. Men zegt, dat de caféhouders wel bereid zijn de bladeren en etensres­
ten van de Ottar op te ruimen. Over de Kömutti Cettiyär valt niets te zeggen, 
immers, zij komen niet in de dorpscafé's. 

De differentiatie die we thans in de gedragspatronen opmerken, is in het ver­
leden vermoedelijk minder aanzienlijk geweest. Bij vier kasten is er waarschijn­
lijk geen of weinig sprake van verandering van de gedragspatronen: bij de Cak­
kiliyar, Paraiyar, Vannär en Näcuvar. Bij twee kasten is de verandering daar­
entegen zeer duidelijk: in het geval van de Pallar en de Kuravar. De opgetreden 
veranderingen kunnen vergemakkelijkt zijn, doordat de drie café's waarover ik 
in het voorgaande sprak, ongeveer tien jaar geleden werden geopend, terwijl de 
voor die tijd aanwezige café's ongeveer tezelfdertijd werden opgeheven. 

Het is niet geheel duidelijk of de Pallar ongeveer tien jaar geleden, dus in 
ongeveer 1955, het patroon van Cakkiliyar, Paraiyar en Kuravar geheel volg­
den. Meer dan de helft van mijn Kavuntar informanten is van mening, dat de 
Pallar de teashops vroeger niet betraden en ook enkele Pallar vertelden, dat zij 

116 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



zich in de twee vroegere teashops anders gedroegen dan thans : zij moesten toen 
op de grond zitten en hun thee of koffie drinken uit aparte bekers. Dit lijkt aan­
nemelijk, want ook nu nog zitten enkele oudere Pajlar landarbeiders op de grond 
in tegenwoordigheid van belangrijke leden van hoge kasten. Het lijkt mij waar­
schijnlijk, dat de Pajlar in de vroegere teashops een positie innamen, die enigs­
zins te vergelijken is met de huidige positie van de Kuravar en dit zou dan de 
tegengestelde uitspraken betreffende het al of niet betreden van de teashops ver­
klaren. De Pajjar kwamen dan dus niet in de teashops als daar Kavuntar of be­
langrijke leden van andere hoge kasten aanwezig waren en zij stonden of zaten 
op de grond in aanwezigheid van wat lagere goden. De grote vrijheid die de 
meesten van hen zich thans permitteren in de café's, kan niet los worden gezien 
van de verbetering van hun economische positie (zie Deel II : Economische po­
sitie). 

De Kuravar vertellen ook zelf, dat zij de twee vroegere teashops niet konden 
betreden en dat zij er aparte bekers gebruikten. De eigenaars van de nieuwe tea­
shops maakten er bezwaar tegen, dat Kuravar hun café's betraden, maar zij lie­
ten het uiteindelijk toch toe, omdat de Kuravar weigerden hun thee of koffie uit 
aparte bekers buiten te drinken en omdat bleek, dat zij zich bepaald niet zonder 
respect tegenover de Kavuntar gedroegen. In ieder geval protesteerden de ande­
re klanten niet en dat zal voor de caféhouders wel doorslaggevend zijn geweest. 
De Kuravar kwamen niet tot hun actie door een grotere economische onafhan­
kelijkheid, maar naar alle waarschijnlijkheid door veranderingen die zij elders 
constateerden. 

Bij de Valaiyar doet zich dezelfde onderzoeksproblematiek voor als bij de 
Pallar: meer dan de helft van mijn Kavuntar informanten die ik raadpleegde, 
verklaarden, dat de Valaiyar vroeger niet in de teashops kwamen en de Valaiyar 
beweren, dat zij vroeger in de teashops uitsluitend op de grond zaten of stonden 
en dat zij er hun thee of koffie dronken uit aparte bekers. Hun positie is nu on­
geveer gelijk aan die van Vannär en Näcuvar. Als het inderdaad waar is, dat zij 
vroeger aparte bekers gebruikten - of hun koffie enz. aangereikt kregen in bij­
voorbeeld flesjes - dan is hun positieverbetering vergelijkbaar met die van de 
Kuravar. Ook hun economische positie is nauwelijks veranderd - de grote meer­
derheid der Valaiyar is nog steeds zeer afhankelijk van de Kavuntar - terwijl hun 
gedragspatronen toch aan verandering onderhevig zijn geweest. 

Het is niet gemakkelijk om ons de vroegere situatie in te denken. Als de vier 
Scheduled Castes en de Valaiyar inderdaad aparte drinkbekers gebruikten, be­
tekent dit dan dat in de twee vroegere teashops vijf stel drinkbekers stonden? 
Vraagt men het aan de mensen zelf, dan is het antwoord bevestigend. Maar het 
antwoord is dan niet gebaseerd op het bekend zijn met de stuatie van tien tot 
vijftien jaar geleden, doch op de optelling die ook wij hier maken : 'Ja, dat moet 
dan wel zo zijn.' Ik ben geneigd een vraagteken te plaatsen achter het gebruik 
van aparte bekers door de traditioneel niet werkelijk fysiek onaanraakbaren in 
deze streek, dus door Pallar en Valaiyar. Op grond van de verhalen over wat 
men vroeger aan kleding droeg en over wat men at, lijkt een aanzienlijke stij­
ging van het levenspeil in de afgelopen jaren waarschijnlijk. Het feit dat de twee 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 117 



cafe's van vroeger, die velen zich niet herinneren, nu zijn vervangen door vier 
grotere en nog eens twee kleinere café's, pleit ook voor deze verhoging van het 
levenspeil, of althans voor een vergroting van de uitgaven in de consumptieve 
sfeer. We zullen er dus rekening mee moeten houden, dat men vroeger waar­
schijnlijk veel minder in de teashops kwam dan nu en dat verschillen in achter­
stelling, of, beter gezegd, verschillen in al of niet verwachte respectvormen, nu 
meer spelen dan vroeger. 

Het is op het ogenblik niet denkbeeldig, dat er zich in de café's situaties voor­
doen, die bepaalde bezoekers niet bevallen. Heel wat van mijn informanten van 
hogere kasten beweerden nadrukkelijk, dat het voor hen onmogelijk is in een 
teashop in Irupatur met Pallar op eenzelfde bank te zitten. Wat doet nu zo'n 
Kavuntan als er een Pallan naast hem komt zitten of wanneer er in een teashop 
alleen plaats is naast een Pallan? 'Dan staan we op en we gaan weg', luidt het 
antwoord in het eerste geval. In het tweede geval gaat men niet zitten en ver­
dwijnt zonder iets te gebruiken. In de praktijk vallen deze rolcrises wel mee: 
zelfs vrij conservatieve Kavuntar drinken toch echt wel eerst hun thee, voordat 
zij weggaan, omdat er een Pallan naast hen is gaan zitten. Aan de andere kant 
drijven de Pallar de zaken ook niet altijd op de spits: zij kennen de Kavuntar en 
weten, wat wel en niet kan. Nâcuvar en Vannär zeggen nogal eens, dat zij de 
teashops niet binnengaan, als er Pallar of Kuravar zijn. Dit wordt door de prak­
tijk tegengesproken: het komt herhaaldelijk voor, dat Vannär of Näcuvar wel 
tegelijk met Pallar in de teashops zijn. Maar een Vannän, Näcuvan, Valaiyan of 
Ottan zittend naast een Pallan is in Irupatur ondenkbaar. Staan is altijd een op­
lossing en die mogelijkheid wordt in de teashops nogal eens aangegrepen. Als 
mensen in een teashop of bij een lang gesprek voor de tempel of in een straat 
staan, dan is dit staan meestal een analyse waard. Als in een café Kavuntar en 
Pallar op banken zitten, dan moet bijvoorbeeld een Vannän staan, immers de 
Vannän kan in verband met de aanwezigheid van Kavuntar niet op een bank 
zitten en hij kan ook niet op de grond hurken, omdat hij zich dan tegenover de 
Pallar zou verlagen. Niemand maakt in de teashops ruzie over respectvormen: 
de mensen die het niet eens zijn met de situatie, trekken zich terug. 'We keep it 
in mind', zoals de Engels sprekenden het uitdrukken, is het enige wat velen doen. 
Anders zou het vermoedelijk zijn, als Cakkiliyar of Paraiyar zouden trachten in 
de teashops te komen. Op mijn vraag in dezen aan een jonge Paraiyan met 
S.S.L.C. (Secondary School Leaving Certificate) antwoordde deze het volgende: 
'Als ik naar binnen ga en thee vraag, dan zal de caféhouder trachten mij te slaan. 
Er zal een hele opschudding ontstaan en de mensen zullen mij dwingen de tea­
shop te verlaten, 's Avonds komt er in zo'n geval een Kavuntar panchäyat in de 
Märiyamman tempel bijeen en die zal mijn gedrag afkeuren en mij beboeten of 
nog erger. Ook de oudere mensen van mijn kaste zullen een dergelijk gedrag af­
keuren. De politie van Sulur staat wel achter ons, maar het is de vraag of die 
veel kan doen. Als wij, Adi Dravida, ons allemaal tegen de discriminatie door de 
hogere kasten keren, dan zijn de Kavuntar in staat onze wijk af te branden. 
Tegen ons durven ze zich wel te keren, maar de Pallar durven ze niet aan, want 
die vormen een te grote groep en die staan economisch sterk.' 

118 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Aparte vermelding verdient hier het volgende. Een thans in Irupatur wonende 
Paraiyar schoolmeester uit Irugur durft de tempels in het dorp niet te betreden 
en houdt zich wat betreft de drinkwaterputten ook strikt aan de bepalingen die 
voor Paraiyar gelden, maar hij komt zo nu en dan wel in de teashops en wordt 
daartoe zelfs soms door Kavuntar uitgenodigd. Hij zit daar met Kavuntar op 
eenzelfde bank en drinkt zijn thee of koffie uit bekers bestemd voor leden van 
hogere kasten. Van Paraiyar onderwijzers verwacht men niet, dat zij buiten 
blijven staan en aparte bekers gebruiken: 'Je kunt iemand die aangesproken 
wordt met 'Vättiyär Sir' toch niet buiten laten staan?' (Vättiyär Sir betekent 
'heer onderwijzer'). Ook uit deze case blijkt dat er tenminste twee factoren van 
belang zijn bij de gedragspatronen in de teashops : laten we geslacht en leeftijd 
buiten beschouwing dan is naast het kastelidmaatschap de mate van economi­
sche afhankelijkheid/onafhankelijkheid met name ten opzichte van de Kavuntar 
doorslaggevend bij het gedrag. In de teashop bij de Pillaiyâr tempel aan de hoofd­
weg komt deze onderwijzer niet meer: de vrouw van de caféhouder heeft, toen 
een Kavuntar vrouw naar het elfjarig dochtertje van de Paraiyar onderwijzer 
vroeg, geantwoord: 'Ze is een Paraiyan meisje'. We moeten hierbij bedenken, 
dat de Paraiyar hun oude kastenaam als een scheldwoord opvatten en zich zelf 
steeds 'Adi Dravida' noemen9. 

Bij de gang van zaken in de drie betrokken teashops en in vele café's in het 
algemeen zijn de persoonlijke opvattingen van de exploitanten van secundaire 
betekenis. De exploitant van de teashop bij de Pillaiyâr tempel aan de hoofd­
weg is na zijn huwelijk in 1962 naar Irupatur gekomen. Deze man dreef een 
teashop in Papanaickenpalayam, een industriecentrum onder de rook van 
Coimbatore, en in die zaak bestond volgens zijn zeggen geen enkele vorm van 
achterstelling. De situatie in Papanaickenpalayam enigszins kennende, geloof 
ik, dat deze bewering juist is. In Irupatur heeft deze man zich moeten aan­
passen aan de heersende toestanden en aan de opvattingen van zijn vrouw en 
schoonfamilie. 

De teashop in de vroegere wijk der Uppiliya Näykkar, achter de huizen van 
de Kömuttis, verdient een aparte behandeling, omdat de situatie daar funda­
menteel afwijkt van die in de overige teashops. 

Na een heftige ruzie tussen Cakkiliyar en de schoonvader van de teashop-
exploitant bij het Panchäyat Board House besloten de Cakkiliyar deze teashop 
niet meer te bezoeken. Ook de teashop bij de Perumäl tempel stond hen tegen 
door de uitdrukkelijke achterstelling die zij daar ondervonden en de grove taal 
die de teashopkeeper daar vaak jegens hen bezigde. Een broer van de exploitant 
van de teashop bij het Panchäyat Board House had door financiële moeilijk­
heden zijn café in Irugur moeten sluiten. Deze man stond bekend als bijzonder 
liberaal in kaste-aangelegenheden en de Cakkiliyar vonden hem bereid een klei­
ne teashop apart voor hen te openen aan het weggetje van het hoofddorp naar 
de Cakkili cëri. Zie foto 12. Ruzies tussen deze Kavuntan en zijn familie en zijn 
werkloosheid na de mislukking in Irugur speelden een rol bij z'n toestemming; 
bovendien kon hij een aanvangskapitaal, groot Rs. 500,- lenen van een Cakki-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 119 



12. Onooglijk maar belangrijk in de lokale realiteit: de kleine teashop, gedreven door een Ka-
vuntan, en vooral bedoeld voor Cakkiliyar. Het cafétje staat achter het huis van een Pillai. 

liyan op onderpand van twee acres niet-geïrrigeerd land (zie Deel II : Economi­
sche positie). 

Deze teashopkwestie is daarom zo van belang, omdat we hier één van de wei­
nige gevallen zien, waarin de Cakkiliyar actief hebben ingegrepen in een situatie 
die hen niet aanstond. De ruzies zijn nu wat vergeten en de Cakkiliyar bezoeken 
thans ook weer de teashops bij het Panchâyat Board House en de Perumâl tem­
pel, waar de kwaliteit van dranken en voedsel wat beter is. De apart voor hen 
opgerichte teashop bestaat echter nog steeds en heeft geen onbelangrijke omzet 
door de wat lagere prijzen, de wat gemakkelijker betalingsvoorwaarden en de 
mogelijkheid voor de Cakkiliyar om er rustig op een bank te zitten, als ze hun 
consumpties gebruiken. Deze teashop dankt zijn welslagen overigens voor een 
belangrijk deel aan de verkoop van alcoholische dranken, vooral in de avond­
uren, die men in de andere teashops niet kan krijgen. Juist door de verkoop van 
arak en palmwijn trekt deze zaak wel wat klanten van hogere kasten. Overdag 
ziet men er vrijwel alleen Cakkiliyar. In verband met de lagere prijzen komt het 
wel voor dat mensen die gasten hebben, koffie in een grote kan uit deze teashop 
laten halen. 

Deze teashop kent geen achterstelling van bepaalde kasten : iedereen kan bin­
nenkomen en gaan zitten op de banken en iedereen maakt gebruik van dezelfde 
glazen en aluminium bekers. Wel zien we dat Cakkiliyar gaan staan, als een 
Kavuntan binnenkomt. De Cakkiliyar spoelen zelf hun bekers om in tegen­
stelling tot eventuele leden van andere kasten. Cakkiliyar zijn er zo aan gewend 

120 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



aparte bekers te moeten gebruiken, dat enkelen mij vertelden dit ook in deze 
teashop te doen. Eén Cakkiliyan beweerde met grote stelligheid dat de café­
houder een stel aparte glazen in een houten kist apart hield voor Kavuntar be­
zoekers. Trouwens, ook enkele Kavuntar kunnen zich de afwijking van het nor­
male patroon zo slecht voorstellen, dat zij verklaarden dat ook in deze teashop 
de Cakkiliyar, of, zo men wil, de leden van hogere kasten, aparte bekers gebrui­
ken. Ik heb kunnen vaststellen dat al deze beweringen onjuist zijn: alle bezoe­
kers van deze teashop gebruiken dezelfde bekers. 

De niet-Cakkiliyar die hier komen, staan doorgaans niet in hoog aanzien in 
het dorp. 'Een Kavuntan komt daar echt niet alleen koffie drinken!', zegt men. 
Dit is niet geheel juist: niet alle Kavuntar komen hier voor arak (rijstbrande-
wijn) of toddy (palmwijn). Een jonge Kavuntar boer die er een enkele keer wel 
koffie of thee drinkt en er tegelijkertijd met Cakkiliyar spreekt over landarbei­
dersproblemen of politiek (hij is een belangrijke lokale D.M.K. voorman), 
vraagt de exploitant dan de beker in heet water af te wassen alvorens er bijvoor­
beeld thee in te schenken : 'Iedereen spoelt z'n beker alleen maar zo'n beetje om 
en die bekers zijn dus niet schoon', is zijn commentaar. 

Een bijzondere situatie deed zich voor, toen op de verkiezingsdag (21-2-1967) 
in deze zaak in opdracht van de D.M.K. (Dravida Munnetra Kazhagam) onge­
veer driehonderd bekers thee gratis werden verstrekt aan mensen die op weg 
waren naar het kieslokaal. Ik heb hierbij kunnen constateren, dat ook Valaiyar, 
Näcuvar, Vannär en zelfs Kavuntar deze thee accepteerden. Ook hierbij moeten 
we weer bedenken, dat men de beker bij het drinken niet met de lippen aanraakt 
en dat de verontreiniging door de Cakkiliyar niet plaatsvindt door speeksel, 
maar uitsluitend door aanraking met de handen. 

Bij de bespreking van de drie teashops in Irupatur, waar de gang van zaken 
wat meer 'normaal' is, maakte ik reeds melding van de veranderingen die in 
1966 werden aangebracht in de teashop bij het Panchäyat Board House. De in 
deze teashop geconstrueerde zijdeur en de toelating van Cakkiliyar en Paraiyar 
in een gedeelte van de caféruimte zie ik als een concessie aan de Cakkiliyar na de 
ruzie en de daaropvolgende opening van de teashop achter de Kömutti huizen, 
waardoor deze zaak veel klanten verloor. De veranderingen in dit café bij het 
Panchäyat Board House betekenen weer een klein stapje in de richting van ver­
mindering der achterstelling. Cakkiliyar en Paraiyar mogen dan in een apart 
gedeelte van de caféruimte zitten, maar gezien de minimale afscheiding tussen 
de twee afdelingen, kunnen we toch wel zeggen dat zij zich in dezelfde ruimte 
bevinden als de leden van hogere kasten. Men ziet elkaar eten en drinken en kan 
er met elkaar praten. In ieder geval achten Cakkiliyar en Paraiyar het een dui­
delijke verbetering. 

4.7.2. De cafe's buiten Irupatur 
De situatie in Irupatur maakt deel uit van een meer algemeen patroon, dat ten 

aanzien van de teashops in het gebied rond de stad Coimbatore bestaat. De 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 121 



dorpelingen weten door hun vrij grote geografische mobiliteit hoe de situatie in 
andere dorpen en steden is en het meer algemene patroon en de veranderingen 
daarin beïnvloeden min of meer de situatie in Irupatur. Het is voor het onder­
scheiden van de algemene en unieke trekken van de toestand in Irupatur nuttig, 
als wij nu enige aandacht besteden aan de situatie betreffende de café's in de 
omgeving van Irupatur. 

Voor zover ik kan nagaan, worden de Pallar in de café's van de dorpen of 
steden van het district Coimbatore nergens meer gediscrimineerd. Voor de Ku­
ravar durf ik dit niet zo zonder voorbehoud te zeggen, maar in alle plaatsen 
waarover ik gegevens heb, worden de Kuravar thans wel in alle teashops toege­
laten en behoeven ze ook geen aparte bekers te gebruiken. Hierbij moet ik wel 
aantekenen, dat de armere, economisch wat meer afhankelijke Kuravar niet op 
de banken zullen gaan zitten, als er ook leden van hogere kasten aanwezig zijn. 
Van de rijke Kuravar varkenskoopman en geldschieter uit Adutur vertellen de 
Kavuntar aldaar, dat hij in de teashops naast hen op de banken zit. De Kuravar 
vuilopruimer in dienst van de Panchäyat van het dorp Merkupalayam komt 
daar in alle teashops, in tegenstelling tot de aanwezige Madurai Cakkiliyar, 
waarvan niemand het traditionele beroep van vuilopruimer uitoefent. Ik vroeg 
deze Cakkiliyar naar het waarom van dit verschil en merkte daarbij op dat deze 
Kuravan er toch wel erg vies uitzag. Als antwoord trok men zijn schouders op 
en zei : 'Dat is het kastensysteem in Konku.' 

Achterstelling van Paraiyar vinden we nog slechts in de dorpen van Coimba­
tore en niet meer in de steden. Er is geen sprake van dat de belangrijke Paraiyar 
gemeenschappen van bijvoorbeeld Irugur, Sulur of Singanallur nog achter­
stelling in de teashops dulden. Hoewel de Paraiyar van bijvoorbeeld Rasipala-
yam, Kilakkupalayam en Irupatur in hun eigen dorp nog niet in de teashops 
komen, trekken zij zich van eventueel buiten hun dorp bestaande bepalingen 
weinig aan. In het genoemde Merkupalayam, dat geen eigen Paraiyar gemeen­
schap bezit, betreden de Paraiyar van bijvoorbeeld Irupatur de teashops zonder 
aarzeling. Ik krijg sterk de indruk dat de achterstelling van de Paraiyar in de 
teashops van het district Coimbatore afneemt met als uitstralingspunten voor de 
gelijkstelling de stad Coimbatore en de belangrijke industriekernen rond deze 
stad. 

De achterstelling van de Cakkiliyar in de teashops in het district Coimbatore 
is als geheel sterker dan die van de Paraiyar. Ook in de grotere plaatsen is het 
nog vrij normaal, dat Cakkiliyar niet in de teashops komen en aparte bekers ge­
bruiken. De Cakkiliyar zijn bang leden van hogere kasten te beledigen met de 
kans een flink pak slaag op te lopen en vertonen een gebrek aan initiatief, dat 
onder andere het gevolg hiervan is. In Irugur blijkt één teashop te zijn waar de 
Cakkiliyar wel binnen mogen komen, hoewel zij er aparte bekers moeten gebrui­
ken : 'De Brahmaanse caféhouder weigert ons buiten iets te geven en zegt, dat 
we maar weg moeten gaan, als we niet binnen willen zitten. We gaan slechts zel­
den naar die teashop, want je zit er wat te draaien op het puntje van een bank en 
je vraagt je af wat de leden van hoge kasten wel niet zullen denken van je aan­
wezigheid.' 

122 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



In de stad Sulur wijzigt de situatie zich kennelijk ingrijpend: reeds in onge­
veer vijf teashops bestaat er geen achterstelling meer voor zowel Tottiya Mätäri 
als Madurai Mätäri. Peelamedu levert een beeld dat karakteristiek genoemd kan 
worden voor de industriekernen onder de rook van Coimbatore. Ik geef hier 
het verslag dat Tottiya Mätäri mij in die stad gaven : 

'Bij alle Naiytu café's van het oude dorp kunnen we niet binnen komen; we staan er bui­
ten of zitten in een aparte ruimte, drinken er uit aparte bekers. Als je er netjes uitziet, ac­
cepteren ze je wel in de teashops aan de Avanashi hoofdweg, maar zie je er wat vuil uit, 
dan moet je buiten blijven en aparte bekers gebruiken. Mätäri uit de dorpen proberen hele­
maal niet de café's binnen te gaan: ze blijven uit eigen beweging buiten staan en krijgen 
daar dus te drinken uit aparte bekers. Als er een belangrijke boer in de teashop komt, dan 
staan we uit respect voor hem op.' 

Buiten het eigen dorp probeert men toch wel eens in een teashop te komen. 
In Merkupalayam probeerden enkele Cakkiliyar uit Maniakaranur en Irupatur 
dit met steun van de politie uit Peelamedu. Op het moment zelf werd men toege­
laten en kreeg men er thee uit de bekers van leden van hoge kasten, maar thans 
is de situatie er weer ongeveer als vroeger. Opmerkelijk is hierbij wat de Madu­
rai Cakkiliyar uit Merkupalayam zelf over deze kwestie zeggen : 

'Wij waren het wel eens met wat die andere Mätäri wilden, maar we hebben niet mee­
gedaan, want we zijn hier in ons eigen dorp. Wij willen geen ruzie met de hoge kasten. Het 
is goed zoals het is en laat het nu verder ook maar zo. De caféhouders vragen ons nu zelf 
om binnen te komen, maar we doen het niet, want we weten niet of de woorden uit hun 
hart komen of slechts van hun lippen. Als we inderdaad binnenkomen, dan zou de omzet 
van de teashop daaronder lijden. De Kavuntar zouden ons niet tegenhouden, maar ze 
hebben andere machtsmiddelen waar we niet van terug hebben: we werken immers alle­
maal voor hen?! Nee, wij proberen het niet, het zou bijzonder onrespectvol zijn tegenover 
de Kavuntar.' (Zie voor een bespreking eveneens Deel II: Politieke positie). 

Ondanks alle verklaringen van Cakkiliyar, dat men er buiten de teashops 
blijft en aparte bekers gebruikt, heeft mijn tolk op een dag toch kunnen consta­
teren, dat twee Cakkiliyar vrouwen en een Cakkiliyar man in een teashop bij de 
bushalte in Merkupalayam zaten en iets aten en dronken. De teashophouders 
zien veel door de vingers als het mensen van buiten het dorp betreft. 

In Irupatur zag ik het volgende: Tijdens een zware regenbui zat een man op de stoep 
van de teashop bij de Pillaiyär tempel aan de hoofdweg. Hoewel hij door de regen vol­
komen nat werd, kwam hij toch niet binnen. Buiten dronk hij zijn thee en betaalde op 
zo'n wijze, dat hij de handen aanraakte van de Kavuntar jongen, aan wie hij ook het ge­
bruikte glas teruggaf. De jongen gaf het glas aan zijn moeder, die het omspoelde. De 
vrouw vertelde mij dat de man vermoedelijk een Cakkiliyan uit een ander dorp was en dat 
hij daarom niet binnen kwam. Hoewel de vrouw zei dat ze de man thee had gegeven in een 
apart glas, bestemd voor Cakkiliyar, plaats ik bij die opmerking toch een groot vraagte­
ken. Hoe dan ook, dit glas werd door de vrouw aangenomen en omgespoeld, terwijl een 
Cakkiliyan uit Irupatur zijn glas zelf had moeten spoelen en terugzetten in de holle boom 
voor de teashop, iets, wat de vrouw nu kennelijk later zelf deed of liet doen. Kavuntar met 
wie ik over dit voorval sprak, probeerden het probleem weg te redeneren door te veron­
derstellen, dat de man een bedelaar was van hogere kaste en geen Cakkiliyan; volgens hen 
betreden bedelaars nooit de teashops. De kern van de zaak blijft echter dat de Kavuntar 
vrouw veronderstelde, dat de man een Cakkiliyan was uit een ander dorp. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 123 



4.7.3. De bedrijfskantines 
De door de directie van industrieën gesanctioneerde discriminatie in bedrijfs­

kantines neemt sterk af. Ik sprak in Irupatur met arbeiders van twaalf fabrieken 
waar een kantine aanwezig is en nog slechts in vier van deze bedrijven bestond 
in 1967 een duidelijke achterstelling in de vorm van het niet toelaten tot de kan­
tine, of aparte banken in de kantine, of een aparte kantine, aparte drinkbekers 
en soms aparte waterkranen. Deze vier fabrieken, drie spinnerijen en een kunst-
mestfabriek, behoren tot hetzelfde industriële concern. Twee van de drie spin­
nerijen zijn nieuw en ook de kunstmestfabriek was in 1966 nog maar pas ge­
opend. Alle vier de fabrieken zijn modern. In één van de spinnerijen bezocht ik 
een werkelijk moderne kindercrèche. Ik vraag mij af of de hoogste leiding van 
dit machtige Naiytu concern met zijn grote spinnerijen, metallurgische industrie 
en, natuurlijk, instellingen voor hoger onderwijs, wel weet van deze discrimina­
tie en of zij niet onmiddellijk zou verdwijnen, als het daar bekend was. Of is de 
houding van deze leiding duidelijk opportunistisch? Eén van de belangrijkste 
spinnerijen van dit concern heeft omstreeks 1963 alle achterstelling afgeschaft. 
Opmerkelijk is, dat afschaffing van discriminatie in de fabrieken in en rond 
Coimbatore nooit op verzet van enige betekenis stuitte bij leden van hogere 
kasten. Kennelijk zien de arbeiders van hogere kasten de situatie in de fabriek 
min of meer los van de toestand thuis of in het eigen dorp en maakt men zich 
niet zo druk over de toepassing van kasteregels in de fabriek. 

Informatie van de arbeiders over de precieze situatie in hun industrieën waar 
vele honderden mensen werken, is vaak tegenstrijdig. Duidelijk is dat de achter­
stelling in ieder geval de Cakkiliyar geldt en ook in de drie of vier fabrieken, waar 
de achterstelling nog slechts enkele jaren geleden werd afgeschaft, betrof deze 
met name de Cakkiliyar en zeker niet alleen die leden van deze kaste die als vuil­
opruimers in de betrokken fabrieken werken. De eventuele achterstelling van de 
Paraiyar in kantines van fabrieken is voor mij een onduidelijke zaak. Slechts 
voor één van de vier genoemde fabrieken werd mij verteld, dat de Paraiyar 
er evenals de Cakkiliyar aparte bekers gebruiken in de overigens gemeenschap­
pelijke kantine. In één van de grootste spinnerijen van het district werden de 
Paraiyar omstreeks 1950 volkomen gelijkgesteld met de leden van hogere kasten ; 
met de Cakkiliyar gebeurde hier pas hetzelfde in 1962. De achterstelling van de 
Paraiyar werd, voor zover ze bestond, sneller opgeheven dan die van de Cakkili­
yar. Van een huidige of vroegere achterstelling van Pallar, Kuravar of enige an­
dere kaste is mij niets gebleken. 

De Cakkiliyar protesteren niet of nauwelijks tegen de situatie in de fabrieken 
waar nog discriminatie voorkomt. Ze schijnen bang te zijn voor ontslag, als zij 
hun mond open doen, en ze willen geen ruzie krijgen met leden van hogere kas­
ten. Uit de macht der gewoonte of zelfs door duidelijke minderwaardigheids­
gevoelens houden zij zich op een afstand. 

Ik krijg de indruk dat de kaste der arbeiders een grote rol speelt bij de groeps­
vorming in de kantines van fabrieken. Leden van hogere kasten bespreken wel 
werkproblemen met leden van lage kasten, maar persoonlijke gesprekken zijn 
volgens vrijwel alle informanten onmogelijk. Leden van hogere kasten en van 

124 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



lage kasten gaan niet zo gemakkelijk bij elkaar zitten voor zo maar een praatje. 
Dit laatste geldt vermoedelijk nog het sterkst voor contacten met Kuravar, 
Paraiyar en vooral Cakkiliyar (zie verder 5.6.1). 

4.8. DIENSTVERLENING 

In deze paragraaf besteed ik aandacht aan de patronen van dienstverlening 
door priesters, wassers en kappers, omdat deze werkzaamheden bijzonder 'kas-
tegevoelig' zijn en het dus interessant is te weten welke kasten door hen worden 
verzorgd en welke niet. In een kort overzicht bezie ik daarna in hoeverre kaste 
een rol speelt bij het werk van timmerlieden/smeden, goudsmeden en metse­
laars. 

4.8.1. De dienstverlening door priesters 
Brahmaanse priesters vinden we in deze streek slechts in de grote steden. 

Tijdens mijn verblijf in Irupatur werd in het dorp slechts éénmaal een beroep 
gedaan op een Brahmaan: een Kavuntan liet voor het huwelijk van zijn dochter 
een Brahmaan uit Sulur komen, kennelijk om indruk te maken op zijn omgeving. 
De Scheduled Castes hebben nog minder met de Brahmanen te maken dan de 
hogere kasten, maar zij erkennen hen wel als hoogste priesters. 

De Cakkiliyar van Irupatur erkennen de Tottiya Näykkar priester van de 
Vishnu of Perumäl tempels in het dorp en omgeving als 'guru', die door een 
kleine eredienst en het sprenkelen van heilig water rituele onreinheid kan weg­
nemen. In 1965 bijvoorbeeld keerde de Cakkiliyar priester van de Cakkiliyar 
Perumäl tempel na een langdurige afwezigheid terug in het dorp en hervatte 
zijn priestertaak na zich eerst door de Tottiya Näykkan te hebben laten reinigen. 
Als beloning voor zijn diensten ontvangt de Tottiya Näykkan vier anna (Rs. 
0.25), die de Cakkiliyar op de vloer leggen. Na er water over gegoten te hebben, 
raapt de Tottiya Näykkan het geld op. Als een nog hogere instantie erkennen de 
Cakkiliyar een Brahmaanse guru in Karamadai waarvan hun täsans de heilige 
tekens ontvangen en die bijzondere situaties van rituele onreinheid kan opheffen. 
De Cakkiliyar in Irugur riepen de hulp van een Brahmaanse priester in tijdens 
het Pattatalacci feest van 1965. Toen men de nieuwe beelden voor de Pattatalac-
ci tempel van het huis van de Kucavan naar de tempel bracht, werd bekend dat 
er een kind in de cêri was gestorven. Men liet de beelden daarom in de straat 
staan en begroef het kind. Een Brahmaan reciteerde mantras en hield bij de beel­
den een eredienst teneinde de 'tittu' als gevolg van het sterfgeval op te heffen. 
De Brahmaan ontving voor zijn diensten Rs. 5 - , kokosnoten en ongekookte 
rijst. Het voor de eredienst benodigde water bracht de Brahmaan zelf mee. 
Tijdens de eredienst keken de Cakkiliyar toe en raakten niets aan. Dit alles be­
treft de traditionele wijze waarop de laagste kasten een beroep doen op de Brah­
manen. Voorbeelden hiervan ben ik niet tegengekomen bij de andere Scheduled 
Castes, hetgeen niet te verwonderen is, aangezien de Pallar, Paraiyar en Kuravar 
in de door mij onderzochte dorpen en steden minder traditioneel zijn dan de 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 125 



Cakkiliyar en minder waarde hechten aan rituele reinheidsprincipes. 
Op verandering wijzen de door Brahmanen gesloten Cakkiliyar huwelijken in 

de nu opengestelde grote tempels, bijvoorbeeld in Perur. Een nog ingrijpender 
verandering betreft de aanwezigheid van een Brahmaanse priester bij een Pallar 
huwelijk in Irugur en bij een Kuravar huwelijk in Adutur, waarbij de rituelen 
plaatsvonden bij of zelfs in de huizen van de betreffende Pallar en Kuravar fa­
milies. Vooral het laatste geval geeft aan wat men thans met geld kan bereiken. 
Voor zijn eerste huwelijk in 1920 durfde de toen ook reeds rijke Kuravar var­
kenskoopman in Adutur geen Brahmanen voor de huwelijkssluiting uit te no­
digen, maar bij zijn tweede huwelijk enige jaren geleden en bij het tweede huwe­
lijk van zijn zoon traden Brahmanen uit Sulur als priesters op en werden Brah­
manen, Pantâram en Pillai als koks gebruikt! Mogelijk werden bepaalde voor 
de rituelen noodzakelijke attributen door de Brahmanen zelf meegebracht 
en aanvaardden zij als betaling slechts geld, ongekookte rijst en vruchten, maar 
dan nog ... In Coimbatore kennen we geen aparte groepen van 'degraded Brah-
mans'10, Brahmaanse priesters die uitsluitend diensten verlenen aan lagere kas­
ten, en als ik hier spreek van Brahmaanse priesters, dan zijn dit de priesters die 
ook hun diensten verlenen aan leden van hoge kaste. Ik verwacht dat het hierbij 
gaat om wat minder conservatieve en/of arme Brahmanen. 

De Pantâram van Irupatur geven de heilige as en bananen van de dagelijkse 
püjä in de Märiyamman tempel tegen betaling slechts aan Brahmanen, Kavun­
tar, Pillai en Ainüttän Cettiyär (zie 4.5). Van deze kasten, en dan wel in het bij­
zonder van de Kavuntar, voelen zij zich de priesters. Alle andere kasten heb­
ben eigen priesters voor de erediensten thuis of in de eigen tempels, of zij laten 
de priesterfuncties over aan kasteoudsten. Aangezien de priesters verbonden 
zijn aan bepaalde heiligdommen, zal iedereen die een püjä wil laten houden voor 
de godheid van een bepaalde tempel of heiligdom een beroep moeten doen op de 
daaraan verbonden priester. Iedereen kan te allen tijde aan de priester, verbon­
den aan een bepaald heiligdom, vragen een püjä te verrichten. Cakkiliyar kun­
nen een Pantâram vragen tegen betaling een püjä te verrichten in bijvoorbeeld de 
Märiyamman tempel en Kavuntar kunnen een Cakkiliyar pücäri vragen tegen 
betaling een püjä op te dragen aan bijvoorbeeld de godin Pattatalacci. Maar bij 
deze dienstenverlening worden zeker bepaalde gedragsregels in acht genomen, 
afhankelijk van het verschil in kastestatus tussen de betreffende priester en de­
gene aan wie hij zijn diensten verleent. Toch is het beroep, dat de lage kasten 
doen op de Pantâram, Uppiliya Näykkar of Tottiya Näykkar priesters heel be­
perkt en de leden der hogere kasten hebben slechts iets te maken met Pallar 
pücäris i.v.m. het Vêtacami tempelfeest en met de Cakkiliyar pücäris i.v.m. het 
Pattatalaccifeest1 *. Het is niet voor niets dat de vier Scheduled Castes een uitge­
breid scala van eigen tempels bezitten en in het geval van Pallar en Cakkiliyar 
steeds twee 'stel' priesters12. 

De Pantâram, Uppiliya Näykkar en Tottiya Näykkar zijn niet bereid ere­
diensten te leiden in de heiligdommen van kasten lager dan Ottar, dus in de 
praktijk van Irupatur niet in de tempels en heiligdommen der Scheduled Castes 

126 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



en zij zijn niet bereid huisrituelen te leiden bij kasten van wie men geen gekookt 
voedsel of water accepteert en in wier huizen zij niet kunnen komen (zie para­
graaf 5.1.1 en 5.3.). 

Opmerkelijk is het verhaal betreffende de priesterwisseling bij de Perumäl 
tempel der hogere kasten die in het dorp voor de lagere school staat. Ongeveer 
vijftien jaar geleden vervingen de Kavuntar de Tottiya Näykkar priester van 
deze tempel door de Pantäram. Volgens de zoon van de toenmalige Tottiya 
Näykkar priester gebeurde dit, omdat zijn vader door de drukke werkzaam­
heden in Perumäl tempels van andere dorpen geen püjä's kon verrichten op de 
door de Kavuntar gestelde tijden. Volgens de Pantäram echter was dit gebeurd, 
omdat de Nàykkan in Irugur op het voorhoofd van een gestorven Pallar täsan 
het Vishnu teken had aangebracht en weer verwijderd. De Kavuntar vonden het 
niet juist dat een priester van hun tempels een dergelijke dienst verleende aan 
een Pallan, ook al was hij dan een täsan, een man met de tekens van de gong en 
de kinkhoorn op zijn borst. De gebeurtenissen bleken verder moeilijk te recon­
strueren. 

Cakkiliyar en Pajlar maken vrijwel geen gebruik van eikaars priesters en als 
dat wel het geval is, dan blijkt duidelijk dat de Pallar een kaste vormen met een 
hogere status dan de Cakkiliyar. Zo weigert de Pajlar pücäri tijdens het Vëta-
cämi feest heilige as aan te brengen op het voorhoofd van Cakkiliyar. Omge­
keerd staan Pajlar tijdens het Pattatalacci feest niet toe, dat de Cakkiliyar pücäri 
as op hun voorhoofd aanbrengt en weigeren zij het heilig water te drinken. Pallar 
en Cakkiliyar kunnen we bepaald niet over één kam scheren. Cakkiliyar en om­
standers van hogere kasten waren respectievelijk ontroerd en onthutst toen ik, 
en daardoor ook mijn Mutaliyär tolk, tijdens het Pattatalacci feest wel het hei­
lige water van de Cakkiliyar pücäri aanvaardde en dronk. 

Ook buiten Irupatur doen de Scheduled Castes slechts zelden een beroep op 
priesters van hoge kasten. De Pallar en Cakkiliyar bezitten er steeds eigen pries­
ters en dit is ook het geval voor die Paraiyar kastegroepen die, naast Christenen, 
een omvangrijk aantal Hindoes tellen. 

Een wel zeer uitzonderlijke concessie aan de hogere kasten vinden we, zoals 
reeds besproken, bij de Tottiya Cakkiliyar van Sulur. Reeds enige tientallen 
jaren heeft hun Madurai Vïran tempel een Pantäram als priester, omdat er, zo 
vertelt men, veel Kavuntar naar het tempelfeest van deze god komen en er met 
een Pantäram als priester heilige as aan iedereen kan worden gegeven. Dit staat 
wel in schrille tegenstelling tot de situatie in Irupatur, waar de Pantäram zich 
beperken tot enige goede raad betreffende het gebruik bijvoorbeeld van een 
nieuwe tempellamp. De Pantäram van Irupatur gaan niet naar de Pattatalacci 
tempel; zij verrichten slechts een püjä in de Märiyamman tempel voor nieuwe 
aarden beelden of een nieuw draagbeeld voor Pattatalacci. Alle tempeldeuren 
zijn daarbij geopend, opdat er een direct contact mogelijk is tussen de godin 
Märiyamman en de te zegenen nieuwe beelden die de Cakkiliyar voor de tem­
pelingang plaatsten. De situatie in Nesavur staat in tussen die van Sulur en Iru­
patur wat betreft de bemoeienis van Pantäram met Cakkiliyar. Hier immers 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 127 



geven de Pantäram tijdens het Pattatalacci feest voortdurende assistentie en in­
structies aan de Cakkiliyar pücäri bij de püjä's in de tempel, het decoreren van 
de nieuwe draagbeelden en het doden van het offerdier na het aanbrengen van de 
ogen op de nieuwe beelden. 

4.8.2. De dienstverlening door wassers 
De Canku Vannär van Irupatur wassen voor alle kasten van het dorp, behal­

ve voor de vier lage kasten. Alleen ten aanzien van de Näcuvar passen zij een 
kleine restrictie toe: deze moeten in tegenstelling tot leden van andere kasten 
hun was zelf brengen. De Vannär beweren dat zij vroeger niet voor de Kömutti 
Cettiyär wasten, maar het is moeilijk na te gaan of dit zo is, en zo ja, wanneer er 
in die situatie verandering optrad. De Kavuntar blijken niet altijd goed op de 
hoogte te zijn van het doen en laten van hun Vannär en het komt nogal eens 
voor, dat zij veronderstellen dat de Vannär niet wassen voor Kömutti Cettiyär 
en Valaiyar. Het is opvallend dat de Vannär zich krachtig verzetten tegen de 
mening, dat de Valaiyar als kaste een lagere positie zou innemen dan zijzelf, 
een gedachte die nogal eens uitgesproken wordt door leden van hogere kasten 
(zie 3.2). Toen ik de in de toepassing der kasteregels vrij conservatieve Vannär 
hiervan vertelde, reageerden zij zelfs enigszins boos : 'Als de Kavuntar denken, 
dat de Mutturäjä küttam lager is dan wij, dan hebben de Kavuntar het mis. Wij 
wassen voor de Valaiyar en verlenen ook diensten bij hun ceremoniën.' (zie ook 
6.2.3). 

De onderzoeker moet er rekening mee houden, dat in de antwoorden op vra­
gen betreffende de dienstverlening door diverse kasten, of in het algemeen be­
treffende de kasteregels die men in acht neemt, vaak in de eerste plaats de kaste-
ordening naar voren komt zoals de informant in kwestie die meent te constate­
ren of graag zou zien. De onderzoeker mag er zeker niet vanuit gaan dat de in­
formanten op de hoogte zijn van de werkelijke situatie, of die eventuele kennis 
verwoorden in hun antwoorden. Dit blijkt bijvoorbeeld duidelijk uit het ant­
woord van een Kavuntar boer op mijn vraag voor wie de Vannär niet wassen: 
'Onze Vannän wast niet voor Cakkili, Paraiyan, Kuravan, Pallan, Valaiyan, 
Kömutti en Mohammedanen. Hij wast wel voor Näcuvan, Ottan, Kucavar en 
Äcäri, maar die moeten hun was bij hem brengen.' De onderzoeker, wiens dag­
taak het is op de hoogte te komen en te blijven van feitelijke situaties en gebeur­
tenissen in een dorp en die contacten onderhoudt met de verschillende in het 
dorp aanwezige kastegroepen, is na verloop van tijd over bepaalde onderwer­
pen vaak beter geïnformeerd dan tal van dorpelingen. Voor een India's dorp 
met zijn vrij gesloten kastegroepen en wijken geldt dit vermoedelijk in hogere 
mate dan voor dorpen met een minder strakke stratificatie en minder gesegmen­
teerd karakter. 

Het aantal kasten aan wie de Vannär diensten verlenen door bij ceremoniën 
kleden te spreiden en aanwezig te zijn met toortsen is kleiner, dan het aantal 
voor wie zij wassen : zij verlenen deze diensten niet aan de vier Scheduled Castes, 
Näcuvar en Äcäri. Ook vinden we hen niet bij ceremoniën van de Brahmanen, 
omdat deze geen leden van 'Shudra' kasten bij hun rituelen en ceremoniën toe-

128 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



laten. De Kömutti Cettiyär wensen evenals de Brahmanen geen gebruik te ma­
ken van de Vannär voor de verlening van deze diensten bij ceremoniën en de 
Vannär op hun beurt denken er niet aan deze diensten aan hen te verlenen. 

In de dorpen rond Irupatur is de situatie nagenoeg dezelfde als in Irupatur: 
de Canku Vannär wassen er niet voor de leden der Scheduled Castes. In de ste­
den zijn wasserijen waar men de vuile kleding kan brengen en waar men niet 
naar kaste vraagt. De niet zeer armen maken hier zeker gebruik van o.a. voor 
tijdens de menstruatie gedragen kleding. 

Slechts de Pallar, Paraiyar en Cakkiliyar bezitten hun eigen subkasten van 
wassers, al is er van deze afdelingen geen enkele vertegenwoordiger in het dorp 
aanwezig13. In de Pallar wijk vinden we nog het huis, dat de Pallar lieten bou­
wen voor een wasser. De laatste wasser vertrok ongeveer in 1956, vermoedelijk 
omdat hij te weinig werk had ; het is voor de Pallar industrie-arbeiders een kleine 
moeite om langs een wasserij in de stad te gaan ('Daar gebruiken ze zeeppoe­
der'), en het is zeer de vraag of de wasser neutraal kon blijven bij de eeuwige 
factiestrijd der Pallar (zie voor deze factiestrijd Deel II : Politieke positie). De 
Pallar maken thans geen gebruik van wassers voor het reinigen van kleding. Een 
enkele maal laat men in verband met de geboorte van een kind, een eerste men­
struatie ceremonie, een huwelijk of een begrafenis een Pallar Vannän uit Irugur 
komen. 

De Paraiyar van Irupatur en Kilakkupalayam maken bij ceremoniën gebruik 
van de diensten van de Paraiyar Vannän uit Sulur, die hen van tijd tot tijd be­
zoekt. 

De Cakkiliyar in Irupatur zouden een beroep kunnen doen op hun wassers in 
Sulur en Singanallur, maar dat gebeurt alleen in uitzonderingsgevallen bij cere­
moniën die men 'duur' wil uitvoeren. Opmerkelijk is het verhaal van Cakkiliyar 
in Nesavur, dat enkele jaren geleden bij hen regelmatig een Vannän uit Sulur 
kwam, die geen Cakkiliyar Vannär was. Ik acht het mogelijk dat een Vannän 
van hogere kaste uit de stad op deze wijze zijn inkomsten trachtte te vergroten. 
Geld vergoedt veel, vooral als de naam in het eigen dorp of de stad er niet onder 
lijdt. 

4.8.3. De dienstverlening door kappers 
Is het bij de wassers zo, dat zij hun diensten slechts weigeren aan de vier 

Scheduled Castes, bij de kappers is de situatie iets meer complex, hoewel we ook 
bij hen kunnen constateren, dat kappers die werken voor de midden en hoge 
kasten hun diensten weigeren aan de Scheduled Castes. 

In Irupatur zijn twee hogere Näcuvar kasten : de Velläla of Konku Näcuvar 
en de Vêttuva Näcuvar, waarbij de eerste een hogere positie inneemt dan de 
laatste. Op een enkele uitzondering na houden de Velläla Näcuvar in Irupatur 
vast aan de regel, dat zij uitsluitend diensten verlenen aan Brahmanen, Kavun-
tar, Pillai, Ainüttän Cettiyär, Pantäram en Kucavar. Zie tabel 10. De Vêttuva 
Näcuvar, dus de kappers van de in Irupatur niet aanwezige Vêttuva Kavuntar, 
verlenen hun diensten aan de twee Näykkar kasten, Mohammedanen, Ottar, 
Valaiyar, Vannär en Kömutti Cettiyär. Steeds meer mensen laten zich thans in 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 129 



de stad knippen waar dit, volgens hun zeggen, veel beter gebeurt dan in het dorp. 
Deze verminderde klandizie, het grote aantal in het dorp aanwezige kappers14 

en het verzwakken van de rituele reinheidsprincipes hebben ertoe geleid, dat 
zeker één, mogelijk zelfs twee, Velläla Näcuvar ertoe zijn overgegaan diensten 
te verlenen aan alle hoge en midden kasten met uitzondering van de Vannär; 
zelfs de Äcäri, die eigenlijk de niet in het dorp aanwezige Päntiya Näcuvar als 
kappers hebben, worden door hem - of hen - geknipt en geschoren. Het betreft 
hier een zeer recente ontwikkeling, zoals blijkt uit verklaringen van Valaiyar, 
dat zij tot ongeveer 1955 slechts gebruik konden maken van de diensten van de 
Vêttuva Näcuvar. 

TABEL 10. De kasten die zich kunnen laten knippen en/of laten knippen door de verschillende 
in Irupatur aanwezig Näcuvar ( + : dienstverlening; — : geen dienstverlening). 

Velläla Näcuvar Velläla Näcuvar Vêttuva PaUar 
(traditioneel) (dissident) Näcuvar Näcuvar 

Aantal kappers 4 à 5 l à 2 

Kasten 
Brahmanen 
Kavuntar 
Pillai 
Ainüttän Cettiyâr 
Pantäram 
Uppiliya Nâykkar 
Tottiya Nâykkar 
Äcäri 
Kucavar 
Mohammedanen 
Ottar 
Valaiyar 
Vannär 
Kômutti Cettiyâr 
Pallar 
Kuravar 
Paraiyar 
Cakkiliyar 

+ 
+ 
+ 
+ 
+ 
— 
— 
— 
+ 
— 
— 
-
— 
— 
— 
— 
— 
— 

+ 
+ 
+ 
+ 
+ 
+ 
+ 
+ 
+ 
+ 
+ 
+ 
— 
+ 
— 
— 
— 
-

— 
— 
— 
-
— 
+ 
+ 
+ ? 
— 
+ 
+ 
+ 
+ 
+ 
— 
— 
— 
— 

Ik heb geen systematische analyse gemaakt van de klanten van hoge kaste van 
de van het traditionele patroon afwijkende Velläla Näcuvan. Het is niet onmo­
gelijk, dat uit een dergelijk onderzoek zou blijken, dat deze klanten behoren tot 
weinig conservatieve kleine boeren, industrie- en landarbeiders. De mensen die 
ik bij deze Näcuvan ontmoette, behoren in ieder geval wel tot deze categorie. 

Als men zich heeft laten knippen, neemt men, voordat men zijn huis betreedt, 
een bad. Naast de letterlijke reinigende functie heeft dit bad zeker ook de func­
tie van een rituele reiniging. Doorgaans wordt deze tweede functie ontkend (zie 
3.2). Maar de wijze waarop men de noodzakelijkheid ervan beklemtoont en de 
schok die het velen gaf, toen zij merkten, dat ik niet onmiddellijk na het knippen 

130 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



een bad had genomen, wijzen in de richting van rituele reiniging. Deze traditie 
van rituele reiniging maakt het knippen van leden der middenkasten door de 
Velläla Näcuvar voor veel leden van bijvoorbeeld de Kavuntar kaste minder 
ernstig. Op mijn vraag aan één van de meer conservatieve Velläla Näcuvar of 
het knippen van bijvoorbeeld Näykkar 'tïttu' zou geven luidde het antwoord : 
'Het niet knippen van de Näykkar heeft niets met tittu te maken. Het zou niet 
slecht zijn het te doen, maar het is nu eenmaal onze gewoonte niet de Näykkar 
te knippen. Het is niet onmogelijk, dat de Kavuntar zich er tegen zouden ver­
zetten, als we het wel deden.' Vrees voor de Kavuntar speelt kennelijk een rol bij 
het voortzetten van de kastetraditie. Het is niet 'slecht' de Näykkar te knippen, 
dat wil zeggen het brengt (thans?) geen rituele onreinheid met zich voor een 
Velläla Näcuvan en het werpt niet werkelijk een blaam op de gehele kastegroep. 

De Velläla Näcuvar kunnen we het 'manusje-van-alles' van de Kavuntar 
noemen : bij iedere bijeenkomst van de Kavuntar dient een Näcuvan aanwezig 
te zijn voor het opknappen van karweitjes. De Näcuvan is de boodschapper die 
bij de Kavuntar panchäyats mensen uit het dorp ophaalt, waarmee de Kavuntar 
willen spreken; hij wordt uitgestuurd om familieleden en kennissen uit te nodi­
gen voor familieceremoniën15. Bij gotrambijeenkomsten of familieceremoniën 
zamelt hij het geld in en brengt het naar de man die het geld administreert, waar­
bij hij de naam van de schenker en het bedrag afroept. Bij Kavuntar huwelijken 
reciteert de Näcuvan bepaalde gedichten. Na een gezamenlijke maaltijd ter ge­
legenheid van een ceremonie ruimt hij soms ook de bananebladeren op. In min­
dere mate maken ook de Brahmanen, Pillai, Ainüttän Cettiyär, Pantäram en 
Kucavar op vergelijkbare wijze van zijn diensten gebruik, maar het zijn toch 
vooral de Kavuntar die de Näcuvar, evenals de Vannär, beschouwen als een 
kaste die direct aan hen ondergeschikt is. Bij een Kavuntar panchäyat bleek, dat 
enkele Kavuntar het uit het tempelfonds geleende geld niet terugbetaalden. On­
middellijk kwam toen het voorstel om de Näcuvar en Vannär op te dragen niet 
langer diensten te verlenen aan deze onverlaten, tot het geleende geld terugbe­
taald zou zijn. Kavuntar met een wat meer realistische kijk op de huidige situa­
tie verwierpen dit voorstel, omdat het effect nihil zou zijn, aangezien de schul­
denaren voor de diensten van kappers en wassers bepaald niet afhankelijk zijn 
van deze kasten in Irupatur. 

In het dorp is het ook de gewoonte, dat de Näcuvar, vooral de Velläla Ka­
vuntar Näcuvar, naast knippen, scheren en het vervullen van functies bij familie 
en kasteaangelegenheden, schapen en geiten doden en villen bij ceremoniële ge­
legenheden; zelfs de Kavuntar slager laat het doden en villen van schapen en 
geiten over aan een Velläla Näcuvan. Het doden van offerdieren door de Velläla 
Näcuvar is niet aan een kaste gebonden; zij doen het bijvoorbeeld ook bij de 
Pattatalacci en Muniyappicci tempelfeesten der Cakkiliyar, die tijdens deze 
feesten zelf geen dieren mogen doden. Aangezien er in het dorp bij tal van ge­
legenheden (tempelfeesten, offers aan bloedgoden als Märiyamman en Karup-
paraiyan, aan het begin van het verwerken van rietsuiker, of bij het uitgraven 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 131 



van waterputten) schapen of geiten worden geofferd en de Nâcuvarin ieder geval 
de huid van het offerdier krijgen, is deze functie een niet onaanzienlijke bron 
van inkomsten. 

Het doden en villen van schapen en geiten, het houden van varkens, het knip­
pen en scheren en het vooral voor Kavuntar fungeren als loopjongens, zijn er de 
oorzaak van dat de Velläla Näcuvar tezamen met de Vannär als wassers van 
tijdens de menstruatie gedragen kleding, behoren tot de lage midden kasten. 
Door hun zeer afhankelijke positie en de lokale interpretatie van de Hindoe 
Great Tradition zijn zij (ritueel) 'onrein', maar niet 'zeer onrein'. 

Van de vier Scheduled Castes bezitten slechts de Pallar een eigen kapper, een 
Cöliya Pallan. Door de verdeling van de Pallar in twee elkaar bestrijdende fac­
ties, heeft deze Näcuvan slechts de klandizie van de leden van de partij waartoe 
hij behoort en laten de leden van de 'Pücäri' factie zich door hogere Näcuvar 
knippen in de winkels van bijvoorbeeld Merkupalayam of Peelamedu. Deze 
Pallar Näcuvan speelt ook slechts een rol bij de ceremoniën van de leden van 
zijn factie; de 'Pücäri' factie schijnt in bepaalde gevallen wel eens een beroep te 
doen op de Pallar Näcuvar uit Rasipalayam. De Pajlar Näcuvan kan zijn dien­
sten aan geen enkele andere kaste dan de Pallar verlenen. 

De Kuravar vormen een numeriek zwakke kaste, waarvan de leden zeer ver­
spreid wonen en zij bezitten dan ook geen afdelingen, die aan hen diensten ver­
lenen. Zij vormen de enige kaste in Irupatur die geen beroep kan doen op welke 
soort wassers of kappers dan ook in of buiten Irupatur. Zij kunnen thans te­
recht in de kapperswinkels langs de hoofdweg naar Coimbatore of in Sulur, 
waar men hen niet herkent of zegt niet te herkennen. 

De Paraiyar hebben een eigen kapper in Sulur die zo nu en dan langs komt. 
Ik krijg echter de indruk, dat men meer en meer naar winkels van hogere Nä­
cuvar buiten Irupatur gaat en dat men de eigen kappers ook bij ceremoniën 
bijna niet meer laat komen. 

In de Cakkiliyar cëri verschijnt regelmatig een kapper waarvan ik de kaste 
niet heb kunnen vaststellen, maar die in ieder geval geen Cakkiliyar is. Deze 
jongeman vertelt een Velläla Kavuntan te zijn uit een dorp bij Erode. Als wees 
zou hij op zevenjarige leeftijd door een Velläla Näcuvan in huis zijn genomen en 
nu uitsluitend voor Cakkiliyar werken. Het is duidelijk, dat dit verhaal weinig 
geloofwaardig is. Ik ken de Velläla Kavuntar kastegroep waaruit deze man zegt 
voort te komen en ik acht het onwaarschijnlijk, dat deze Kavuntar een lid van 
hun kaste zouden laten adopteren door een Näcuvan. Hebben we hier wellicht 
te doen met de zoon van een Velläla Kavuntan en een ongehuwde Näcuvar 
vrouw? 

Ik krijg de indruk, dat de aparte kappers voor Pallar en Paraiyar evenals de 
aparte wassers langzamerhand verdwijnen, omdat Pallar en Paraiyar door hun 
huidige beroepen geografisch vrij mobiel zijn en daardoor gebruik kunnen ma­
ken van de diensten van kappers in de steden en in de plaatsen langs de hoofd­
wegen. De Pallar en Paraiyar van Sulur en Irugur vertellen, dat zij in alle kap­
perszaken van deze steden terecht kunnen. Mogelijk is dit wat overdreven, maar 

132 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



ik neem aan dat de discriminatie in de kapperszaken ten aanzien van hen snel 
verdwijnt, mede door de sterke concurrentie onder de Nâcuvar. De Paraiyar 
van Kilakkupalayam wagen het nog niet naar de kapperswinkeltjes langs de 
hoofdweg in het te nabije Merkupalayam te gaan, maar zij gaan wel vrijelijk 
naar die in Sulur of Peelamedu. 

Het is mij niet duidelijk of de Cakkiliyar voorheen een duidelijke Nâcuvar 
sectie bezaten. Door de slechte economische toestand der Cakkiliyar zal het 
aantal eigen beroepskappers steeds zeer beperkt zijn geweest. Waarschijnlijk 
speelden de kappers ook geen rol bij Cakkiliyar ceremoniën. Ook in de steden 
weigeren vele hogere Nâcuvar diensten te verlenen aan Cakkiliyar en durven de 
laatsten ook niet naar de hogere Nâcuvar te gaan. Slechts in de steden Sulur en 
Peelamedu kon ik vaststellen, dat enkele kapperszaken Cakkiliyar toelaten en 
ook in Coimbatore zal dit het geval zijn. Doordat de economische positie van 
tal van Cakkiliyar thans wat verbetert en zij toch in veel dorpen en steden geen 
beroep kunnen doen en/of doen op hogere Nâcuvar in de eigen woonplaats of 
in andere plaatsen, worden zij tot een werkterrein voor een nieuwe categorie 
kappers. In Irupatur troffen we bij hen reeds een kapper aan van onbekende af­
komst. In Nesavur komt in de Cakkiliyar cëri regelmatig een kapper waarvan de 
kaste mij eveneens onduidelijk is. Hij komt uit Peelamedu en 'spreekt Tamil als 
de Kavuntar'. Wellicht is het de Pillai die in Peelamedu voor de Cakkiliyar 
werkt. In deze stad bezitten de Cakkiliyar twee kappers, de genoemde Pillai en 
een Malayali, die beide zijn getrouwd met Cakkiliyar meisjes en in de cëri wo­
nen. 

In verband met de grote concurrentie tussen de kappers, de verzwakking van 
de rituele reinheidsprincipes en groeiende onverschilligheid van de dominante 
kasten in deze kwesties, geloof ik dat de tijd nabij is, voor zover niet al gearri­
veerd, dat hogere Nâcuvar buiten de eigen woonplaats diensten gaan verlenen 
aan Cakkiliyar of andere lage kasten. Zij die in een bepaalde nederzetting hun 
diensten verlenen aan b.v. Cakkiliyar, kunnen daar niet tezelfdertijd leden van 
andere Scheduled Castes, laat staan leden van hogere kasten, knippen en/of 
scheren. 

4.8.4. Overige dienstverlening 
Tot slot besteden wij enige aandacht aan een aantal kasten van handwerkslie­

den en bezien we in hoeverre zij het werken voor bepaalde kasten (moeten) ver­
mijden omdat zij hun huizen of wijken niet willen betreden of de leden van die 
kasten niet willen aanraken. 

De Äcäri goudsmeden zeggen in het algemeen geen Kuravar, Paraiyar en 
Cakkiliyar aan te willen raken en dit zou tot gevolg hebben, dat zij niet aanwezig 
zijn bij de oordoorborings-ceremonie voor jonge kinderen behorende tot deze 
drie kasten. Zij hebben er geen bezwaar tegen bij Pallar de oren van de kinderen 
te doorboren in een Paljar tempel of op de binnenhoven van de huizen. Alleen 
de Cakkiliyar geven toe, dat de Äcäri goudsmid niet bereid is naar deze cere­
monie te komen en dat de maternale oom van de jongen of het meisje het oor-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 133 



prikken verricht. Kuravar en Paraiyar beweren echter, dat de Àcâri wel bij hen 
komt en dat zij hem de traditionele Rs. 1,25, een kokosnoot en bananen betalen. 
Tijdens mijn aanwezigheid in Irupatur werd bij de Kuravar, Paraiyar en Cakki-
liyar geen enkele oordoorboringsceremonie uitgevoerd, hoewel er zeker wel 
kinderen waren, die er voor in aanmerking kwamen. Ik kan dus niet uitmaken 
welke uitspraak de juiste is. Het is mogelijk dat de goudsmid thans voor deze 
ceremonie naar Kuravar en Paraiyar gaat, maar vooral in het geval van de laat­
ste kaste kan ik het moeilijk geloven. Echter, geld doet wonderen en de Goud­
smeden in Irupatur zijn arm.... Aan de andere kant krijg ik de indruk, dat deze 
ceremoniën in verband met de hoge kosten waarmee zij gepaard gaan, zeldzaam 
zijn bij de leden van deze drie kasten en in het algemeen bij de armen. Bij de 
kosten moeten we niet alleen denken aan de aanschaf van de juwelen, maar ook 
het gedurende langere of kortere tijd huisvesten van familieleden en de kostbare 
maaltijden aan tientallen mensen. Tijdens mijn aanwezigheid vonden enkele 
van deze ceremoniën plaats bij de Kavuntar en ik was ook in de gelegenheid er 
een bij te wonen bij de Vannär en de Pallar. Een steeds groter aantal mensen 
organiseert deze ceremonie niet meer voor zijn kinderen, hoewel men het wel 
zou kunnen bekostigen. 

Bij de Acari timmerlieden/smeden vinden we verschillen in attitude ten aan­
zien van het werken voor Scheduled Castes. Het verrichten van werkzaamheden 
aan nieuwe huizen kan men voor iedereen en overal doen en het verrichten van 
reparaties aan oude huizen van Pallar en Kuravar zou ook geen probleem vor­
men. De verschillen betreffen de reparaties aan bewoonde Paraiyar en Cakkili-
yar huizen. Eén van de drie belangrijke Äcäri timmerlieden zegt, dat hij zou 
weigeren dergelijke reparaties te verrichten : 'Als Paraiyan of Cakkili in oude 
huizen iets willen repareren, dan moeten ze het hout bij mij brengen. Ik maak 
dan wel wat ze willen hebben en dan moeten ze het zelf maar plaatsen.' De twee 
andere Äcäri zeggen wel bereid te zijn om zelfs in de huizen reparaties uit te 
voeren. Wel zou dan hun eis zijn, dat alle eigendommen van Paraiyar of Cakki-
liyar uit het huis verwijderd moeten zijn voordat ze er binnen gaan. Spontaan 
merkten ze op, dat ze na dergelijke arbeid een volledig bad zouden nemen, voor­
dat ze hun eigen huizen betreden. Buiten Irupatur wordt door Cakkiliyar en 
Paraiyar ontkend, dat de timmerlieden niet of alleen onder bepaalde voorwaar­
den reparaties aan hun huizen zouden kunnen verrichten. Ik heb hun uitspraken 
niet kunnen controleren. 

Cakkiliyar in de dorpen en steden en Paraiyar in de dorpen zijn meestal te arm 
om een beroep te kunnen doen op beroepstimmerlieden en uitspraken betreffen­
de de dienstenverlening door Äcäri timmerlieden zijn nauwelijks gegrond op 
werkelijke ervaring. 

Zowel de oudere als de jongere Ottar metselaars/steenhouwers zijn het erover 
eens, dat zij geen huizen bouwen voor of reparaties verrichten aan huizen van 
Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar, wat de leden van deze kasten ook zouden wil­
len betalen voor deze diensten. De Ottar zijn het er ook over eens, dat zij tot 

134 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



voor enige tientallen jaren ook niet voor de Pallar werkten : 'We konden nog 
niet tot de drempels voor hun huizen gaan en als we dat wel deden dan werden 
we door onze kastepanchäyat beboet.' Hoewel de Paljar thans zelf goede met­
selaars bezitten, wordt er zo nu en dan wel door Ottar gebouwd, al of niet te­
zamen met Pajlar metselaars. Toch zijn er ook nu nog Ottar en zelfs zeer jonge 
die zeggen, dat ze niet willen meewerken aan de bouw van huizen voor Cakkili-
yar, Paraiyar, Kuravar, Pallar en Valaiyar. De bouw van tempels staat buiten 
het hier besprokene. De Ottar helpen zeker wel mee aan de bouw van godshui­
zen, zelfs voor Cakkiliyar. 

Evenals dat voor de Äcäri timmerlieden het geval is, wordt buiten Irupatur 
door leden van Scheduled Castes als Paraiyar en Cakkiliyar verteld, dat Ottar 
wel bereid zijn mee te werken aan de bouw van hun huizen. Ook in dit geval zijn 
de antwoorden meestal niet gebaseerd op werkelijke ervaringen. Men geeft zelf 
ook toe weinig gebruik te maken van de diensten van Ottar, omdat deze werklie­
den en het materiaal dat zij gebruiken te duur zijn. Maar men houdt vol dat de 
Ottar wel bereid zijn bijvoorbeeld echte cementvloeren te maken. Ik moet hier­
bij opmerken, dat de hogere kasten de Ottar zeker ook wel gebruiken voor de 
bouw van 'mud walls', muren opgetrokken uit grove brokken kalksteen en 
modder, die daarna gewit worden. Is het dus wellicht zo, dat enkele Ottar wel 
bereid zijn tot de aanleg van door de schaarste der grondstoffen werkelijk dure 
cementvloeren en goed gemetselde muren bij leden van zeer lage kasten? Wat 
betreft het witten der muren, bijvoorbeeld voor het Ponkal feest in januari, kun­
nen we aannemen dat de Ottar vrouwen dit in Irupatur en daarbuiten niet doen 
voor de Scheduled Castes en het is zelfs de vraag of zij het wel doen voor Van-
när, Näcuvar en Valaiyar. Het controleren van deze kwestie was niet mogelijk 
omdat alleen de rijkere leden der hogere kasten niet zelf witten en dit tegen beta­
ling laten doen door Ottar vrouwen. 

Uit het voorgaande blijkt, dat de Äcäri goudsmeden en timmerlieden en de 
Ottar metselaars althans in woorden (ook die zijn 'werkelijkheid'!) een duidelijk 
onderscheid maken tussen de Pallar enerzijds en de Cakkiliyar anderzijds. Voor 
het middenveld tussen deze twee kasten merken we op, dat slechts de timmerlie­
den de Kuravar plaatsen aan de zijde der Pallar; de Paraiyar verwijst men steeds 
naar de positie der Cakkiliyar. Het beeld waarin men de Kuravar enigszins naar 
de zijde der Pajjar laat hellen en de Paraiyar naar de Cakkiliyar is in overeen­
stemming met de resultaten van onderzoekingen in andere sferen; men denke 
aan de situatie in bijvoorbeeld de café's (4.7.1). De opmerkingen der Ottar ver­
sterken de indruk dat er ten aanzien van de Pallar sprake is van een verandering 
in die zin dat de achterstelling vermindert. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 135 



5. DE SOCIALE POSITIE DER S C H E D U L E D CASTES (II) 

5.1. REGELINGEN BETREFFENDE HET ACCEPTEREN VAN VOEDSEL EN 

WATER, HET TEZAMEN ETEN, EN HET AANRAKEN VAN 

KOOK- EN EETGEREI. 

5.1.1. Het accepteren van voedsel en water 
Giften zonder compensatie in vergelijkbare goederen of geld veroorzaken een 

asymmetrische relatie waarbij de hoger geplaatste de door zijn schenkingen 
verkregen status in veel gevallen in macht kan omzetten. Dit is geen typisch 
India's verschijnsel : in meer of minder uitgesproken vorm treffen we het aan in 
veel maatschappijen met een zekere mate van complexiteit. Bij het geven en ver­
krijgen van status via goederentransacties wordt in het Hindoeïstische India 
grote waarde gehecht aan het geven en ontvangen van voedsel en water. Evenals 
in vele andere gebieden van de wereld bezitten deze voedseltransacties buiten de 
commerciële sfeer een zekere geladenheid die we, als het India betreft, reeds snel 
'ritueel' noemen. 

In Irupatur maakt men bij de evaluatie van de statusrelevantie van de voedsel-
en watertransacties onderscheid tussen ongekookt voedsel1, water, gekookt 
voedsel2 en voedsel dat na de maaltijd overblijft op de bananebladeren. De aan­
vaarding van ongekookt voedsel (b.v. vruchten, graan of zelfs meel) is het ruimst 
en de restricties voor het accepteren van voedselresten zijn het meest stringent. 

In deze paragraaf zal ik allereerst een beschouwing wijden aan de gegevens 
verkregen door interviews, waarbij de nadruk zal liggen op de aanvaarding van 
gekookt voedsel en water. Hierbij ga ik uit van het model dat dit al of niet ac­
cepteren kaste-relevant is, d.w.z. wordt bepaald door kasteregels. Daarop volgt 
een nadere analyse der voedsel- en watertransacties aan de hand van vele ge­
sprekken en eigen waarneming. Bij deze analyse houd ik het oog gericht op de 
belangrijke publikatie die MCKIM MARRIOTT (1968) aan deze materie wijdde. 
Het is daarbij de vraag in hoeverre deze transacties kaste-relevant zijn. 

Bezien we allereerst de twee uitersten van het aanvaardings-continuüm, dan 
constateren we ten aanzien van ongekookt voedsel, dat iedereen zegt dit van 
alle kasten te kunnen aanvaarden. Het blijkt ook dat zelfs Cakkiliyar pannaiyâls 
graan als betaalmiddel gebruiken. Iets anders lijkt mij de situatie ten aanzien 
van het accepteren van giften in de vorm van ongekookt voedsel (b.v. het accep­
teren van een banaan tijdens een ceremonie) of handel in dergelijk voedsel. Ik 
meen dat er dan een grote aarzeling bestaat ten aanzien van Kuravar, en voor­
al Paraiyar en Cakkiliyar3. Men vindt de leden van deze kasten smerig en vies. 

Het andere uiterste wordt gevormd door het accepteren van voedselresten. 
Dit door speeksel verontreinigde voedsel wordt thans alleen door Cakkiliyar ge­
accepteerd van een groot aantal kasten (zie foto 13). Het is mogelijk dat ook de 
Paraiyar dit vroeger gedaan hebben. 

136 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Uit de tabellen 11 en 12 blijkt dat de restricties voor het accepteren van water 
iets minder ver gaan dan die voor gekookt voedsel. Toch kunnen we voor zowel 
water als gekookt voedsel zeggen, dat men bereid is het aan te nemen van kasten 
die men als hoger beschouwt of die men min of meer als gelijke aanvaardt en 
waaraan men zelf ook water en gekookt voedsel kan geven. Men is niet bereid 
water en gekookt voedsel te accepteren van kasten die men als lager beschouwt 
of van gelijken waaraan men zelf geen water en gekookt voedsel kan geven. De 
tabellen tonen aan dat de unilineaire hiërarchie die grotendeels werd verkregen 
door gemiddelden te berekenen van de meningen van een aantal informanten 
betreffende de ordening der kasten, niet de instemming heeft van alle kasten. 
Lezen we tabellen uitsluitend horizontaal, dan krijgen we de indruk dat de aan­
gehouden hiërarchie volstrekt onjuist is en dat kasten als Äcäri, Kömutti Cetti-
yâr of Pallar ondergewaardeerd zijn. Een dergelijke indruk wordt echter weer­
sproken als we de tabellen verticaal bezien en nagaan welke kasten er gekookt 
voedsel of zelfs water accepteren van de 'verstoorders' der uni-hiërarchische 
orde. Zoals besproken in 3.2 ben ik van mening dat we de Äcäri4, Mohamme­
danen, Kömutti Cettiyär5 (en zelfs enigszins de Nâykkar) moeten beschouwen 
als groepen die traditioneel en tot op zekere hoogte ook thans niet of nauwelijks 
zijn onder te brengen in een unilineaire kastenkolom. Door het deritualisatie-
proces verdwijnt de kennis van en het geloof in eertijds belangrijke scheidings­
principes, waardoor we - op het gebied der voedseltransacties nog steeds met 
uitzondering van de Kömutti Cettiyär - kunnen spreken van een integratie van 
oorspronkelijk moeilijk te evalueren kasten. Van pogingen tot stijging in de 
kastenhiërarchie door het beperken van het aantal kasten waarvan men ge­
kookt voedsel en water accepteert merken we weinig; slechts in het geval van de 
Pallar kunnen we ons afvragen of het aantal kasten waarvan zij zeggen voedsel 
te accepteren thans geringer is dan voorheen. 

De Scheduled Castes blijken geen eenheid te vormen als een categorie van 
kasten waarvan anderen geen gekookt voedsel of water accepteren : geen enkele 
kaste hoger dan de Scheduled Castes weigert uitsluitend gekookt voedsel of 
water van de vier lage kasten. De Scheduled Castes maken in dit opzicht steeds 
deel uit van een ruimere categorie, zelfs als we de moeilijk plaatsbare Äcäri, 
Mohammedanen en Kömutti Cettiyär kasten buiten beschouwing laten. De 
Scheduled Castes weigeren van elkaar voedsel of water; slechts de Cakkiliyar 
accepteren voedsel en water van de Pajlar, die zij zonder restrictie als hoger er­
kennen. Ik krijg de indruk dat de situatie in de dorpen buiten Irupatur niet 
anders is. 

Wil men ondanks alles een unilineaire kastenhiërarchie ontlenen aan de denk­
beelden die de meer dan vijftig informanten bezitten ten aanzien van het huidige 
al dan niet accepteren van gekookt voedsel en water, dan is de -volgende werk­
wijze de meest eenvoudige. Per kaste telt men het aantal groepen waarvan men 
niet accepteert (horizontale lezing van de tabellen 11 en 12) en trekt hiervan af 
het aantal groepen dat niet accepteert van de betreffende kaste (verticale lezing 
van 11 en 12). Percentages van 25 tot 75 telde ik als een halve punt. Op grond 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 137 



i .s, 
CS 

en 

ft 
<L> 

s 
c rt 
ID 

•53' 

S 
es 

ics 

fi­
nt 

PH 

T3 

d 
es 

> d 

2 H 
o . 

J3 — 
• * en 

s.S 
l ä 
1 « 
$ g 
& s ri ** 
H o 
CS c 
U . 5 
M „ 

•s 1 l a 
. ü tS 

» c * 

ig
er

in
 

se
l k

o
 

w
aa

r 

S u o 
g ? ° 
cm 53 SA 
Il M S 

o a> c3 
. » M O 
o O w 
M S D. 

« > e 

s ^ 

(i
n
p
 

e
n
a
a 

em
aa

 

is
el

 
ge

v 
ik

g 

o o fe 

> ff-8 •M -B en 

ge
ko

ok
 

p
er

ce
n
 

er
zi

eh
t 

Ö a > 
id » O 
•* Is o 
Ö s > 

S u 'S 

t w
ei

 
kj

es
 

ll
u
st

 

Ä J H T3 

- ; fl d 

T
A

B
E

L
 

D
e 
tu

s 
h
ei

d
 is

 

^ j 

^ es 

1 
u 

d 

I1 

es 

o 
co 

U3JUBUUOJUI JBJUBy 

aBXi[!5i5iB3 

JBXIBÏBJ 

JBABÏn^J 

JBXIJJSQ [Jlnujo^ 

(Bt?ti3A) JBAnoBM 

JBUUBj\ 

JBXIBJB^ 

•iBliO 

U3UBp3UIUIBUpjAJ 

JBABOn^ 

piuis p çoy 

piuispnoo UBDy 

J B ^ A Ç N BXIHOX 

iwp[^?N B/Çijiddn 

UIBJBJÙBd 

J B X J Ü S O U B M O U J V 

reitïd 

JBJÙIIAB^J 

traireuiuBjg 

o 
en 

m 

S 

8 

8 

8 

S 

8 

8 

8 

8 

8 

o o 

8 

S 

8 

8 

^O <N 

8 8 

8 8 

8 8 

\0 T t O 
^ 0 \ o 

f l 1-H © 
^ , 0 0 0 

8 8 

8 8 

m r - o 
^ o o o 

m ^ o 
- H » o 

m en O C 

ON C I O C 
i—i vo »n »r 

C \ f O O C 

/ ^ /—s 
ON ,-H © C 
i—i m v> v~ 

ON ON o C 

m O (N 

8 8 8 

8 8 8 

8 8 8 

8 8 8 

8 8 8 

8 8 8 

O O Q 
O O O 

O O O 
O O O 

o o o o o o 

8 8 8 

8 8 ° 

o o S < 
O O **"> 

o c> o < 
O <5 "^ 
1-1 ^ , w 

O Cs 

\D O V-i 

<N CS 

8 8 

8 8 

8 8 

8 8 

»n O 

8 8 

8 8 

8 8 

8 8 

»o o 

° 8 

=> O 1 
n 

D 1 O 

« H M « N N « ^ M N 

8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 

8 8 8 8 8 8 8 8 8 ' 

8 8 8 8 8 8 8 8 ' 8 

8 8 8 8 8 8 8 ' 8 8 

8 8 8 8 8 8 ' £ 8 8 

8 8 8 8 8 ' 8 8 ° ° 

8 8 8 8 ' 8 8 8 ° ° 

8 8 8 ' ° 8 8 S ° ° 

8 8 ' 8 ° 8 8 ! Q 0 0 

O l O O O O O W - l Q © 

1 o o o o o g o o o 

1 >o 

1 

« 00 

8 

o 

8 

o 

o 

o 

o 

o 

o 

o o o o o o o o o S o o 
O v> © © © O i n i n 

§ ° ° § § § § 0 0 l ° ° 
o S " o © 0 0 0 0 0 0 > r > 0 0 

"n i n O "n O M 

D o S o e o o o o o o o o o 
»o «o O »o o 

o 

o 

O O O O O O O O O Q O O O o 

o o o o o o o o o o o o o o 

o o o o o o o o 

o o o o o o o o 

© g o 

o g o 

o o o 

o o o 

o o o o o o o o o o o 

d 

d 
CS 

S 
es 

PP 

& 

> 
CS 

'M. 

C
et

ti
y
är

 

N
äy

k
k
ai

 

A
in

ü
tt

än
 

P
a
n
tä

ra
m

 
(T

o
tt
iy

a)
 

S 

•3 s 
o d 

•es icS 

es 
•O 

S,CS 
ie« > > 

> a >> 'S > 3 t- > 

S 1 S 3 g 3 1 5- 2, 
« S o > ;> £ « £ w 

es CS S 

138 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



o « „ 

uajireuuoju; \e\uvry 

xeKivîvd 

JBABÎtrX 

JB^BJ 

jEXiji33 i j jnuio^ 

(BIBII3A) JBAnoBM 

iBXrejBA 

•reiiO 

irairepauiureqojAj 

pjius u çoy 

piuispnoo ï-npv 

JB^ÀÇJM BXijjox 

J B J ^ À Ç N BXijiddn 

UIBIBJÙBd 

rettîd 

JBjÛnAB^ 

uauBtuqBjg 

o 
Où 

W 

N N O H M H N H r t N « » ! N M vo I N 

8 S 8888 88 88888888 88 

8 8 

8 8 

8888 

8888 

88 

88 

88888888 8 ' ES 

'S8888 

oo O O O O 
J ^H i-l *-i ̂ H 

'38888 

: 8888 

88 

»o o 

88 

88 

8 2S8888 

CO VO 

C*1 NO 

CO f-
CO N£> 

m r-» 

m NO 

co NO 

co r-. 

m NO 

ro NO 

m f-
co NO 
**• 

en r-
m NO 

co r-
co NO 

f- co 
NO co 

NO *-H 
^ oo 

ON Os 
^H NO 

m oo 
T-f CO 

ON ^ H 

i—l CO 

Os co 

CO NO 

O 

O 

O 

1 

8 
o o 

o 

o 
"o 

O 

O 

o 

O 

o 

1 

o 

8 

8 

8 
o 
v-i 

O 

o 

o 

o 

1 

o 

o 

^ 

8 
o 

o 

o 

o 

o 

1 

o 

o 

o 

8 

8 
o 

8 

1 
1 

o 

o 

o 

o 

o 

88 

o o o o 

•l 5 
+•»• iL -M- 2* U ICQ 

di 5 

88888888 '8 8 

8888888 ' 88 ° 

888888 ' § § 8 8 

88888 ' 8|g°° ° 

8888'°8|g°° ° 
g g g i o o g © , o o o 

g g i g o o g g o o © o 

8 ' °§§°§S §°> ° 
o i o o o o o g o o o o 

§°°§§°§° ° l ° ° 
o g o o o o o g S ~ o o o o 

o g o o o o o g o o o o 

o o o o o o o g o o o o 

o o o o o o o g o o o o 

o o o o o o o o o o o o 

o o o o o o o g o o o O 

o o o o o o o o o o o 

T3 

E 

'S s 
'«S g Si Ü t/5 

2 S ê-ntia %% 
PQ W OH < ft, C ' < ' < 

- 1 

WS 
s is §• s § =• 

a ca 

Si pt, 

ä£ 
•a 
3 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 139 

file:///e/uvry


van de netto scores (vergelijk MARRIOTT, 1968: 150 e.v.) kunnen voor 'gekookt 
voedsel' en 'water' hiërarchieën worden opgesteld, die na combinatie, tot een 
finale hiërarchie leiden. Zie tabel 13. 

De Tottiya Naykkar en Uppiliya Naykkar zijn evenals de Acori Grofsmeden en 
Goudsmeden in tabel 13 samengevoegd tot Naykkar en Âcari. Op grond van in­
formatie die zijdelings verband houdt met het accepteren van gekookt voedsel 
en water is een schatting gemaakt van de kasten van wie de Pantäram al dan 
niet gekookt voedsel en water accepteren. 

TABEL 13. Unilineaire hiërarchieën op grond van het al dan niet accepteren van gekookt voed­
sel en van water, en de combinatie van beide hiërarchieën. Tussen haakjes zijn de scores (de 
kasten waarvan men niet accepteert minus de kasten die niet van de betreffende kaste accepte­
ren) vermeld. 

Brahmanen 
Kavuntar 
PiUai 
Ainûttân Cettiyâr 
Pantäram 
Nâykkar 
Äcäri 
Kucavar 
Mohammedanen 
Ottar 
Valaiyar 
Vannâr 
Nâcuvar 
Kömutti Cettiyâr 
PalJar 
Kuravar 
Paraiyar 
Cakkiliyar 

R 
Voedsel 

(16.5) 
(10) 
(9.5) 

(11.5) 
(10.5) 
(3.5) 
(0.5) 
(6.5) 

(-5.5) 
(-3.5) 
(-2.5) 
(-6) 
H) 
(-1) 
(-8) 

(-12) 
(-12) 
(-14) 

1 
4 
5 
2 
3 
7 
8 
6 

13 
11 
10 
14 
12 
9 

15 
16.5 
16.5 
18 

R 
Water 

(12.5) 1 
(9) 4 

(10) 3 
(10.5) 2 
(8.5) 5.5 
(6.5) 7 
(2.5) 8 
(8.5) 5.5 

(-3.5) 12 
(-1.5) 10.5 
(-1.5) 10.5 
(-5) 13 
(-9) 15 
(-1) 9 
(-8) 14 

(-12.5) 17 
(-12) 16 
(-14) 18 

2 

2 
8 
8 
4 
8.5 

14 
16 
11.5 
25 
21.5 
20.5 
27 
27 
18 
29 
33.5 
32.5 
36 

R 
Voedsel en Water 

1 
3.5 
3.5 
2 
5 
7 
8 
6 

12 
11 
10 
13.5 
13.5 
9 

15 
17 
16 
18 

Brahmanen 
Ainüttan Cettiyâr 

1 Kavuntar 
\ Pillai 
Pantäram 
Kucavar 
Nâykkar 
Äcäri 
Kömutti Cettiyâr 
Valaiyar 
Ottar 
Mohammedanen 

( Vannâr 
l Nâcuvar 
Pallar 
Paraiyar 
Kuravar 
Cakkiliyar 

In het kader van deze studie is het belangrijk te constateren, dat zelfs bij de 
aanzienlijke verschillen tussen de hier verkregen hiërarchieën en die welke ont­
stond door informanten zelf een hiërarchie te laten ontwerpen (tabel 7), de vier 
Scheduled Castes toch vrijwel steeds de laagste kasten zijn. Alleen bij het accep­
teren van water nemen de Nâcuvar een lagere positie in dan de Pajlar. Vannâr en 
Nâcuvar blijven de kasten die vlak boven de vier Scheduled Castes staan, maar 
ten aanzien van Valaiyar en Ottar zien we (al dan niet tengevolge van toevallige 
omstandigheden) aanzienlijke wisselingen in de geconstrueerde kasteposities. 

In het voorgaande nam ik aan dat voedseltransacties geheel kasterelevant 
zouden zijn en dat eventuele 'afwijkingen' binnen een kaste dus als overtredingen 

140 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



beschouwd moeten worden. Een dergelijk model vinden we bij MCKIM MARRI­
OTT die stelt (1968: 146): 'Any publicly exhibited transaction between any mem­
bers would be equally relevant to ranking, since caste ranks are the corporate 
property of the whole membership. Corporate liabilities and powers of corpor­
ate representation are vested in every adult member of the caste: everyone gains, 
loses or retains the same caste rank in consequence of the transactions made by 
every other caste member.' In deze uitspraak houdt MARRIOTT twee slagen om 
de arm, waardoor niet alle transacties kaste-relevant behoeven te zijn: het moet 
gaan om het in het openbaar aanvaarden van water of voedsel en het kastelid 
moet volwassen zijn. Aan de andere kant zijn er in zijn opmerking twee woorden 
die de uitspraak uitermate strak maken: het betreft iedere transactie die in het 
openbaar plaatsvindt en iedere volwassene is een gevolmachtigde in zaken aan­
gaande de status van zijn kaste. Ook in het vervolg van zijn studie zegt hij dit 
nog eens uitdrukkelijk (1968: 154): 'The caste thus takes the lowest position 
which any lowering transaction by any member can demonstrate, and also the 
highest position which any elevating transaction by any member can demon­
strate'. Een dergelijk strak model kan voor Irupatur en omgeving niet worden 
gebruikt om vat te krijgen op de werkelijkheid; de toepassing ervan zou slechts 
leiden tot de verkeerde conclusie dat er vrijwel niet kan worden gesproken van 
een kastenhiërarchie. In het hier volgende hoop ik dit duidelijk te maken door 
allereerst de intra-kaste variatie in rolgedrag te bespreken, waarna de verschil­
len in gedrag ten aanzien van personen behorende tot de eigen lokale gemeen­
schap en mensen 'van buiten' ter sprake komen. 

Voor Irupatur en omgeving durf ik niet zo ver te gaan om te zeggen, dat de 
opinies betreffende de rangorde der kasten 'are often explicitly based upon known 
transactions in food.' (MARRIOTT, 1968: 169). Liever geef ik de relatie tussen 
voedseltransacties en de rangorde der kasten weer door te zeggen, dat het nogal 
eens voorkomt, dat men de rangorde der kasten verduidelijkt door te wijzen op 
de voedsel- en watertransacties : het rolgedrag dat op grond van een bepaalde 
positieverdeling is ontstaan kan door de vastlegging in expliciete normen de 
continuïteit van die positieverdeling versterken, maar kan nooit de basis zijn ge­
weest of thans de gehele basis zijn van die positieverdeling. 

Bezien we de tabellen 11 en 12, dan is het duidelijk dat de 'multilaterality of 
interests in food transactions' (MARRIOTT, 1968: 169) toch wel tegenvalt: in vrij 
veel gevallen zijn de informanten het niet eens over de preciese inhoud van de 
kasteregels ten aanzien van voedsel- en watertransacties. Er is hoogstens voor 
alle kasten een consensus betreffende wat eigenlijk echt niet mag en wat echt 
wel mag. Voor de betrekkingen met een meer of minder groot aantal kasten 
variëren de kasteregels waarvan men veronderstelt, dat zij gelden en/of die men 
in acht neemt per gezin of zelfs per individu. Tijdens gesprekken blijken velen 
naar de zogenaamde kasteregels te raden, omdat zij ze niet precies kennen; velen 
stemmen het gedrag af op de persoonlijke status die zij menen te bezitten of aan 
een bepaalde persoon toekennen. Veel welgestelde Kavuntar boeren moeten diep 
nadenken bij de vraag of zij op grond van de kasteregels al of niet gekookt voed­
sel kunnen accepteren van bijvoorbeeld de Kucavar of de Uppiliya Nâykkar, 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 141 



omdat het probleem niet bij hen leeft: zij geven slechts voedsel aan anderen, 
accepteren zelfs van de Brahmaanse karnam geen maaltijd en verschijnen pas bij 
een plechtigheid als de maaltijd reeds voorbij is of zij verdwijnen voordat er 
gegeten moet worden. Deze Kavuntar worden ook niet koud of warm bij het 
vernemen van het nieuws, dat bepaalde Kavuntar bijvoorbeeld voedsel hebben 
geaccepteerd tijdens het huwelijk van een Kucavan of Uppiliya Nâykkan of dat 
enkele Kavuntar 'godenvoedsel' aannamen van een Pallar priester6, het enige 
wat hen interesseert is, wie er bij henzelf komen eten. 

In dit verband moet gewezen worden op het verschijnsel dat een aanzienlijk deel van de 
politiek-economische elite van het dorp zich enigszins van de overige leden van hun kasten 
tracht te isoleren door de vorming van een aparte groep, die gecentreerd is rond de in het 
dorp wonende vrouwelijke heilige die behoort tot de Centalai Vellâla Kavuntar. De ge­
hechtheid aan deze heilige en de bijna dagelijkse besprekingen bij deze vrouw scheppen de 
mogelijkheid voor een klasse-solidariteit bij de grotere boeren; bij de heilige bespreekt 
men niet slechts de astrologisch juiste momenten van oogst, koop, verkoop, enz., maar 
ook kwesties rond deelname in coöperaties of de lonen der landarbeiders. In het onder­
havige verband is het belangrijk, dat deze elite het bevel opvolgt slechts vegetarisch voed­
sel te nuttigen en geen zout aan het voedsel toe te voegen. De aanvaarding van deze regels 
kan tevens worden gezien als tegemoetkomend aan de wens de contacten met armere 
kastegenoten en armere leden van hogere of bijna gelijke kasten te beperken. 

Ook bij minder weigestelden en bij lagere kasten vinden we een duidelijke 
tendens zich niet te bemoeien met het gedrag van personen die niet tot de naaste 
familie behoren. De sociale controle op de naleving der kasteregels is zwak, 
maar is sterker naarmate de ritueel-sociale afstand tussen de eigen kaste en de 
kaste in de categorie waarvan men geen gekookt voedsel of water mag accep­
teren, toeneemt. Voor de hogere kasten begint thans bij de Mohammedanen en 
Ottar de categorie kasten, waarvoor een grote consensus aanwezig is betreffende 
het niet mogen accepteren van gekookt voedsel of water. Men zal zeggen geen 
gekookt voedsel te mogen accepteren van Mohammedanen, Ottar, Valaiyar, 
Vannär, Näcuvar, Kömutti Cettiyär en Pallar, en zeer zeker niet van Kuravar, 
Paraiyar en Cakkiliyar uit hetzelfde dorp. 

Mede op grond van de in de tabellen 11 en 12 neergelegde interviewgegevens 
lijkt het gerechtvaardigd te veronderstellen, dat de categorie waarvoor geen con­
sensus bestaat ten aanzien van het accepteren van gekookt voedsel en water 
groter wordt en dat binnen de categorie waarvoor nog wel een communis opinio 
bestaat, het aantal kasten afneemt waarvan men in geen geval voedsel of water 
accepteert. Toch moeten we met deze uitspraak voorzichtig zijn, omdat het ver­
leden niet geheel duidelijk is. Verraderlijk voor de onderzoeker is de vermoede­
lijke tendens van de informanten de strakheid der kasteregels in het verleden te 
overdrijven. Het is de vraag in hoeverre er vroeger voor de verschillende kasten 
een formele en effectieve controle is geweest op de naleving der kasteregels (zie 
Deel II : Politieke positie). Thans bezitten slechts de Cakkiliyar formele kanalen 
ter controle van de naleving der kasteregels, maar zelfs bij hen maakt men zich 
niet erg druk over een overtreding van de voedsel- en watervoorschriften. In het 
algemeen kunnen we zeggen, dat de controle vooral wordt uitgeoefend door de 
oudere vrouwelijke leden van de huishouding en door familieleden en vrienden. 

142 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



De sanctie is spot en statusverlies, waarmee bijvoorbeeld kan samenhangen een 
slechtere positie op de huwelijksmarkt voor de naaste familieleden. 

Het al of niet accepteren van voedsel en water mag men niet voorstellen als 
transacties die geheel door kasteregels worden beheerst. Het kastensysteem 
stelt bepaalde grenzen waarbinnen een grote variatie in gedrag mogelijk is. We 
kunnen vermoeden dat de kastestatus thans minder goed kan worden afgeme­
ten aan de voedsel- en watertransacties dan vroeger. Zou men deze transacties 
nog als maatgevend willen gebruiken, dan moeten veel beperkingen worden 
aangebracht: de onderzoeker zou kunnen letten op het gedrag van de oudere, 
leidinggevende personen van een kaste tijdens feestelijke maaltijden bij ou­
dere, leidinggevende personen van andere kasten. Toen ik aan een Nâcuvan 
vroeg, hoe het viel te rijmen dat Kavuntar tijdens de huwelijksplechtigheden van 
een Uppiliya Näykkan aanzaten aan de feestmaaltijd, terwijl een aantal Ka­
vuntar toch zeggen geen gekookt voedsel te accepteren van de Näykkar, ant­
woordde hij : 'Er waren wellicht enkele "kleine" Kavuntar industrie- en land­
arbeiders, maar zeker geen "grote" Kavuntar, die komen beslist niet eten'. De 
positie van een kaste is via de voedseltransacties vermoedelijk nog beter af te 
lezen aan het gedrag van de getrouwde vrouwen dan aan dat van mannen : het 
secularisatie-deritualisatieproces voltrekt zich over het algemeen langzamer bij 
vrouwen dan bij mannen. 

Het blijkt dat we vooral binnen de numeriek grotere kasten een onderscheid 
moeten maken in verschillende gedragspatronen. Het optredende deritualisatie-
proces maakt dat de aard van de relaties tussen individuen minder beïnvloed 
wordt door kastestatus en sterker door klassestatus. Het aantal kaste-irrelevante 
en klasse-relevante rollen neemt toe naarmate het corporatieve karakter van de 
kasten afbrokkelt. Sommige kasten in Irupatur zoals de Brahmanen, Pantâ-
ram, Vannär, Kömutti Cettiyär en Cakkiliyar behouden mede door een vrij 
grote interne economische homogeniteit sterker een corporatief karakter dan 
andere kasten. Toch geldt ook dat bepaalde gezinnen en individuen sterker 
vasthouden aan de oude gedragsregels dan andere gezinnen en individuen. Het 
is niet duidelijk, waarmee deze meer conservatieve houding correleert. Ik moet 
waarschuwen tegen de veronderstelling dat industrie-arbeiders, gestudeerden en 
jongeren automatisch liberaler zouden zijn in hun relaties met leden van kasten 
die men als lager beschouwt. Binnen deze categorieën kan men uiterst conserva­
tieve individuen aantreffen. Men dient te bedenken dat industrie-arbeiders die 
niet in de dorpseconomie werkzaam zijn, bijna geen contacten onderhouden 
met leden van lagere kasten in het dorp en vrijwel nooit in de wijken der lagere 
kasten komen, hetgeen voor boeren en landarbeiders geheel anders ligt. Door 
gebrek aan contact kan vervreemding ontstaan. 

Studerenden kunnen bijzonder statusbewust zijn. Ik denk bijvoorbeeld aan 
een Pillai die werkt voor zijn M.A. economie. Deze betrekkelijk welgestelde 
jongeman bleek zo bezorgd te zijn voor zijn status, dat hij zowel door het af­
weren van contacten met armere mensen als van mensen van lagere kaste een 
gedragspatroon vertoonde, dat zeer conservatief is te noemen. Voedsel en water 
blijkt hij uitsluitend te willen accepteren van Brahmanen, Kavuntar, Pillai, 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 143 



Ainüttän Cettiyär en Pantäram, maar in de praktijk dan nog alleen van de meer 
welgestelde mensen en van familieleden aan wie hij op grond van de verwant­
schapsrelatie respect moet betonen. Bij de jongeren denk ik bijvoorbeeld aan de 
ongeveer zestienjarige Kavuntar industrie-arbeider die, zoals we zagen, woe­
dend werd bij de gedachte aan enkele Kavuntar die zich in de veranda van de 
Märiyamman tempel door een Cakkiliyan thee lieten brengen uit een Kavuntar 
café, zonder dat de glazen in een container of op een blad waren geplaatst. Deze 
jongen weigert voedsel en water van kasten lager dan Näykkar, waarbij hij nog 
enige twijfel heeft ten aanzien van Äcäri en Kucavar. Hiertegenover staat echter 
een negentienjarige Ainüttän Cettiyän, industrie-arbeider, die ondanks tal van 
conservatieve uitspraken toch in het dorp zelf twee Pallar vrienden heeft, waar 
hij zo nu en dan zelfs gekookt voedsel eet, hetgeen bekend is aan zijn ouders. 
De twee Pallar zijn eveneens industrie-arbeiders, hoewel ze niet in dezelfde 
fabriek of plaats werken als de Cettiyän. Deze twee vrienden komen niet in het 
huis van de ouders van de Cettiyän; als ze hun vriend van hoge kaste willen 
spreken, roepen ze hem vanaf de weg. Men kan zich afvragen of het ook door de 
Pallar als uitzonderlijk bestempelde gedrag van deze Ainüttän Cettiyän niet zal 
veranderen na zijn huwelijk. 

In het voorgaande sprak ik steeds over de voedseltransacties tussen leden van 
hetzelfde dorp, van de 'moral community' waarin men een reputatie bezit en 
morele oordelen over elkaar velt7. Ten aanzien van mensen 'van buiten' is de 
kastestatus van geringere invloed op het al of niet accepteren van gekookt voed­
sel en water (koffie) en is het belang van de economische, politieke en educatieve 
positie groter. De marge van kasten waarbinnen men zich een grote mate van 
vrijheid permitteert, wordt ruimer naarmate het vreemdeling-zijn van de ander 
meer uitgesproken is. Barrières tegen het tot stand komen van sociale relaties 
zijn hierbij vooral ook de culturele verschillen tussen kasten, waarbij ik in het 
bijzonder denk aan verschillen in taal, de wijze waarop men zich kleedt, li-
chaamsreinheid, eetgewoonten en woonmilieu. 

Het volgende verhaal van een jonge, ongetrouwde Kavuntar boer schetst ze­
ker geen unieke situatie : 

'Ik heb een goede Paraiyan vriend in een ander dorp. We kennen elkaar uit onze school­
tijd. Ik drink er zelfs wel koffie. Hij heeft mij nooit uitgenodigd voor een maaltijd. Dat 
durft hij niet. "Stel je voor dat hij weigert", zal hij denken. Hij komt ook wel bij mij thuis, 
maar dan vertel ik zijn kaste niet om moeilijkheden met de familie te vermijden.' 

Een Kavuntan uit Irupatur met een Paraiyar kennis uit Sulur is goed voorstel­
baar: de Kavuntan behoeft zich in de Paraiyar wijk en in de Paraiyar huizen van 
Sulur niet te voelen als een kat in een vreemd pakhuis, omdat de culturele ver­
schillen niet onoverkomelijk groot zijn. Een Kavuntan met een goede Cakkili-
yar vriend in Peelamedu klinkt wat ongeloofwaardig. Het volgende verhaal is 
afkomstig van een Kavuntar industriearbeider uit Irupatur. 

'Ik heb in Peelamedu een Cakkili vriend, die daar werkt in een katoenspinnerij waar ik 
zelf ook enige tijd was. Ik kom wel bij hem thuis en drink daar koffie. Dat vertel ik niet 
aan mijn familieleden, want die zouden er veel lawaai over schoppen. Als hij bij mij thuis 

144 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



komt, noem ik hem Rangasamy in plaats van Rangan en ik bezweer hem dan vooral niet 
te aarzelen, als ik hem uitnodig binnen te komen en met ons te eten. Normaal aarzelen die 
mensen en dat verraadt hun lage kaste. Hij draagt schone en nette kleren. Hier in Irupatur 
kom ik nooit in de Cakkili of PalJan cëri. Ik ken wel de tempel die er aan de rand van de 
Cakkili cëri staat. Ik heb hier een Valaiyan vriend, maar die komt niet bij mij thuis en ik 
bied hem ook niets te eten of te drinken aan. Ik eet of drink niets bij hem. Het is dus eigen­
lijk niet zo'n goede vriend en dat kan ook niet, want hij is van het dorp.' 

Ik krijg de indruk dat deze Kavuntan mij een sterk verhaal wilde vertellen en 
zich aan mij wilde voordoen als uiterst liberaal in zijn betrekkingen met leden 
van lage kasten. Het zou niet zijn enige uitspraak zijn die niet klopt. Ik betwijfel 
of bedoelde Cakkiliyan zich niet zou verraden door zijn vocabulaire en zijn uit­
spraak van het Tamil en dat ondanks zijn schone en nette kleding en zijn op­
zettelijk Kavuntar-achtige optreden. In paragraaf 5.3 zal ik aandacht besteden 
aan een feest bij een Pillai te Irupatur, die ter gelegenheid van de opening van 
zijn ijzergieterij te Merkupalayam alle arbeiders bij zich thuis uitnodigde: de 
Pallar kwamen inderdaad, de Cakkiliyar niet, hoewel ze evenals de Pallar in an­
dere dorpen woonden. 

Uit de gegeven voorbeelden blijkt eveneens, dat het bij iemand thuis accep­
teren van koffie minder ingrijpend is dan het bij iemand gebruiken van de maal­
tijd. Een betrekkelijk welgestelde Pallan uit Irupatur, die onderwijzer is in een 
ander dorp en die een landbouwbedrijf van ongeveer 7 acres (geïrrigeerd) bezit, 
vertelt het volgende verhaal over het verschil tussen de situatie in het dorp waar 
hij woont en die in andere dorpen. Ik geef het relaas onverkort weer om het 
accepteren van voedsel enz. in zijn context te laten. 

'Ik heb weinig contact met de Kavuntar van Irupatur. Ik ga niet naar hen toe en zij 
komen niet hier. Als ik naar hen toe ga, dan vragen zij me niet op de veranda te zitten en 
dus moet ik buiten blijven staan. Maar als ze een enkele keer bij mij komen, dan vraag ik 
ze wel op de veranda te zitten en dat doen ze dan ook. Een biscuit of een banaan nemen ze 
wel aan, maar zij accepteren geen koffie en zeker geen maaltijd. Gisteren kwam hier een 
Kavuntan die gepofte rijst en bananen at. De gepofte rijst had ik op de markt in Sulur ge­
kocht. Zelfs als je onderwijzer bent en land bezit, verminderen de kastegevoelens niet. In 
andere dorpen weten ze ook wel dat ik een Pannäti ben, maar toch staan ze me daar toe 
koffie te drinken op de veranda van hun huizen. In Kannampalayam, waar ik onderwijzer 
ben, kom ik zelfs in de kamers van de Kavuntar huizen, eet daar en drink er koffie. De 
Pannäti uit andere dorpen die in Irupatur lesgeven, komen hier ook in de huizen van de 
Kavuntar en eten er. Dat zou mij niet lukken, als ik hier lesgaf, want ik ben hier geboren, 
ik behoor tot dit dorp. Wel spreken de Kavuntar mij hier aan met "vättiyär" (onderwij­
zer) en gebruiken neutrale in plaats van de onrespectvolle taalvormen die ze nog veel voor 
andere Pannäti gebruiken'. (Zie 6.2) 

Het is duidelijk dat deze geringere striktheid ten aanzien van de voedsel- en 
watertransacties met vreemdelingen door de wijze waarop ze plaatsvinden, niet 
statusverlagend werkt in eigen kring: er is geen sprake van een 'publicly ex­
hibited transaction' (MARRIOTT, 1968: 146). Zou MCKIM MARRIOTT hierbij op­
merken, dat deze transacties de status van de kaste als corporatieve groep niet 
schaden, ik zeg dat ze niet schadelijk zijn voor de positie van de familie, de huis­
houding en het betreffende individu binnen de 'moral community' waarin zij 
leven. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 145 



Het lijkt onwaarschijnlijk dat hogere kasten in de toekomst en bloc voedsel en 
water zullen accepteren van lage kasten. Laten we de mogelijkheid van revolu­
tionaire verandering buiten beschouwing, dan kan men hoogstens veronderstel­
len dat personen, behorende tot dezelfde klasse, in de toekomst steeds minder 
weerstanden ondervinden die voedsel- en watertransacties belemmeren. Bij deze 
weerstanden denk ik aan innerlijke weerstanden die ontstaan door het in de op­
voeding ingebouwde socialisatieproces, aan de sociale controle door de omge­
ving en aan barrières van culturele aard. Ook deze laatste mag men thans nog 
niet onderschatten. De verschillen tussen de kasten betreffende bijvoorbeeld de 
aard van het voedsel en de wijze van bereiding zijn aanzienlijk, ook als we de 
kwaliteitsverschillen op grond van verschillen in welstand buiten beschouwing 
laten. In hoeverre leden van hogere kasten voedsel en water accepteren van 
leden van lagere kasten hangt nu reeds gedeeltelijk af van de economische posi­
tie van de betrokken personen. De verwachting lijkt mij gerechtvaardigd, dat in 
deze streek van Zuid-India de achterstelling van de Cakkiliyar het meest hard­
nekkig zal zijn en wel als gevolg van het uitgesproken klassekarakter van deze 
kaste (vrijwel uitsluitend landarbeiders), hun sterk afwijkende subcultuur en hun 
sociale isolement, dat groter is dan dat van de andere Scheduled Castes. De 
volgende verduidelijkende uitspraak is van een Kuravan uit Irupatur: 

'Als ik een rijk man was, dan zou ik op gelijke voet kunnen leven met alle andere kas­
ten. Mijn familielid in Adutur is rijk en in zijn huis eten zelfs arme Kavuntar uit dat dorp. 
Als hij buiten zijn dorp komt, kan hij bij de Kavuntar in een veranda zitten en er thee of 
koffie met hen drinken. Als ik dat zou proberen, kreeg ik een pak slaag.' 

Deze uitspraak blijkt bijna geheel juist te zijn. Volgens de Kavuntar in Adutur 
gedraagt deze rijke koopman zich in hun dorp geheel als Kuravan en eten er bij 
hem slechts leden van hogere kasten uit andere plaatsen. Leden van hogere 
kasten uit Adutur zouden slechts een tämbülam van hem aannemen. De Adutur 
Kuravan in kwestie merkte hierover het volgende op : 'Slechts enkele Kavuntar 
uit Adutur eten bij mij thuis en zitten met mij op hetzelfde niveau. Alleen bij die 
Kavuntar eet ik ook.' Deze Kuravan is buiten zijn eigen dorp inderdaad een 
ander mens, dan vooral is hij de rijke koopman en geldschieter. Tegenover mij 
gedroeg hij zich als de belangrijke Kavuntar boeren uit Irupatur: bij mij thuis 
wilde hij niets eten of drinken, maar in zijn huis stopte hij mij vol met van alles. 

5.1.2. Het tezamen eten 
'Het gemeenschappelijk nuttigen van een maal, of zelfs van versnaperingen, 

is overal ter wereld een symbool van sociale gelijkheid' (WERTHEIM, 1949: 13.8). 
Ook voor India is deze uitspraak in zijn algemeenheid juist, al blijkt daar, dat 
'gemeenschappelijk' en 'sociale gelijkheid' niet zulke eenvoudige begrippen zijn 
en moeten we enige vraagtekens plaatsen bij de 'versnaperingen'. Naast het al of 
niet accepteren van voedsel is het voor het verkrijgen van inzicht in het strati­
ficatiesysteem nuttig aandacht te besteden aan de regels en de realiteit betreffen­
de het tezamen eten. 

Gedurende de periode dat ik in Irupatur verbleef, heb ik niet veel gelegenheid 
gehad het tezamen eten bij maaltijden ter gelegenheid van feesten te bestuderen. 

146 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Het in de open lucht eten in lange, kastegewijs geordende rijen, zoals we dat bij­
voorbeeld vinden in de studie van ADRIAN C. MAYER (1968: 32 en 193) komt 
volgens de dorpelingen niet voor. Scheidingslijnen binnen de kasten zijn mede­
verantwoordelijk voor het vaak relatief kleine aantal gasten bij feestelijke maal­
tijden. 

Het is bepaald niet zo, dat een Kavuntar huwelijk zelfs ook maar wordt bijgewoond 
door alle Kavuntar van het dorp : als de verwantschap niet al te nauw is, sturen veel Ka­
vuntar families die niet tot de kennissenkring van het betrokken gezin behoren, een afge­
vaardigde. Het enige Kavuntar huwelijk, dat gedurende mijn verblijf van negen maanden 
in het dorp werd voltrokken, vond plaats op 12 juni 1967. Op 11 juni was ik niet in het 
dorp aanwezig en ik arriveerde er pas weer in de ochtend van 12 juni. Ik hoorde voor het 
eerst van dit huwelijk op 29 juni 1967, dus zeventien dagen later. De lezer kan zich voor­
stellen, dat ik van dit gebrek aan informatie ernstig schrok : ondanks dat mijn assistent en 
ik vrijwel voortdurend in het dorp aanwezig waren en ondanks de intensieve contacten 
met tientallen leden van hoge kasten, bleek het mogelijk, dat in het dorp een Kavuntar 
huwelijk plaatsvond zonder dat ik er iets van wist. Dit vond zijn oorzaak in de omstandig­
heid dat geen van de Kavuntar, waarmee ik vrijwel dagelijks contact onderhield, bij dit 
huwelijk aanwezig was. Ja, aan enkele Kavuntar heb ik op de door mij gemaakte dorps-
kaart moeten wijzen om welke Vellingiri Kavuntan - de industrie-arbeider en kleine boer 
die hoofd is van het betrokken gezin - het hier eigenlijk ging. Mijn informanten vertelden 
mij, dat zij geen contact hadden met deze Kavuntan, maar dat enkele oudere familieleden 
ongetwijfeld acte de présence hadden gegeven, zonder overigens aan de maaltijd deel te 
nemen. Ikzelf trachtte in december 1966 een gesprek met deze Kavuntan aan te knopen 
over de situatie in de katoenfabriek waar hij werkte, hetgeen volledig mislukte. 

Binnen de omvangrijke Pallar kaste in Irupatur bestaan twee facties, die elkaar bijzon­
der slecht gezind zijn: de 'Näcuvar' factie en de 'Pücäri' (Priester) factie (Zie Deel II: 
Politieke positie). Zeer bewust bouwde ik daarom informatiekanalen op voor beide facties. 
De avond vóór een huwelijksceremonie vond bij de Cinna Pannäti - één van de traditio­
nele leiders van de Pallar, die nu behoort tot de 'Näcuvar' factie - een 'eerste menstruatie' 
ceremonie plaats. Tijdens deze plechtigheid speelde een vättiyam, een orkestje; de muziek 
was in de verre omtrek te horen. Twee dagen later sprak ik de PaHar melkman, zoon van 
de belangrijkste PaUar priester en lid van de 'Pücari' factie. Ik vroeg hem wat die muziek 
van twee avonden geleden te betekenen had. Hij vertelde mij dat het orkestje voor het hu­
welijk op de volgende dag reeds de avond tevoren was aangekomen en wat geoefend had. 
Hij bleek volkomen niets te weten van de 'eerste menstruatie' ceremonie die in het huis 
van de Cinna Pannäti, op ongeveer honderd meter van zijn huis, had plaatsgevonden. 

De lezer zal nu begrijpen dat ik verwonderd was, toen in verband met de begrafenis 
van een zeer oude Cakkiliyar vrouw vrijwel alle Cakkiliyar mannen en vrouwen een gehele 
dag in de cêri bleven om de begrafenisplechtigheid bij te wonen; een dergelijk gemeen­
schapsgevoel binnen een kaste was ik in Irupatur niet gewend. 

De Kavuntar zijn het er over eens, dat zij bij maaltijden in het dorp niet te­
zamen kunnen eten met Valaiyar, Vannär, Näcuvar en lagere kasten. Wat be­
treft de Ottar vertelden enkele Kavuntar mij, dat zij er geen bezwaar tegen heb­
ben met hen te eten tijdens een feestmaaltijd, als ze er netjes en schoon uitzien, 
hetgeen volgens deze informanten zeldzaam is. Geen consensus bestaat er ten 
aanzien van het eten met Kucavar en Mohammedanen : de wat meer belangrijke 
en traditionele Kavuntar weigeren met hen te eten, anderen zeggen geen be­
zwaar te hebben. 

Bij de maaltijd tijdens het huwelijk van een Uppiliya Näykkan at men in drie groepen. 
Allereerst aten de weinige aanwezige Kavuntar industrie-arbeiders, tezamen met enkele 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 147 



Ainüttän Cettfyär, Äcäri en Kucavar. Daarna aten onder de aangebrachte overkapping 
enkele Valaiyar, Vannâr en Nâcuvar. Tot slot aten onder de pantal enkele Pallar en Kura-
var, apart van elkaar gezeten, terwijl buiten de overkapping Cakkiliyar en Paraiyar aten, 
eveneens apart van elkaar. Informanten vertelden mij, dat eventuele Ottar in de tweede 
groep hadden moeten eten. Brahmanen en Kömutti Cettiyâr komen nooit bij maaltijden 
van kasten die door hen tot de Shudra worden gerekend. 

Bij een 'oordoorboringsceremonie' op een Kavuntar boerderij constateerde ik, dat de 
Vannân van de familie, nadat de Kavuntar hun maaltijd in het huis bijna hadden beëin­
digd, zijn maal at in een hoekje van de binnenplaats van de boerderij. Tegelijkertijd met 
hem gebruikten enkele Cakkiliyar hun maaltijd op een afstand van ongeveer vijftien meter 
van de boerderij, waarbij ze met hun rug naar de boerderij zaten. 

Tijdens de Mättupporikal (de Porikal voor het vee) op 15 januari wordt op de boerde­
rijen de maaltijd geserveerd. Op de boerderij van de President Kavuntar zaten de Ka­
vuntar in drie rijen rond het provisorische heiligdom van de Piljaiyär god. Na het ritueel 
van het eten, drinken en mondspoelen der runderen vingen zij de maaltijd aan, hoewel de 
President Kavuntar nog niet gearriveerd was. Toen zij al geruime tijd bezig waren, kon­
den ook de Pajlar gaan eten, maar de Cakkiliyar vingen hun maaltijd pas aan toen de in­
middels verschenen President Kavuntar hun dit uitdrukkelijk verzocht. De in de figuur 
aangegeven afstand tussen de rijen van Kavuntar/Paljar en PaJJar/Cakkiliyar is ongeveer 
twee meter. A is het provisorische heiligdom voor de uit klei gevormde PiJJaiyär, B de door 
dijkjes omgeven kruisvorm waarin water is gegoten en waarover drie maal een koe geleid 
wordt, C, D en E zijn respectievelijk de stoelen van mijn tolk, mijzelf en mijn vrouw, F is 
de staanplaats van de oudste zoon van de President Kavuntar, en G de staanplaats van de 
President Kavuntar. H zijn de drie rijen waarin de Kavuntar zaten, I de PaUar en J de 
Cakkiliyar. De zoon van de President Kavuntar kon niet aan de maaltijd deelnemen, om­
dat zijn vader en enkele andere oudere leden van zijn familie aanwezig waren, de President 
Kavuntar nam zelf niet deel in verband met de speciale voedingsvoorschriften waaraan hij 
zich op bevel van de vrouwelijke heilige houdt, maar vooral ook niet in verband met zijn 
positiejvan hereboer. 

\ 
waterput 

/ 

s 
c 
h 
u 
u 
r 

u 
n 
d 
e 
r 
e 
n 

kookplaats 

\n o r>\ 
H 

H 4 â 

• • • • 
F C D E , 

G 

H 

1 

J 

s 
c 
h 
u 
u 
r 

In alle gevallen, waarbij leden van meer kasten eten bij een lid van hogere 
kaste, moeten de Ottar en lagere kasten zelf de bananebladeren waarvan zij ge­
geten hebben, weggooien; de Näcuvan die bij grotere feestmaaltijden nog al 
eens de dichtgeslagen bladeren wegneemt, verwijdert de bladeren niet van Ottar 
of lagere kasten en de gastheer doet het ook niet. 

148 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



In de gevallen waarbij leden van lagere kasten informeel eten in het huis van 
een lid van hogere kaste in het eigen dorp, eten Ottar en leden van lagere kasten 
eveneens apart, zij het wel tegelijkertijd. Over Kucavar en Mohammedanen 
bezit ik in dit verband geen betrouwbare informatie. De Ottar en lagere kasten 
tot Kuravar, Paraiyar, en Cakkiliyar eten bijvoorbeeld in de middenhal van het 
huis, terwijl de hogere kasten op een veranda of in een kamer eten. De Kuravar 
maar in ieder geval de Paraiyar en Cakkiliyar eten buiten het huis in de open 
lucht. 

De regels voor het tezamen eten op het werk in de velden of op de boerderijen 
buiten het dorp zijn afwijkend van die welke in het dorp worden toegepast. De 
leden van alle kasten hoger dan Kuravar kunnen in de velden met elkaar eten. 
Zie foto 13. Mannen en vrouwen volgen in dit opzicht dezelfde gedragsregels. 
Men kan er dus bijvoorbeeld Pallar, Valaiyar en Kavuntar mannen of vrouwen 
tezamen en zonder onderscheid aan de maaltijd zien. Op enige afstand, maar 
wellicht nog in de schaduw van dezelfde boom, treft men dan de Cakkiliyar, 
mannen of vrouwen, aan. Bij een boerderij zien we bijvoorbeeld gedurende de 
middagpauze Pa|lar en Kavuntar vrouwen onder eenzelfde afdak, terwijl Cak-
kili vrouwen buiten het afdak in de zon zitten of op grote afstand in de schaduw 
van[een[palmboom bijeen zijn. 

13. De situatie der Cakkiliyar in beeld : discriminatie der Cakkiliyar tijdens de lunchpauze in de 
velden. De PaJJar, Kavuntar en Ottar landarbeiders (van links naar rechts) hebben de maaltijd 
zo ongeveer beëindigd; de Cakkiliyan (rechts), die geen lunch had meegenomen en wiens 
'vrouwen' hem niets brachten, verorbert de etensresten van de Kavuntar arbeider en zit daarbij 
terzijde, lager en afgewend van de anderen. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 149 



Er zijn geen aanwijzingen, dat de huidige situatie van recente datum is en dat 
bijvoorbeeld de Pallar vroeger apart moesten zitten bij maaltijden in de velden. 
We moeten de verschillen in de gedragsregels voor het dorp en de velden, die 
ook vroeger bestonden, niet onderschatten. Zie voor een dergelijk vermoedelijk 
ook vroeger bestaand verschil het putten van water door Pallar (4.3). 

Een inconsequentie die wèl van recente datum is, betreft het verschil tussen de 
categorie mensen die samen hapjes nuttigt in café's van het dorp en die welke te­
zamen eet in de huizen van het dorp. Zoals we reeds zagen, zullen Ottar, Valai-
yar, Nâcuvar, Vannâr en Kuravar niet bij Kavuntar op dezelfde bank komen 
zitten maar, op enkele uitzonderingen na, doen de Paljar dat wel. Als er Ka­
vuntar aanwezig zijn in de teashop zullen Valaiyar, Nâcuvar en Vannâr staande 
iets eten, Ottar en Kucavar zullen zitten op andere banken of staan, en de Ku-
ravan verdwijnt naar buiten. 

Van recente datum zijn ook de op de Higher Elementary School te Irupatur 
in de middagpauze geserveerde maaltijden aan kinderen wier ouders minder dan 
Rs. 2000,- per jaar verdienen. Er zijn zeker informanten die menen, dat deze 
maaltijden bedoeld zijn voor kinderen van lage kaste, of dat de kinderen in kaste-
gewijs geordende groepen eten, maar de praktijk leert anders. Het aantal kin­
deren van de lage kasten bij deze 'Midday meals' is weliswaar relatief groot, 
maar we vinden onder de deelnemers zeker ook Nâcuvar, Vannâr, Valaiyar, 
Ottar, Äcäri en Pillai kinderen en vóór 1966 zelfs ook wel Kavuntar kinderen. 
Tijdens enkele onaangekondigde bezoeken heb ik kunnen constateren, dat al 
deze kinderen weldegelijk tezamen eten waarbij kaste geen enkele rol speelt bij de 
wijze waarop zij bij elkaar zitten. We dienen te bedenken dat de kasteregels 
slechts in beperkte mate op kinderen van toepassing zijn en dat de gedragspa­
tronen op en bij school, althans in Irupatur, in hoge mate kaste-irrelevant zijn. 
Ik meen dat het effect van het tezamen eten van kinderen van allerlei kasten op 
hun gevoelens en gedrag als volwassenen niet mag worden overschat. 

Zoals reeds naar voren kwam in paragraaf 5.1.1 zijn de regels ten aanzien van 
'vreemdelingen' wat minder strikt dan voor 'eigen mensen'. Als de gastheer de 
lage kaste van zijn gast verzwijgt, is het zelfs mogelijk dat deze als gelijke mee 
eet. Zoals reeds gezegd, moeten we hierbij vermoedelijk vooral een uitzondering 
maken voor de Cakkiliyar. Ter aanvulling op de opmerkingen van de Pallar 
onderwijzer/boer (5.1.1) laat ik hier gedeelten volgen uit de interviews met twee 
Kavuntar boeren, waaruit eveneens blijkt dat men onderwijzers van lage kaste 
uit andere dorpen een aparte behandeling geeft. 

'De Paüan en Paraiyan onderwijzers van onze kinderen zijn hier geweest. Zij zaten met 
mij op de veranda en aten met mij in de kamer. Pallan van ons dorp zouden dat nooit 
doen : zij zouden buiten het huis blijven staan. De kastegevoelens veranderen. De behan­
deling van iemand is nu veel meer afhankelijk van de positie die hij bekleedt.' 

'De Paraiyan onderwijzer uit Irugur die nu in het dorp woont, komt nogal eens bij mij. 
Hij eet op de veranda als wij in de kamer eten. We geven hem een aparte kroes om uit te 
drinken en hij gooit zelf het blad waarvan hij eet, weg. Bij hem kom ik niet in huis; we 
praten wel eens voor de deur van zijn huis. Mijn kinderen kregen lange tijd bijles bij hem 
thuis, maar ze aten of dronken er niets.' 

150 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Kavuntar of leden van andere hogere kasten eten wel eens bij leden van lagere 
kasten in andere plaatsen en doen dat dan als gelijken. Er zijn mij slechts enkele 
gevallen bekend, waarbij leden van hogere kasten uit Irupatur aten bij leden van 
lage kasten uit het dorp zelf. Ik noemde reeds de Ainüttän Cettiyär jongen die 
wel eens bij zijn Pallar vriend eet. 

We kunnen opmerken, dat bij het al of niet als gelijken samen eten de Sched­
uled Castes in geen geval een eenheid vormen. Zij maken in dit verband nu 
eens deel uit van een ruimere categorie, of er loopteen scheidslijn door de Sched­
uled Castes, waarbij de Pajlar en zelfs ook wel de Kuravar apart staan van 
Paraiyar en Cakkiliyar. 

5.1.3. Het aanraken van kook- en eetgerei 

De Brahmaanse familie in het dorp heeft een Äcäri vrouw in dienst die water brengt en 
die het kookgerei schuurt. Voordat de potten en pannen weer in de keuken worden ge­
plaatst, spoelt een Brahmaanse vrouw ze eerst met water af teneinde de rituele onreinheid 
weg te nemen die de aanraking door de Äcäri vrouw veroorzaakt heeft. De aanraking 
door leden van andere kasten dan Brahmanen betekent altijd, dat het kookgerei opnieuw 
gespoeld moet worden. 

Ook bij de andere kasten dan de Brahmanen kan het kookgerei niet zo maar 
door iedereen worden aangeraakt, maar bij hen is de categorie die rituele ver­
ontreiniging veroorzaakt, veel kleiner dan bij de Brahmanen. De Kavuntar 
vrouwen spoelen de kookpotten met water als zij zijn geschuurd door een Paljar 
vrouw. Zij doen dit niet, als de potten zijn schoongemaakt door b.v. Vannär, 
Näcuvar of Valaiyar vrouwen. Cakkiliyar en Paraiyar vrouwen mogen in het 
geheel geen kook- of eetgerei aanraken. Bij de Kuravar moet ik enigszins een 
vraagteken plaatsen, maar vermoedelijk laten de vrouwen niet toe, dat zij kook-
en eetgerei aanraken. Bij de reeks van kasten die het kook- en eetgerei niet mo­
gen aanraken, plaatst men meestal ook de Kömutti Cettiyär. Zij staan vermoe­
delijk in dezen op het niveau van de Pallar en behoren niet tot de categorie kas­
ten die de voorwerpen onder geen enkele voorwaarde mag aanraken. Doordat 
Valaiyar vrouwen water kunnen halen uit Kavuntar putten en zij de potten en 
pannen kunnen schoonmaken zonder dat ze opnieuw gespoeld moeten worden, 
vinden we hen in tegenstelling tot Pallar vrouwen, nogal eens als hulp in de 
huishouding bij leden van hogere kasten; niet om te assisteren bij het koken, 
maar voor het ruwe buitenwerk. Als koks komen voor de Kavuntar naast Brah­
manen slechts de Pantäram, Ainüttän Cettiyär en Pillai in aanmerking. 

Dat de Cakkiliyar niets wat met eten en drinken te maken heeft mogen aan­
raken, kunnen we in de praktijk zien, als zij de lunch naar de Kavuntar in de 
velden moeten brengen. In dit geval plaatst de Kavuntar vrouw de gesloten 
'tiffin carrier' (metalen etensbakjes die op elkaar geplaatst worden, zodat zij een 
gesloten cylinder vormen) in een mand en zet die op het hoofd van de Cakkili-
yan zodat deze de 'carrier' niet behoeft aan te raken. De Cakkiliyar vertellen, 
dat zij de 'tiffin carrier' onderweg inderdaad niet aanraken. De Kavuntar zeg­
gen dat zij het voedsel niet meer zouden eten, als zij wisten dat de Cakkiliyan de 
'tiffin carrier' wel aangeraakt had. Wet en werkelijkheid kunnen hierbij met el-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 151 



kaar in strijd zijn, zoals blijkt uit de opmerkingen van een Kavuntar boer/land­
arbeider: 

'Ongeveer drie jaar geleden had ik een Cakkili jongen in dienst om buiten op ons kind 
te letten, als mijn vrouw en ik niet thuis waren. Op een keer is de jongen het huis binnen 
gegaan en heeft daar van ons voedsel gegeten. Mijn vrouw merkte het, toen ze onze maal­
tijd klaarmaakte. Toch hebben we dit voedsel gegeten en niet weggegooid, zoals eigenlijk 
moet. De Cakkili gaf direct toe, toen we hem naar het gebeurde vroegen. We hebben ge­
zegd dat hij het niet weer moest doen; we hebben hem niet uitgescholden. In het vervolg 
gaven we hem buiten het huis een maaltijd.' 

Wat betreft de Paraiyar verwijs ik naar de ruzie tussen een Kavuntan en een 
Paraiyar onderwijzer die volgens mijn informanten van hoge kaste de 'onbe­
schaamdheid' had de waterpot van de Äcäri vrouw, die hem dagelijks water 
bracht, over te nemen en leeg te gieten in zijn eigen waterpot (zie 4.3). Ik sprak 
ook reeds (4.3) over de Kavuntar en leden van andere hogere kasten die in de 
velden drinkwater accepteren, dat door een Pallan is geput. 

Pallar arbeiders brengen de lunch voor Kavuntar naar de velden zonder dat 
de 'tiffin carrier' in een mand is geplaatst: het is ondenkbaar dat de Pallar zich 
nu een dergelijke vernedering zouden laten welgevallen en ook voor het nabije 
verleden is dit onwaarschijnlijk. 

Over veranderingen in de regels betreffende het aanraken van kook- en eet­
gerei durf ik geen uitspraken te doen. Hetzelfde geldt voor de situatie buiten 
Irupatur, hoewel ik voor de omliggende dorpen geen grote verschillen verwacht. 

De regels betreffende het aanraken van voedsel betreffen een veel ruimere cate­
gorie kasten dan die voor het aanraken van kook- en eetgerei : zij zijn vrijwel 
identiek met de regels aangaande het accepteren van gekookt voedsel en water. 

Voor het in deze paragraaf behandelde kunnen we constateren, dat de Sche­
duled Castes veel meer een aparte categorie vormen dan bij het al of niet accep­
teren van voedsel en water of het samen eten. Als we de Kömutti Cettiyâr buiten 
beschouwing laten, vormen de Scheduled Castes de categorie wier aanraking 
van eet- en kookgerei voor anderen als verontreinigdend geldt. Binnen de Sche­
duled Castes nemen echter vooral de Pallar een aparte positie in, vermoedelijk 
samenhangend met hun positie op de rand van de (fysieke) onaanraakbaarheid. 

5.2. FYSIEKE ONAANRAAKBAARHEID EN ONBENADERBAARHEID 

Het elkaar aanraken is in India veel sterker geladen dan in bijvoorbeeld de 
Euro-Amerikaanse cultuurkring en wordt beperkt tot een kleine groep van bijna 
gelijken. Het gevaar je 'af te geven met iemand', je status in gevaar te brengen 
door aanraking, is in India groter dan in het Westen; de mate van vertrouwelijk­
heid die het elkaar aanraken tot uitdrukking brengt, is in India groter. Opzette­
lijke aanraking waarin de wens naar vertrouwelijkheid naar voren komt, zien 
we in het openbaar eigenlijk alleen bij jongeren van hetzelfde geslacht die hand 
in hand lopen of met de armen om eikaars schouders, en bij condoleantiebezoe-

152 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



ken, waarbij men met beide handen de handen aanraakt van de belangrijkste 
rouwdrager en waar de vrouwen wenen met de armen om eikaars schouders. Bij 
aanraking tijdens condoleanties behoeft men niet zo kieskeurig te zijn: na een 
dergelijk bezoek neemt men steeds een bad en verwisselt men van kleding. We 
zien dan ook dat de Kavuntar en andere hoge kasten, individuele variaties bui­
ten beschouwing gelaten, condoleren door het aanraken van de handen bij leden 
van kasten hoger dan Ottar. Jongeren die hun vriendschap tot uitdrukking 
brengen door aanraking staan min of meer boven de wet: zij zijn nog niet vol­
wassen en hun status is nog niet zo kwetsbaar. We kunnen zeggen dat de vraag 
naar fysieke onaanraakbaarheid een bijna theoretische vraag is en het spreken 
over dit onderwerp sticht dan ook verwarring, waaruit de informanten zich 
trachten te bevrijden door te gaan praten over onderwerpen als het aanraken 
van water, voedsel of voorwerpen waaruit men drinkt of eet. Het was steeds 
noodzakelijk na te gaan, wàt de informanten bedoelden met 'onaanraakbaar­
heid' als zij antwoordden op vragen daaromtrent. Bleek dan dat men de kasten 
had genoemd van wier leden men geen gekookt voedsel of water accepteert of 
die het voedsel, water of eetgerei niet mogen aanraken, dan vroeg ik opnieuw 
uitdrukkelijk naar de fysieke onaanraakbaarheid. De moeilijkheid is dat de 
onderzoeker hierbij vraagt naar de categorie kasten wier leden ritueel veront­
reinigen, 'tïttu' bewerkstelligen, door aanraking met als gevolg dat men een bad 
moet nemen, zich althans met water sprenkelen en zich moet verkleden. Naast 
deze categorie is er een groot aantal personen wier opzettelijke aanraking onge­
wenst is, zonder dat dit rituele onreinheid met zich brengt. 

In Irupatur blijkt dat er inderdaad een categorie ritueel Onaanraakbaren ge­
weest is. Het gebruik van de voltooide tijd is hier op zijn plaats, omdat de leden 
van hogere kasten zich, op enkele uitzonderingen na, niets aantrekken van een 
rituele verontreiniging die ontstaat door de aanraking met een persoon beho­
rende tot deze categorie, zo zij al iets weten van de rituele verontreiniging die een 
dergelijk contact met zich brengt. Het verdwijnen van deze aparte categorie be­
tekent niet, dat haar leden nu aanraakbaar zijn geworden: de tot deze categorie 
behorende mensen zijn nu als het ware gevoegd bij de veel ruimere groep van 
personen wier opzettelijke aanraking men niet op prijs stelt. Dit laatste heeft tot 
gevolg dat de oorspronkelijke categorie van ritueel Onaanraakbaren tamelijk 
moeilijk terug te vinden is. Vraagt men naar de kasten van Onaanraakbaren, de 
'totäta cätikal', dan noemen oude informanten doorgaans een geringer aantal 
kasten dan de jongeren. De karnam, de oudste in het dorp aanwezige Brahmaan, 
vermeldt dat de Brahmanen vroeger niet aangeraakt mochten worden door de 
vier Scheduled Castes, plus de Nâcuvar, Vannâr en Ottar en dat men het thans 
nog steeds volhoudt ten aanzien van de vier Scheduled Castes en Nâcuvar. De 
leden van de laatste kaste raken de Brahmanen aan tijdens het scheren en knip­
pen en een bad is noodzakelijk na een dergelijke behandeling. Als de 'totäta 
cätikal' noemde de karnam echter alleen de vier Scheduled Castes. Hoewel de 
overgangen vrij vaag zijn en de karnam voor alle overtredingen van de onaan-
raakbaarheidsregels het nemen van een bad noemde, kunnen we voor de lage 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 153 



kasten dus vermoedelijk stellen, dat hun leden echt niet door Brahmanen mogen 
worden aangeraakt en omgekeerd. Speciale vermelding verdient hier dat, vol­
gens de karnam, de Brahmanen vroeger niet mochten worden aangeraakt door 
anderen dan Brahmanen in de tijd tussen het bad en de maaltijd. De negenen­
twintigjarige zoon van de karnam, een industrie-arbeider, houdt bij hoog en bij 
laag vol dat, hoewel hij er zich volstrekt niet aan houdt, de kasteregel eist dat 
Brahmanen slechts door kastegenoten mogen worden aangeraakt. Deze man 
ziet de traditionele regels betreffende fysieke onaanraakbaarheid dus wel bij­
zonder ongedifferentieerd en strak. Iets dergelijks vinden we ook bij andere 
kasten. Oude Kavuntar noemen de Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar onaanraak­
baar en stellen uitdrukkelijk dat de Paljar wel aanraakbaar zijn9. Zij wijzen er 
bijvoorbeeld op dat Pallar priesters ook vroeger wel heilige as konden aanbren­
gen op het voorhoofd van Kavuntar, in tegenstelling tot Kuravar, Paraiyar en 
Cakkiliyar. Een zesentwintigjarige Kavuntar boer daarentegen meent dat de 
vier Scheduled Castes, de Kömutti Cettiyâr, Valaiyar en Mohammedanen vroe­
ger onaanraakbaar waren voor de Kavuntar en dat dit nu nog slechts de Kura­
var, Paraiyar en Cakkiliyar betreft, hoewel hijzelf zich van deze regel niets aan­
trekt. De verschillen tussen ouderen en jongeren ten aanzien van het beeld van 
de kasten van Onaanraakbaren komt nog het beste tot uitdrukking bij drie 
Ainüttän Cettiyâr. Een zeer oude Cettiyâr informant vertelde mij, dat slechts de 
Paraiyar en Cakkiliyar nu en vroeger fysiek onaanraakbaar zijn en waren. Zijn 
zoon, een ongeveer veertigjarige fabrieksarbeider, meent dat de Cakkiliyar, 
Paraiyar, Kuravar en Valaiyar vroeger onaanraakbaar waren en dat dit nu nog 
het geval is ten aanzien van Cakkiliyar, Paraiyar en Kuravar. De kleinzoon, een 
negentienjarige industrie-arbeider, maakt het nog bonter door te zeggen dat 
vroeger de vier Scheduled Castes, de Kömutti Cettiyâr, Valaiyar en Mohamme­
danen onaanraakbaar waren en dat dit nu nog geldt voor Cakkiliyar, Paraiyar, 
Kuravar en Kömutti Cettiyâr, waarbij hij twijfel heeft over de Valaiyar. Bezien 
we de persoonlijke opinie van de drie Ainüttän Cettiyâr, dan wil de grootvader 
volgens zijn zeggen niet worden aangeraakt door Cakkiliyar en Paraiyar, de 
zoon niet door Cakkiliyar en de kleinzoon niet door Cakkiliyar, Paraiyar, Kura­
var en Kömutti Cettiyâr. Ik meen dat de oude informanten spreken en handelen 
vanuit een geloof in en kennis van het gevaar van 'tïttu' door aanraking van leden 
van bepaalde kasten, terwijl de jongeren (zonder veel geloof en kennis) meer 
spreken over de kasten die zij als laag waarderen, of waarvan zij menen dat deze 
als laag worden beschouwd door in het algemeen de 'volwassen' (en meer con­
servatieve?) leden van hun kaste. 

Tabel 14 geeft een overzicht van de antwoorden die men tijdens eenenvijftig 
interviews (met individuen of groepen) gaf op mijn vraag betreffende fysieke on­
aanraakbaarheid. Vragen we leden van lage kasten naar hun onaanraakbaar­
heid, dan ontstaat ongeveer het beeld weergegeven in tabel 15. Uit deze laatste 
tabel blijkt in de eerste plaats, dat de lage kasten hun fysieke onaanraak­
baarheid in de relatie met bepaalde hogere kasten toegeven. De mening van 
de Pallar, dat slechts de Brahmanen hun aanraking werkelijk mijden, is in over­
eenstemming met de opvattingen van een zeer groot deel van de informanten 

154 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



<u • en 
O CS 
N ^> 
d 3 
o es 

J3 u 
CS 

s g 

•4-t •+-> 

s .a 
S o 01 « 
« S 
r* CS 

• " J= 
t - l •*-» 
CCt 1 H 

cd a 
•S « 

Ë 
o — o g 
„ > 

a, ö a S? » cö ra ü 
S e ° 
cd u o 
cd » -£ 
S » 3 
§ ç M 

S > S 
O *- o 

_>> . * • * > 

» c -
,>> c c 
e*-i aj aj 
s « a 
E * a 
S3 3 2 

S a g 
* -§ § 

C i - f-

^ u u 

•3 £"2 

V 15 J? 
T3 IH ce 
S « 2 
ta 5 o g = x> 
•S « M 

<U ; = fl> 

1- Ö S 
S — c 
«* c Ü 

3 S u 
.S 1 1 
J2 a ts 

g1 «'S, 

es"0 8 

o e o 
Q fc S 

2 S S 
3 s> 3 
o > t; 
H tS Ö 

U3JUBUU0JUI [B }UBV 

J B A ^ I ^ B O 

j B Ä r e j B j 

jBABJtv>[ 

JBtJBd 

JBAnOBK 

JEÛÛByV 

JBXIBJBA 

«HO 

u3UBpaummijoj\] 

iBABonx 

pjius uçoy 

piuispnoo utpy 

• r e ^ B M BXinox 

J B ^ À B N BXi[!ddn 

UIBJBJÜBJ 

jBÀuiao ÛBHQUiv 

JBJÙTIABX 

uaireiuiiBja 

o 

2 ®^§§§§§§§0§§§§2§°°'I-
S ^ — O t ^ o S ' o S ' O O O O O O O ' O | o m t -

f n o o * o v o o o « o > o O o o o o v̂  m ~+ 

S - n V O O O Q O O O O O O O O O O ro >o m o O o O 

r- O O O O O O I O O O O O O O O o o o 
vo 
P O O O O O I O O O O O O O O O o o o 

P O O O O I O O O O O O O O O O o o o 

P o O O I O O O O O O O O O O O o o o 
vo 

P o o o o o o o o o o o o o o o o o o 
VC 

P O O I O O O O O O O O O O O O o o o 

P O I O O O O O O O O O O O O O o o o 
VO 

P I o o o o o o o o o o o o o o o o o 
VO 

I o o o o o o o o o o o o o o o o o o 

ö 

• CTJ 5 h T3 Ö 

f p i s 
I * ô s f ! l 1 
* g 3 ' I a ' s i S ici 3 I S « fr y Ë— »i g g es =3: .S o. o 8 8 3 o jf: 73 § [g ,q -g- a h 

CS .S g Ö-

•3 S - l 3 
c« es > >> 
es — 

o 
H 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 155 



TABEL 15. De leden van kasten die ons niet willen aanraken. 

IC« 3 

Alter 'E I, | 
« n - e z £ S 
S 3 ö i E c s Z n § 

Ö . g 
E8° § § ~. S 'S â .p -c £ g M •& 

es 
3 •— 't: ' « ^ .s* *r" ni 2 S 5 g s 5 -s ,ts 8 ja s Ä a s- S •«• 'S y o es S: •S -§' 

3 Ç-
,_, „ _. .„ s a -g: 'S a o s -3 S' 

ri 
E 
iO 

Ut 

C3 

OH 

S 
> es 
P 
^ 

3 
>> 
Si 
3 OH 

>> 
M 
nt 
U 

Paljar x 
Kuravar x x x x x x 
Paraiyar x x x x x x x x x x x x x x x 
Cakkiliyar x x x x x x x x x x x x x x x x 

van hogere kasten. De onaanraakbaarheid van Cakkiliyar en Paraiyar is buiten 
kijf; we mogen aannemen dat alle hogere kasten tot en met Paljar hen, althans 
vroeger, als onaanraakbaar beschouwden. De situatie ten aanzien van de Kura­
var is wat moeilijker. Zij nemen enigszins een overgangspositie in tussen Cakki-
liyar/Paraiyar en Pallar. Onwillekeurig denken we hierbij aan hun onzekere 
positie in de teashops. De Kuravar vormden kennelijk voor vele kasten een 
kaste van Onaanraakbaren. Deze mening wordt nog versterkt door het vermelde 
voor een dorp ten noorden van de stad Coimbatore (JANARTHANAN, 1960: 12), 
waar de Kuravar eveneens uitdrukkelijk worden aangemerkt als een kaste van 
Onaanraakbaren. 

De Näcuvar worden vrijwel nooit opgegeven als een kaste behorende tot de 
'totäta cätikal'. Beroepshalve moeten de kappers hun klanten aanraken. Een 
moeilijkheid vormt hierbij het bad dat de leden van alle kasten vrijwel zonder 
uitzondering nemen na het knippen. Hoewel men doorgaans volhoudt dat een 
dergelijk bad slechts dient voor een meer definitief afstand doen van het reeds 
geknipte haar, doet de verbetenheid waarmee men aan dit bad 'hangt', denken 
aan een ritueel bad. Aan de andere kant constateren we dat de leden van kasten 
lager dan de Brahmanen zich niet baden als zij zich bij de kapper slechts hebben 
laten scheren. 

Het al of niet tot de Onaanraakbaren behoren van de Kapperskasten is een probleem 
voor grote delen van India. Zie voor een samenvatting van meningen en literatuurverwij­
zing DEN OUDEN, 1960: 34, 35, 36. Ik acht het mogelijk dat niet zo zeer de persoon van de 
kapper onrein is als wel de van het lichaam gescheiden haren en nagels. Een bad na het 
knippen moet dan inderdaad worden beschouwd als een ritueel bad, echter niet zo zeer in 
verband met de onreinheid door de aanraking met de kapper als wel door het nog op het 
lichaam achtergebleven geknipte haar. Een bad na het scheren van de baard is bij deze 
theorie minder noodzakelijk. Wat betreft de niet-Brahmanen in Irupatur vraag ik mij dus 
af of het slot van de hier te citeren opmerking van M. N. SRINIVAS voor een dorp in Mysore 
wel geheel toepasbaar is (SRINIVAS, 1955: 21): 'Handling hair and nails after they are 
separated from the body defiles the man who handles them. The Barber's touch conse-

156 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



quently defiles a member of a higher caste.' SRINTVAS geeft voor zijn onderzoeksdorp aan 
(biz. 22) dat sommige lagere niet-Brahmaanse kasten het niet zo nauw nemen met het bad 
na het scheren. Als 'scheren' inderdaad wordt onderscheiden van 'knippen', dan is deze 
opmerking ook voor Irupatur van toepassing. Ondanks het feit dat men de Nâcuvar kas­
ten die werken voor de hogere kasten, niet rekent tot de 'totâta câtikal', is de positie van de 
Kappers in het kader van de onaanraakbaarheid toch onduidelijk. In het algemeen is hun 
positie te situeren in het stratificatieveld van laagste midden kasten tot en met hoogste lage 
kasten. 

Het is de vraag of men zich vroeger streng heeft gehouden aan de onaanraak-
baarheidsregels. Ik verwacht niet dat men zich hier ooit erg druk heeft gemaakt 
over onopzettelijke aanraking in de werksfeer. In paragraaf 3.2 wees ik reeds op 
de nadruk bij de Kavuntar en vele haar omringende kasten op competitie over 
politieke macht, de concentratie op produktiviteit (het 'koninklijke' model be­
treffende statusverwerving), en de relatief geringe nadruk op kaste-reinheid en 
ceremoniële orthodoxie (het 'Brahmaanse' model betreffende statusverwerving). 

Onaanraakbaarheidsregels blijken er nauwelijks te bestaan ten aanzien van 
kinderen van hogere kasten. Er zijn oudere Kavuntar, die vertellen dat de leden 
van de drie laagste kasten geen Kavuntar kinderen op de arm mochten nemen, 
in tegenstelling tot Pallar en hogere kasten. Hiertegenover staan dan andere 
Kavuntar die vertellen, dat er een Cakkiliyar vrouw op hen paste toen zij nog 
kind waren. Een oude Kavuntar boer merkte op dat er geen 'tïttu' voor kinderen 
bestaat en hij vervolgde : 'Als een kind huilt, dan letten we niet op kaste, maar 
trachten we het kind te kalmeren.' Als M. N. SRINIVAS (1955: 28) spreekt over 
een theoretisch verbod op het aanraken van kinderen van hogere kasten door 
Onaanraakbaren, dan ben ik geneigd mij af te vragen of een dergelijk verbod 
zelfs theoretisch gold. Opmerkelijk is de uitspraak van dezelfde oude Kavuntan 
over het zogen van kinderen van hoge kasten: 'Als een Cakkili vrouw een Ka­
vuntar kind de borst geeft dan vragen we haar het niet weer te doen, maar we 
worden niet boos op haar.' 

Het is mij bekend dat men in andere delen van het district Coimbatore eertijds toch wel 
anders dacht over deze zaken. Mijn eerste tolk, een negenentwintigjarige Vêttuva Ka­
vuntan uit Oost-Coimbatore, vertelde mij dat hij als kind gedwongen werd om na thuis­
komst uit de 'elementary school' al zijn kleren uit te trekken en een bad te nemen alvorens 
het ouderlijk huis te betreden, of gekleed een bad te nemen en zo, geheel nat, het huis bin­
nen te gaan om zich te verkleden. Zowel lokale verschillen als eventuele strengere opvat­
tingen ten aanzien van onaanraakbaarheid bij de Vêttuva Kavuntar kunnen hierbij een 
rol spelen. 

In het dorp wordt wel eens gezegd dat de kasteregels, zeker waar het gaat om 
het verbod van fysiek contact, niet gelden voor sexuele relaties en voor feesten. 
Dit lijkt mij overdreven. Vermoedelijk vormt de aanraakbaarheid van de Pallar 
en de onaanraakbaarheid van de Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar juist de sleu­
tel tot het patroon van extra-maritale sexuele relaties, vooral van de Kavuntar. 
In paragraaf 5.5.2 zullen we zien dat sexuele relaties met Pallar vrouwen veel 
minder sterk worden afgekeurd dan die met Kuravar, Paraiyar of Cakkiliyar 
vrouwen. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 157 



Er is in Irupatur geen speciale kaste die de vroedvrouwen levert. Hoewel fa­
milieleden vaak als vroedvrouw optreden, zijn er toch ook bepaalde vrouwen 
die zich een zekere faam hebben verworven en veel bij bevallingen worden ge­
vraagd. Opmerkelijk is, dat een kort voor 1966 overleden Kavuntar vrouw de 
belangrijkste vroedvrouw van het dorp was en als zodanig optrad voor alle kas­
ten, zelfs voor de Cakkiliyar. Noch de leden van hogere kasten, noch die van 
lage kasten spreken er hun afkeuring over uit, dat een Kavuntar vrouw ook als 
vroedvrouw optreedt voor Onaanraakbaren en zo dus eigenlijk 'dubbel' ver­
ontreinigd wordt door de aanraking met het bloed van Onaanraakbaren. In­
tegendeel, men spreekt over deze vrouw alleen met lof. Kennelijk is het bad dat 
de vroedvrouw neemt (en dat iedereen neemt na een kraamvisite), voldoende om 
de rituele onreinheid op te heffen; het beroep geeft hier zelfs geen permanente 
onreinheid als het wordt uitgeoefend voor Onaanraakbaren. 

Het nemen van een bad in verband met rituele onreinheid door aanraking 
met leden van lage kasten komt weinig voor. Vraagt de onderzoeker er naar, 
dan blijken slechts enkele ouderen het bad te noemen, dat zij nemen na terug­
komst van de markt in een naburige stad en na een busrit. Hoewel hier meer 
vliegen in één klap geslagen worden, namelijk het zich ontdoen van vuil en van 
rituele onreinheid, is het gevoel zich te moeten reinigen in verband met wel­
licht opgedane 'tittu' onder andere door aanraking dus toch nog hier en daar 
aanwezig. 

Een enkele keer vinden we een informant die de onaanraakbaarheidsregels 
tracht te rationaliseren. Men noemt dan 'slechte' gewoonten als het eten van 
rundvlees en het villen van vee. De Paraiyar uit Kilakkupalayam menen dat hun 
positie aanmerkelijk is verbeterd, nadat zij opgehouden waren met het oprui­
men van kadavers en het villen van deze dieren. 

'Vroeger mochten we de Kavuntar en mensen van andere hoge kasten niet te dicht na­
deren. Ze zouden woedend zijn geworden als we hen aanraakten; ze moesten daarna een 
bad nemen. Als we nu een lid van hoge kaste aanraken, zegt niemand er iets van.' 

Het is de vraag of het door deze Paraiyar gelegde verband wel het enige is dat 
een rol speelt, immers andere groepen, zoals de Cakkiliyar in tal van plaatsen, 
menen dat er thans veel minder gelet wordt op onaanraakbaarheid en onbena­
derbaarheid, zelfs nu ze doorgaan met hun traditionele, zeer onreine functies. 

Secularisatie van het waardensysteem gaat in dezen gepaard met een vermin­
dering van bezorgdheid betreffende rituele onreinheid, 'tittu'. Dit betekent niet 
direct dat regels, die de sociale afstand moeten handhaven tot lagere kasten, aan 
belang inboeten. Waar lagere kasten in de ogen der hogere kasten weinig ver­
anderingen hebben ondergaan die leidden tot een hogere welstand en een op­
geven van als laag gewaardeerde functies, daar blijven regels ter vermijding van in­
formele contacten van kracht, zij het niet uitdrukkelijk onderbouwd door een 
verwijzing naar religieuze dogma's. Ten aanzien van de onaanraakbaarheids­
regels meen ik, dat de kracht van deze regels voor de Kuravar en Paraiyar meer 
afneemt dan voor de Cakkiliyar. 

158 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Ik geloof dat er enige waarheid schuilt in de opmerking van een oude Paraiyar tantal 
die vertelt, dat hij herhaaldelijk Kavuntar meeneemt achter op zijn fiets - waarbij aan­
raking natuurlijk niet is te vermijden - en dat eigenlijk alleen de Brahmaanse karnam een 
dergelijk vervoer weigert. Het kan hier uitsluitend gaan om het achter op de fiets nemen van 
bepaalde leden van hogere kasten buiten de dorpskom; vele Kavuntar weigeren een der­
gelijk vervoer ook buiten het dorp. Dat leden van hogere kasten buiten het dorp achter op 
de fiets stappen bij een Cakkiliyan is ondenkbaar. 

De genoemde secularisatie is er ook oorzaak van dat de traditionele onaan-
raakbaarheidsregels steeds minder in acht genomen worden met name door de 
mannen van de laagste kasten. Het 'tirttam' ritueel van de Cakkiliyar waarbij de 
pakatai water sprenkelde over de door de aanraking met een Kömutti Cettiyan, 
Kuravan of Paraiyan ontwijde Cakkiliyan, wordt bijvoorbeeld niet meer ver­
richt. Tijdens groepsgesprekken in de wijken der laagste kasten, waarbij ook 
vrouwen aanwezig waren, bleek duidelijk een verschil in gedrag tussen de ge­
slachten. Een waarschuwing tegen een overschatting van de afname der onaan-
raakbaarheidsregels is hier dus op zijn plaats; de over deze onderwerpen ver­
kregen gegevens zijn voor een belangrijk deel afkomstig van mannen en juist bij 
hen is de secularisatie van de gedragspatronen vermoedelijk het verst voortge­
schreden. 

In tal van gebieden is de onaanraakbaarheid van bepaalde kasten kennelijk nog ondui­
delijker dan in het door mij onderzochte gebied. Zo merken MORRIS OPLER/RUDRA DATT 
SINGH (1950: 484) en B. S. COHN (1955: 61) op voor hun dorp in Uttar Pradesh, dat het 
woord onaanraakbaarheid misleidend is, aangezien niet zo zeer persoonlijk contact in het 
geding is, maar meer het bijzondere vermogen van de leden der onaanraakbare kasten om 
door aanraking voedsel en water van een lid van hogere kaste te verontreinigen10. Ook 
bij BERREMAN (1963: 212) lezen we voor een dorp in het Himalaya gebied: 'Bodily un-
touchability is not observed - it is not polluting for a high-caste person to be touched by a 
Dom.' In al deze gevallen was er kennelijk in het geheel geen sprake (meer) van dat door 
lichamelijk contact rituele ontwijding plaatsvond, waardoor een ritueel bad nodig was. 
Ook in Irupatur interpreteren velen het begrip onaanraakbaarheid in de zin van het niet 
kunnen accepteren van water of gekookt voedsel of het niet mogen aanraken van water, 
gekookt voedsel en eetgerei. De gedachte van de rituele verontreiniging door lichamelijk 
contact is hier echter nog niet geheel verdwenen. 

Een totale verdwijning van het verschijnsel fysieke onaanraakbaarheid lijkt 
voor de toekomst onwaarschijnlijk. De ruimere geseculariseerde vorm, waarin 
eveneens fysiek contact met personen van lagere positie wordt vermeden, ken­
nen we tenslotte ook in de Euro-Amerikaanse cultuurkring waar men zijns ge­
lijken begroet met een handdruk, maar dit vermijdt ten aanzien van personen, 
die maatschappelijk veel lager staan11. 

Ook bij onbenaderbaarheid moeten we onderscheid maken tussen die vorm 
welke rituele ontwijding met zich brengt, waardoor reiniging door middel van 
een ritueel bad noodzakelijk is, en een meer geseculariseerde vorm. Oude Ka­
vuntar geven aan, dat de Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar buiten de werksfeer 
niet te dicht bij leden van hogere kasten moeten komen en zij spreken daarbij 
over een afstand van ongeveer tien voet, ruim drie meter. Wellicht is het niet 
zonder betekenis dat men bij het noemen van deze drie kasten een beetje aarzelt 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 159 



bij de Kuravar. In de praktijk zien we, dat de leden der drie laagste kasten tij­
dens een gesprek afstand bewaren tot de leden van hogere kasten. De Pallar 
kunnen vanouds aan de voeten van de Kavuntar zitten onder een veranda. 
Rituele ontwijding door het te dicht naderen van een lid van zeer lage kaste vindt 
niet plaats. In tegenstelling tot onaanraakbaarheid bestaat er in het Tamil geen 
duidelijk woord voor onbenaderbaarheid. Slechts één oude Kavuntan vermeld­
de, dat het heel vroeger 'tittu' gaf te stappen in de schaduw van een Cakkiliyan, 
maar hij voegde er direct aan toe, dat deze regel in zijn jeugd reeds niet meer be­
stond. 

Voor Irupatur zouden we kunnen spreken van een geseculariseerde onbena­
derbaarheid op kastebasis. De toevoeging 'op kastebasis' is noodzakelijk omdat 
dit vooral het verschil met de Westerse cultuurkring aangeeft. In het Westen be­
nadert de mindere de meerdere tot op zekere afstand en wacht tot hij naderbij 
geroepen wordt. Dit geldt of gold niet alleen voor de landarbeider met zijn pet 
in de hand die eerbiedig een grote afstand tot zijn werkgever bewaart, maar on­
der andere ook voor de kantoorbediende die de kamer van de directeur be­
treedt. In Irupatur - en vermoedelijk geldt dit voor grote delen van India - speelt 
de kastestatus in dezen nog steeds een belangrijker rol dan verschillen in eco­
nomische positie. De Kavuntar boer zien we in een veranda spreken met een 
Kavuntar arbeider die naast hem zit, terwijl een Cakkiliyar arbeider op enige 
afstand buiten de veranda in het stof hurkt. In individuele gevallen meende ik te 
kunnen constateren, dat een groot verschil in economische positie wel met zich 
meebracht dat een zekere afstand in acht wordt genomen door personen met 
weinig afwijkende kastestatus. Ik durf niet te zeggen of dit verschijnsel al dan 
niet recent is. 

Het is moeilijk aan te geven welke van de drie laagste kasten zich het sterkst 
houdt aan de onbenaderbaarheidsregels, immers de kastegroepen van Kuravar 
en Paraiyar zijn slechts klein en we zien hun leden niet zo vaak tezamen met le­
den van hogere kasten. Mijn indruk is echter, dat vooral de zich van hun be-
staansonzekerheid zeer bewuste Cakkiliyar deze vorm van respect het meest in 
acht nemen. 

5.3. HET BETREDEN VAN HUIZEN 

Bij de regeling ten aanzien van het betreden van huizen moet een onderscheid 
worden gemaakt tussen de kamers en keukens12, de veranda's en de binnen­
hoven. Ik zal deze onderdelen achtereenvolgens bespreken. Hierbij zal blijken 
dat het doel, waarmee men de huizen betreedt, variaties veroorzaakt in de regels 
die men toepast. Tot slot laat ik zien dat 'vreemdelingen' anders behandeld wor­
den dan dorpsgenoten, waarna de vraag aan de orde komt of de Scheduled 
Castes bij deze onderwerpen zijn te onderscheiden als aparte categorie. 

Als we nagaan aan welke kasten het verboden is kamers en keukens van hui­
zen te betreden, dan blijken dat er meer te zijn dan de laagste vier. De Kavuntar 

160 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



kasten en de andere hogere kasten waarvoor de Kavuntar de referentiegroep 
zijn (Pillai, Ainüttän Cettiyär, Pantäram, Näykkar, Äcäri en Kucavar) weigeren 
leden van de Scheduled Castes plus de Kömutti Cettiyär, Vannär, Näcuvar, 
Valaiyar en Ottar in hun kamers of keukens toe te laten. Er zijn uitzonderingen. 
Zo kunnen Ottar alle delen van het huis betreden als zij reparatiewerkzaamhe-
den moeten verrichten; Valaiyar geeft men wel de opdracht om water naar de 
keuken te brengen. In tegenstelling tot bijvoorbeeld de Äcäri of Näykkar aar­
zelen de Kucavar om vrijelijk de kamers van woningen van hoge kasten te be­
treden; de Kucavar komen meestal slechts in de kamers van met name Kavuntar 
huizen, als zij daartoe uitdrukkelijk zijn uitgenodigd. De positie van de Kucavar 
in dit opzicht grenst aan die van de Ottar. 

In de kamers van de huizen van kasten hoger dan Kucavar treffen we herhaaldelijk 
leden aan van andere kasten dan die waartoe de bewoners van het huis behoren. Het door 
het kastensysteem veroorzaakte isolement van de lagere kasten kunnen we reeds consta-
steren bij de Kucavar en Mohammedanen, maar vooral bij de kasten die een lagere ritueel-
sociale positie innemen dan deze twee. In de keukens en kamers van de midden en lage 
kasten vinden we nog slechts leden van de kaste, waartoe de bewoners van het huis be­
horen, doordat de leden van de kasten die men in huis zou accepteren, weigeren de kamers 
te betreden. De ritueel-sociale afstand die de midden en lage kasten ten opzichte van elkaar 
in acht nemen, is veel groter dan die welke de hogere kasten van elkaar scheidt. Zelfs kas­
ten die elkaar nagenoeg als gelijken erkennen, zoals Näcuvar en Vannär, komen niet in de 
kamers van eikaars huizen. Daartegenover zijn hogere kasten vaak wel bereid enkele kas­
ten die ritueel-sociaal lager staan dan zijzelf, maar die hoger staan dan de Ottar, min of 
meer als gelijken te behandelen. De Vannär bijvoorbeeld weigeren de kamers van de hui­
zen der Äcäri te betreden, iets wat de Kavuntar wel bereid zijn te doen al zal het niet vaak 
gebeuren. De Vannär houden de Linkerhand Äcäri thans meer op een afstand dan de 
hogere Kavuntar dat doen. 

Ik krijg sterk de indruk, dat het betreden van kamers (en veranda's) alleen 
rituele onreinheid teweeg brengt als het gebeurt door de letterlijk onaanraak-
baren, dus Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar. Deze onreinheid zou men moeten 
verhelpen door het wassen van de vloeren met koemest en zelfs het opnieuw 
witten van de muren. In de praktijk is dit niet te controleren, omdat de leden van 
de drie genoemde kasten de kamers en veranda's van de huizen van hogere kas­
ten niet betreden. Trouwens, een huisvrouw die zichzelf respecteert, sprenkelt de 
vloeren van kamers, veranda's en binnenhoven iedere ochtend met een mengsel 
van water en verse koemest. Ook het betreden van de veranda's en kamers van 
de huizen der drie laagste kasten door leden van hogere kasten verontreinigt de 
laatstgenoemden en deze 'tïttu' moet eigenlijk door een bad en het wisselen van 
kleding, of, minimaal door het zich besprenkelen met wat water worden opge­
heven. Bij de achterstelling van andere kasten dan de laagste drie zegt men dat 
het gaat om een kwestie van gewoonte die met 'tïttu' niets te maken heeft. Zoals 
ik reeds opmerkte (zie 3.2) gebruikt men het begrip 'tïttu' niet graag bij de ver­
klaring der kasteregels. 

Gedurende de eerste maanden van het onderzoek in Irupatur woonde ik in een kamer 
van een Kavuntar boer/arbeider. Het was onmogelijk hier gesprekken te voeren met leden 
van lage kasten. De grens hierbij lag bij de Ottar. Oude Ottar waren niet bereid in mijn 
kamer te komen, maar enige jongeren deden dat wel en zaten met mij aan een tafel, als er 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 161 



geen leden van hoge kasten in de kamer aanwezig waren en als alle deuren dicht gingen en 
van binnen gegrendeld werden. Het heeft mij enige moeite gekost de respectvormen die de 
leden van lagere kasten aan de dag legden, te begrijpen en mij er bij neer te leggen. In 
tegenstelling tot jongere Ottar was een Näcuvan bijna niet te bewegen mijn kamer te be­
treden en eenmaal in de kamer wilde de man niet anders dan op de grond zitten. Bij een 
poging met hem te spreken op de veranda voor de kamer was hij slechts bereid voor de 
veranda op de grond te zitten. Van de lage kasten bleek slechts een jonge PaUan bereid 
eventuele repercussies van de zijde der Kavuntar te trotseren door 's avonds met enkele 
jonge Kavuntar kennissen in de kamer te komen en daar op een bed (cot) of stoel te zitten. 
De Kavuntar eigenaar van het huis heeft bij mij nooit geprotesteerd tegen de aanwezigheid 
van Ottar, maar hij liet mij duidelijk merken dat hij het in de kamer komen van de Pallan 
in kwestie bepaald afkeurde. 

Het huis dat ik na enige maanden in het dorp huurde, bestond uit een grote overdekte 
ruimte, verdeeld in een hal en een hoger gelegen woongedeelte. Tot mijn grote opluchting 
konden ook de lagere kasten de overdekte hal van het huis accepteren als 'overdekt bin­
nenhof', zodat iedereen bereid bleek dit gedeelte te betreden na daartoe uitgenodigd te 
zijn. Hierbij speelde naar alle waarschijnlijkheid een rol, dat het huis slechts door mijn 
vrouw en mij werd bewoond en het buiten de Kavuntar wijk lag. Oudere Cakkiliyar, 
Paraiyar, Kuravar, Vannâr en Nâcuvar bleken niet bereid met mij te spreken op het ho-
gergelegen woongedeelte: tijdens de gesprekken met hen zaten zij op de grond in de hal, 
achter gesloten deuren en ramen onzichtbaar en onhoorbaar voor de buitenwereld, waar­
bij mijn tolk en ik op de grond van het woongedeelte zaten. PalJar en Valaiyar bleken iets 
minder schroom te bezitten en zij zaten zelfs bij mij aan tafel, evenals jonge Paraiyar en 
Cakkiliyar. 

Geen enkele kaste accepteert Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar op de veranda 
van zijn huis, waar die veranda ook ligt. Vroeger was dit ook zo met Pallar, 
maar ik krijg de indruk dat de houding ten opzichte van hen wat verandert. 
Velen zien er geen bezwaar in aan Pallar de opdracht te geven iets op een 
veranda te plaatsen, vooral niet als deze veranda grenst aan een onoverdekt 
hof. Het is niet zo, dat de leden van kasten hoger dan de Pallar vrijelijk in de 
veranda's komen om daar met leden van hogere kasten te praten. Zelfs de Ku-
cavan blijft nog vaak vóór een veranda staan om respect te tonen voor de Ka­
vuntar die er zitten. 

Leden van hogere kasten vinden we nog wel op de veranda's van Kucavar en 
Mohammedanen, maar niet of weinig in die van Ottar en lagere kasten. Ook 
hier ligt er een grens bij de Ottar. Wat betreft de Scheduled Castes onderling 
kunnen we constateren, dat men niet bij elkaar op de veranda's zit. Als een 
Paraiyan een gesprek voert met bijvoorbeeld een Kuravan, dan hurken beiden 
buiten de huizen op de grond. Hoewel ik het zelf nooit heb kunnen constateren, 
schijnen volgens het verhaal van enkele Pallar en Kuravar, de laatsten thans wel 
bij Pallar op de veranda te zitten. In ieder geval komen Paraiyar en Cakkiliyar 
normaal niet op de veranda's van Pallar: tijdens een gesprek zitten de Pallar op 
de veranda en hurken of staan de Paraiyar of Cakkiliyar daarbuiten. 

De niet overdekte binnenhoven waar men komt zonder een overdekte ruimte 
te passeren, kunnen worden betreden door iedereen, maar Kuravar, Paraiyar en 
Cakkiliyar moeten dan wel uitdrukkelijk worden uitgenodigd naderbij te ko­
men. Ten aanzien van de overdekte binnenhoven zijn de regels iets meer uitge­
sproken dan ten aanzien van de niet-overdekte hoven. Oorspronkelijk liet men 

162 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



in het algemeen geen Pallar, Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar toe in deze binnen­
hoven, maar verschillende grote boeren nodigen thans ook de leden van alle vier 
deze kasten uit deze ruimtes te betreden. In het algemeen is de schroom om 
overdekte binnenhoven te betreden bij Cakkiliyar en Paraiyar groter dan bij 
Pallar en Kuravar, tenzij men weet dat het lid van hoge kaste geen bezwaar heeft. 
We kunnen ook constateren, dat jongeren zich vrijer gedragen, sneller bereid 
zijn gehoor te geven aan uitnodigingen om naderbij te komen dan ouderen. 

Vooral oudere Cakkiliyar arbeiders trachten onoverdekte binnenhoven te betreden zon­
der overdekte gangen of hoven te passeren. Een oude Cakkiliyar pannaiyâl die ik eens 
vroeg naderbij te komen, terwijl ik in een aan een onoverdekte binnenplaats gelegen veran­
da op de komst van een Kavuntar boer wachtte, vermeed een overdekt ganggedeelte van 
ongeveer vier meter en betrad de hof door de aan de andere kant gelegen grote deuren, be­
stemd voor het toelaten van karren en dieren. 

De Kavuntar en leden van andere kasten dan de Brahmanen zijn bereid om de 
binnenplaatsen van huizen van Pallar en hogere kasten te betreden en daar op 
een stoel of bank te zitten. Dit treffen we bijvoorbeeld aan bij een huwelijk of 
begrafenis. Leden van hogere kasten zijn bereid te tempels der lage kasten te 
betreden. 

Er bestaat een vrij grote variatie zowel in het rolgedrag als in de rolverwachting 
van de leden van hogere en lagere kasten die voor althans een deel het gevolg is 
van het deritualiseringsproces : veel leden van hogere kasten hechten steeds 
minder waarde aan kasteregels die hun last bezorgen. Het is lastig, als leden van 
lage kasten niet op overdekte binnenplaatsen mogen komen en daar geen werk 
kunnen verrichten en dus laten velen hen er wel toe. Een Kavuntar boer ging 
zelfs zo ver zijn herstelde sandalen niet aan te nemen van de Cakkiliyar schoen­
maker, maar hem te vragen ze te plaatsen boven een deurpost op de veranda. 
De Cakkiliyan moest op de veranda zelfs nog op een stoel klimmen om ze op 
hun plaats te leggen. Ik moet toegeven, dat een dergelijk gedrag door de meeste 
andere Kavuntar wordt afgekeurd. Het betreft hier wel een heel bijzondere Ka-
vuntan en ook een heel bijzondere Cakkiliyan, immers vele andere Cakkiliyar 
zouden weigeren op de veranda te komen van een Kavuntar huis. Als leden van 
lage kasten in een bepaalde situatie niet precies weten wat er van hen verwacht 
wordt, dan nemen zij een afwachtende houding aan en betonen liever te veel dan 
te weinig eerbied. Er is eerder sprake van dat leden van hogere kasten zelf de 
leden van lagere kasten uitnodigen dingen te doen die eigenlijk niet mogen, dan 
dat de lagere kasten door een provocerende houding veranderingen tot stand 
brengen: het initiatief tot verandering komt meer van boven dan van beneden. 
Van de lage kasten maken vooral de Pallar gebruik van de nieuwe mogelijkheden 
die zich voordoen, maar ook zij dwingen geen veranderingen af in de respect-
vormen die het betreden van gedeelten van huizen betreffen, zelfs niet als zij 
economisch onafhankelijk zijn van de Kavuntar. Men beseft, dat economische 
onafhankelijkheid bijvoorbeeld door het werken in de industrie erg betrekkelijk 
en vaak tijdelijk is. Al heeft men zelf weinig met de Kavuntar te maken, dit is 
anders voor vrouw, kinderen en andere familieleden. Tijdens de vele uitsluitingen 
en stakingen bij de industrieën of bij ontslag is men vaak toch wel voor kortere 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 163 



of langere tijd aangewezen op de werkgelegenheid bij lokale boeren. 

Vooral het dorp is de basiseenheid van het stratificatiesysteem, de eenheid 
waarbinnen de reputatie het meest kwetsbaar is en waar de hiërarchische orde­
ning blijkt uit het rollenspel van meerderen en minderen. De mensen van buiten 
het dorp zijn min of meer vreemdelingen. Een Paraiyan uit het eigen dorp is een 
echte Paraiyan en in de contacten met hem speelt de kastestatus een doorslag­
gevende rol. Een Paraiyan uit Singanallur is reeds in belangrijke mate een vreem­
deling, immers de dorpelingen kennen hem meestal niet. Men kent Singanallur, 
heeft daar zijn contacten en het is dus mogelijk de man via ondervraging te 
plaatsen. Als men zich afvraagt in hoeverre de contacten met de ander van in­
vloed zijn op de eigen sociale status, dan dient men ook met een Paraiyan uit 
Singanallur nog voorzichtig te zijn: er mogen geen situaties ontstaan waarin 
Paraiyar uit Irupatur rondbazuinen, dat Kavuntan X zeer vriendschappelijke 
betrekkingen onderhoudt met Paraiyar familielid Y uit Singanallur, zodat er 
aanspraken ontstaan als 'Hij is jouw vriend, ik ben zijn familielid en dus ben ik 
ook jouw vriend.' Met een Paraiyan uit Singanallur kan men in Irupatur toch 
reeds een spel spelen : men kan hem bij zich thuis laten eten en hem bij vrienden 
en familie introduceren als bijvoorbeeld Ponnusamy in plaats van Ponnan, 
daarmee suggererend, dat hij van hogere kaste is. Men vertelde mij herhaaldelijk, 
dat men collega's van de fabriek van lage kaste maar uit andere plaatsen thuis 
als gelijken ontving, dat highschool leerlingen vriendjes van lage kaste mee naar 
huis brachten en dat oudere leden van hogere kasten thuis vroegere highschool 
of college vrienden van lage kaste ontvingen, waarbij de huisgenoten dan steeds 
onkundig werden gelaten van de werkelijke kaste van de gast. Zelfs de vrouwen 
zijn later nog wel eens bereid te lachen om zo'n grap. De Pillai in Irupatur, die 
ter gelegenheid van de opening van zijn ijzergieterij in Merkupalayam alle ar­
beiders bij zich onthaalde, vertelde de dag na de feestmaaltijd lachend aan zijn 
vrouw, dat er drie Pallar gasten geweest waren. Zijn vrouw antwoordde natuur­
lijk met: 'Als ik dat geweten had, dan waren zij het huis niet ingekomen', maar 
ze moest toch wel lachen, toen mij het verhaal werd verteld. Bij vreemdelingen 
zijn andere statuscriteria vaak belangrijker dan kastestatus, waarbij we vooral 
moeten denken aan de economische positie. In het geval van genoemde Pillai 
is het opvallend, dat de Pallar arbeiders van het fabriekje de uitnodiging om 
naar het feest in Irupatur te komen hadden aanvaard, maar dat de aldaar werk­
zame Cakkiliyar, die toch ook afkomstig zijn uit andere dorpen, hadden gewei­
gerd te komen. 

Bij mensen die uit streken komen buiten Tamilnadu, wordt helemaal niet ge­
vraagd tot welke kaste ze behoren. Iemand uit Kerala heet een Malayali en ie­
mand uit het noorden is een Seth. Malayali kunnen per definitie goed koken en 
zij worden ook vaak als koks gehuurd bij feestmaaltijden: niemand vraagt zich 
daarbij af of de man in kwestie wellicht tot een zeer lage kaste behoort. 

De Scheduled Castes vormen in zoverre een in de sociale realiteit te herkennen 
categorie, dat de hogere kasten hen zeker niet toelaten in de kamers van hun 

164 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



huizen voor het verrichten van bepaalde werkzaamheden en in het algemeen ook 
niet op de veranda's. In Irupatur is thans enige verschil in behandeling van de 
Scheduled Castes ontstaan, die vaak varieert per huishouding. We zien dat 
de Brahmaanse karnam in de overdekte gang van zijn huis geen Cakkiliyar 
en Paraiyar toelaat, maar wel Kuravar en Pallar. De Brahmaan merkt hierbij op, 
dat zijn schoonvader, die het huis indertijd bewoonde, zelfs geen Kuravar en 
Pallar in deze gang toeliet. Pallar en in mindere mate Kuravar betreden de bin­
nenhoven van huizen van hogere kaste wat vrijer dan Cakkiliyar en Paraiyar. 
Bij een Mohammedaanse familie kon ik constateren, dat een aan de highschool 
van Irupatur studerende zoon een Pallar vriend meenam in de woonkamer van 
het huis, maar een Paraiyar vriend op de veranda liet staan. De Paraiyar jongen 
die aan dezelfde highschool studeerde, vatte zijn gedragsregels ten aanzien van 
huiskwesties als volgt samen: 'Tijdens gesprekken met vrienden ga ik in de hui­
zen van Kavuntar, Ainüttän Cettiyär enz. op de trap zitten die naar de veranda 
leidt, als er ouderen in de buurt zijn. Als er geen ouderen in de buurt zijn, dan 
ga ik op de veranda zitten. In de huizen van Pallar, Kuravar en Valaiyar ga ik 
op de veranda zitten, ook als er ouderen aanwezig zijn.' Ik geloof te kunnen zeg­
gen, dat Cakkiliyar in de huiskwesties een nog wat lagere positie innemen dan 
de Paraiyar. De contacten tussen de Cakkiliyar en leden van hogere kasten zijn 
geringer dan die van de Paraiyar. Paraiyar zien we nogal eens gehurkt tegen de 
veranda van een Kavuntar huis of op de binnenplaats van een boerderij, maar 
Cakkiliyar staan slechts op enige afstand. Een Cakkiliyar student aan een hoge­
school te Coimbatore die in Nesavur woont vertelde mij, dat hij buiten de hui­
zen van de hogere kasten blijft staan en vanuit de straat een vriend naar buiten 
roept of laat roepen. Vrienden van hogere kasten uit Nesavur betreden de Cak­
kiliyar wijk zelfs niet en zij laten deze Cakkiliyan naar een heiligdom roepen, dat 
ligt op de grens van de Cakkiliyar wijk. Ook buiten het eigen dorp gaan Cakki­
liyar niet graag naar de huizen van leden van hogere kasten, omdat zij denken te 
worden herkend aan hun uitspraak van het Tamil, hun houding, manieren en 
kleding. 'Als ze ons herkennen, zullen ze ons uitschelden en met een bezem slaan', 
is een veel gehoorde opmerking. 

5.4. DE DEELNAME AAN FAMILIECEREMONIËN 

De thuis gevierde ceremoniën worden in de eerste plaats bijgewoond door 
familieleden en kennissen behorende tot de kaste van de gastheer, maar voor de 
kasten lager dan de Kucavar en voor de hoogste kaste, de Brahmanen, geldt dit 
in veel sterkere mate dan voor de tussenliggende kasten. Ook de aard van de 
ceremonie en de financiële draagkracht van de gastheer zijn van invloed op de 
gasten die men uitnodigt. Huwelijken en begrafenissen hebben een sterker pu­
bliek karakter dan de ceremoniën rond geboorte, het doorboren der oren en de 
eerste menstruatie. 

Zoals reeds gezegd zijn de hogere kasten, met uitzondering van de Brahma­
nen, eerder geneigd elkaar als ongeveer gelijken te erkennen, waardoor men el-

Meded.Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 165 



kaars huizen kan betreden, voedsel van elkaar kan accepteren en dus kan deel­
nemen aan eikaars huwelijken, begrafenissen enz. Bezien we het gedrag van de 
Kavuntar, dan constateren we ongeveer het volgende patroon : op voet van ge­
lijkheid nemen zij deel aan de ceremoniën van Pillai en Ainüttän Cettiyär, in 
geringere mate nemen zij deel aan die van Pantäram en Uppiliya Näykkar en 
zij geven slechts blijk van hun belangstelling bij enkele plechtigheden in de hui­
zen van Tottiya Näykkar, Äcäri en Kucavar. Ter illustratie van de verschillen 
tussen de eerste en tweede categorie bijvoorbeeld het volgende : als er een kind 
geboren wordt in het huis van een Uppiliya Nâykkan, dan gaan slechts de Ka­
vuntar buren en kennissen er heen; gebeurt hetzelfde in het huis van een Ainüt­
tän Cettiyän, dan gaan in het algemeen de belangrijke Kavuntar vrouwen er 
heen. De Kavuntar vrouwen gaan naar het huis van een Ainüttän Cettiyän om er 
ritueel te wenen als er iemand overleden is; naar het huis van een Uppiliya 
Nâykkan gaan zij in zo'n geval slechts om te informeren, niet om te treuren. Bij 
het Uppiliya Näykkar huwelijk, dat in 1967 in Irupatur werd voltrokken, na­
men slechts enkele Kavuntar van lagere status deel aan de feestmaaltijd, waarbij 
we moeten denken aan Kavuntar die in de naaste omgeving van het huis wonen 
en collega's-industriearbeiders. Nu is het bepaald niet gezegd, dat de werkelijke 
Periya Kavuntar deelnemen aan maaltijden van bijvoorbeeld Ainüttän Cettiyär, 
maar hun acte de présence heeft daar desondanks toch niet het karakter van een 
bliksembezoek. Bij huwelijken en begrafenissen van leden van kasten der 
derde categorie geven de belangrijke Kavuntar even van hun belangstelling blijk 
en laten wat geld achter. Geld wordt vooral ook gegeven als het gaat om een 
Äcäri of Kucavan die voor de Kavuntan in kwestie werkt. 

Economische relaties kunnen bewerkstelligen, dat Kavuntar boeren bij het 
huis van bijvoorbeeld een overleden arbeider verschijnen om er te informeren 
naar het ziekteverloop en het overlijden. We zagen reeds dat de Kavuntar dan 
bij de Pallar en hogere kasten bereid zijn even op een bank of stoel op de binnen­
plaats te zitten. In het geval van nog lagere kasten laten zij de voornaamste 
rouwdragers naar de rand van de wijk of in de straat komen. Ik heb gemerkt, dat 
Pallar nogal eens belangrijke Kavuntar uitnodigen om als 'voorzitter' ('pre­
sident') op te treden bij huwelijksplechtigheden. Ik laat hier de complete verta­
ling volgen van een gedrukte convocatie van een Pajlar huwelijk, waarbij ik de 
namen van het jaar, de maand en de astrologische gegevens onvertaald laat. 
Slechts de dorpsnaam Irupatur is imaginair. 

Huwelijksconvocatie 
De Heer ... Weledelgeboren 
Geachte Heer. 

In het huidige Pilavanka jaar, Vaikâci maand 29, maandag, de vierde tithi van de eerste 
maand-helft, de ster Pushya, siddhi yogam - op deze gunstige dag tussen 6.30 u en 7.30 u. 
v.m. mituna lakkanam, 
Irupatur Pattanampudur 
de zoon van A. Vedasamy, de dochter van P. Ponnusamy, 
de Heer Sel van V. Palanisamy Mej. Selvi P. Pachaiammal 
Het huwelijk wordt in Pattanam voltrokken onder het voorzitterschap van P. C. Srini-
vasalu Kavuntan en in het bijzijn van het lid van de Panchâyatboard Venkatachalam 
Kavuntan in het huis van de bruid. 

166 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Hiertoe is besloten door de ouders en wij nodigen U, Uw vrienden en verwanten uit tot 
het bijwonen van de plechtigheid en het zegenen van het paar. 

Uw liefhebbende 
A. Vedasamy P. Ponnusamy 
Irupatur Pattanampudur 

Met de beste wensen van vrienden en verwanten. 

De Kavuntan zit dan als toeschouwer op een stoel of bank op de binnenplaats 
van het huis en is slechts bereid een vrucht te eten. Gevraagd naar zijn gedrag in 
het geval Cakkiliyar hem zouden willen vereren met het 'voorzitterschap' tijdens 
een huwelijk, vertelde de Panchäyat president mij, dat hij dit slechts zou aan­
vaarden als het huwelijk in een Cakkiliyar tempel werd voltrokken. Ik betwijfel 
echter of Kavuntar leiders een ere-rol zouden willen spelen in de huwelijken van 
Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar. 

Wat de feitelijke situatie bij de lagere kasten in Irupatur betreft, kan ik op­
merken, dat er slechts kastegenoten als gasten aanwezig waren bij de rituelen en 
ceremoniën die ik bij hen bijwoonde13. Toch geven mijn ervaringen vermoede­
lijk niet een geheel juist beeld van de situaties. Vriendschapsrelaties en dan voor­
al die tussen personen wonende in verschillende plaatsen, kunnen de kasteregels 
verduisteren. Tijdens interviews met industriearbeiders van zowel hogere als 
lagere kasten kwam ik nogal eens de opmerking tegen, dat leden van hogere 
kasten de huwelijksplechtigheden bijgewoond hadden in het huis van een elders 
wonende collega van lage kaste; sommige leden van hogere kasten waren dan 
zelfs bereid iets te eten en te drinken. Wat Irupatur zelf betreft vertelde een Pal-
jan mij dat enige jonge Paljar 'twee jaar geleden' een 'eerste menstruatie-ceremo-
nie' bijgewoond hadden in de Cakkiliyar cëri en dat zij er koffie en thee gedron­
ken hadden. 

Een bijzondere situatie doet zich voor in de relatie tussen leden van de vroegere domi­
nante kaste, de Kanniyâja Kavuntar, en de Paljar. De PaJJar beschouwen zich als 'kulam 
pillai', kastekinderen, van de Kanniyäla Kavuntar en vertellen, dat de laatsten hen uit de 
streek van Madurai lieten komen om voor hen te werken als landarbeiders. Aangezien we 
de Paljar in het district Coimbatore vooral vinden in de gebieden met irrigatie en de Paljar 
in Irupatur en in veel andere plaatsen het recht bezitten landbouw te bedrijven in het grote 
irrigatiemeer, lijkt het voor de hand te liggen hun komst te verbinden aan de aanleg van 
het Äcän kujam bekken in een nu toch wel grijs verleden. 

Door het overlijden van een belangrijke Kanniyâja Kavuntan, zoon van de vroegere ur 
Kavuntar, kwam ik te weten dat, als uitvloeisel van de vroegere 'patronage' relatie, de 
PaJJar thans nog een speciale rol spelen bij de begrafenissen van de Kanniyâja Kavuntar 
en deze laatsten bij die van de PaJJar. Het betreft hier het brengen van een köti, een wit 
kleed, dat over het lijk gespreid wordt. Helaas was ik niet aanwezig, toen de PaJJar de köti 
brachten tijdens de bedoelde begrafenisceremoniën in 1967, maar het is de vraag of ik, 
ware ik ter plaatse geweest, de gebeurtenissen precies had kunnen volgen en hun strekking 
zou hebben begrepen. Hoe dan ook, het bleek pijnlijk moeilijk te zijn achteraf te recon­
strueren wat er precies gebeurd was. De onwaarschijnlijke opmerkingen van de hoofd­
persoon, namelijk de zoon van de Periya Pannâti, de traditionele leider van de PaJJar, die 
zich in dit geval door zijn oudste zoon liet vertegenwoordigen, maakten dat ik de begrafe­
niskwestie moest controleren door twee interviews met andere PaJJar, twee interviews met 
Paraiyar, twee met Näcuvar, één met een aantal Vejläla Kavuntar en één met een Kanni­
yâja Kavuntan. Deze kwestie kwam dus negen maal tijdens interviews ter sprake en steeds 
weer bleken er verschillende visies te bestaan over de rol van Kanniyâja Kavuntar en 
PaJJar in eikaars begrafenissen in het algemeen en over hetgeen men ter plaatse had gecon-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 167 



stateerd. De meeste informanten hadden niet gezien wat er precies gebeurde, al waren zij 
aanwezig geweest. Hun antwoorden houden daarom niet veel meer in dan een vermoeden 
dat is doordrenkt van hun kennis en wensen ten aanzien van de inter-kaste relaties. Bij 
de antwoorden der werkelijke actores speelt een rol, dat men de eigen positie bij de onder­
zoeker 'rooskleuriger' wil voorstellen dan ze in werkelijkheid is. 

Het is niet duidelijk geworden of de PaJlar een köti brengen bij alle sterfgevallen van 
Kanniyâla Kavuntar, of dat zij het slechts doen voor de directe afstammelingen van de 
vroegere u r Kavuntar. Eveneens is het onduidelijk of de Kanniyâla Kavuntar steeds een 
köti brengen of geld zenden bij het sterven van een Paljan, of zij het slechts doen bij een 
sterfgeval in het gezin van de Periya Pannäfi, of dat zij dit wellicht nooit doen. Ik acht het 
waarschijnlijk dat slechts de weinige aanzienlijke Kanniyâla Kavuntar families de Periya 
Pannäti via de VeJJäJa Nâcuvar in kennis stellen van een sterfgeval, dat dit dus slechts 
gebeurt bij de dure begrafenissen en dat dit ook zo is aan de zijde van de PaJJar ten op­
zichte van de Kanniyâla Kavuntar. Bij de twee begrafenissen van PaJlar vrouwen tijdens 
mijn aanwezigheid in het dorp speelden de Kanniyâla Kavuntar geen enkele rol. Deze 
vrouwen behoorden niet tot de familie van de Periya Pannäti. 

Uit de interviews komt de volgende gang van zaken als de meest waarschijnlijke naar 
voren. De Periya Pannäti of zijn zoon verschijnt aan het hoofd van een PaJlar delegatie, al 
of niet begeleid door Cakkiliyar trommelaars, bij het sterfhuis. Tezamen met bananen, 
kokosnoten en wierook wordt de köti in een mand meegedragen. De mand draagt men 
over aan de aanwezige VelJaJa Nâcuvan die de köti dan over het lijk spreidt, nadat de 
paternale neven van de overledene hun kötis hebben gespreid. Een overigens vrij conser­
vatieve Kanniyâla Kavuntan vertelde mij, dat de PaJlar de köti ook zelf wel over het lijk 
spreiden en dat de Kanniyäja Kavuntar het ook wel persoonlijk doen in het geval van een 
PaJlar begrafenis. De PaJJar zeggen dat zij bij hun condoleantie de handen der familie­
leden van de overledene niet aanraken. Bij het condoleren van de rouwdragers staan de 
PaJJar met in eerbied gevouwen handen apart op de open binnenplaats van het huis of 
voor het huis. Hun vrouwen betreden niet het huis om er ritueel te wenen. 

Een kleine PaJJar delegatie gaat in het algemeen naar de werkelijke begrafenis en ging in 
1967 naar de crematie, zonder dat zij daar verder een bijzondere rol vervult. 

Bij de huwelijken van Kanniyäja Kavuntar of bij andere familieceremoniën schijnen de 
PaHar geen enkele speciale rol te vervullen en dit schijnt ook vroeger niet het geval te zijn 
geweest. 

'Moy' is het geld, dat tijdens een familieceremonie in het openbaar wordt 'ge­
schonken' aan een persoon; het bedrag registreert men in een schrift. De ont­
vanger geeft het verkregen bedrag of meer terug, als zich een vergelijkbare cere­
monie voordoet in het huis van de schenker. Bij veel ceremoniën is er een be­
paalde categorie familieleden waarvan men verwacht, dat zij 'moy' geven14, 
maar tevens is er een aantal mensen dat het geeft uit reciprociteitsoverwegingen 
en een aantal dat op deze wijze nieuwe banden legt of bestaande banden ver­
sterkt. Wat betreft het laatste constateerde ik dat twee Cakkiliyar pannaiyäls 
'moy' gaven ter gelegenheid van een 'oordoorborings'-ceremonie bij hun Ka­
vuntar boer. Dit geld werd gegeven toen alle anderen het hunne hadden bijge­
dragen en het werd evenals de andere schenkingen nauwkeurig in een schrift 
aangetekend. De Kavuntan vertelde mij dat hij het zou terugbetalen, als zich in 
het huis van de pannaiyäls een vergelijkbare ceremonie zou voordoen. Niet een­
zelfde ceremonie, maar een vergelijkbare, immers 'oordoorborings'-ceremoniën 
worden in het algemeen zeldzaam en zeker bij de Cakkiliyar. We kunnen uit het 
schenken van 'moy' door pannaiyäls concluderen, dat deze geldschenkingen 
bij bijzondere relaties grote 'kasteafstanden' kunnen overbruggen. 

168 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



De Scheduled Castes behoren evenals de midden en lagere hoge kasten tot een 
categorie waarin de verschillende kasten bij hun familieceremonièn vrijwel ge­
heel op zichzelf zijn aangewezen. Bij de bezoeken die leden van hogere kasten 
toch afleggen tijdens begrafenissen en huwelijken blijken de Pallar op één lijn 
te staan met de midden kasten en los van de drie overige Scheduled Castes. 
Ook door de speciale relatie die er bij begrafenissen bestaat tussen de Pallar en 
de Kanniyâla Kavuntar, ben ik geneigd de Pallar enigszins boven en gescheiden 
van de Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar te plaatsen. 

5.5. HUWELIJK EN SEXUEEL CONTACT 

5.5.1. Inter-kaste huwelijk en inter-kaste concubinaat 
Kasten zijn per definitie endogaam. Zonder deze endogamiteit zou het eigen 

culturele karakter van vele kasten of blokken van kasten sneller worden aange­
tast dan thans het geval is en zou ook het stratificatie-karakter van het kasten­
systeem ernstiger worden ondermijnd. De endogamie wordt voor een belangrijk 
deel gewaarborgd door middel van het door de naaste familie gearrangeerde 
huwelijk. 

Zoals te verwachten was, bleek de endogamie een cultuurtrek te vormen waar­
over nog grote consensus bestaat, de informanten waren het er volkomen over 
eens, dat de kasteregel een huwelijk binnen de kaste gebiedt en dat dit op het 
ogenblik ook de normale gang van zaken is. 

Enige variatie kwam er pas in de antwoorden, toen ik vroeg naar de strikt persoonlijke 
mening ten aanzien van de partnerkeuze: van de tweeënvijftig tamelijk willekeurig uit de 
verschillende kasten gekozen informanten die ik hiernaar vroeg, waren er tien die zeiden 
geen bezwaar te hebben tegen een huwelijk buiten de eigen kaste voor zichzelf of hun 
naaste familieleden. Van deze tien personen bleken er twee niet gekant te zijn tegen een 
huwelijk met een Cakkiliyar meisje, namelijk een Nâcuvan en een PalJan. Het meisje 
moest zich volgens hen dan wel aanpassen aan hun levensstijl. Deze twee informanten 
stelden dezelfde voorwaarde aan Paraiyar en Kuravar meisjes. Beiden spraken na deze op­
merking echter onmiddellijk over de geringe mogelijkheid om buiten de eigen kaste te 
huwen. 

De dorpelingen zijn door voorbeelden in hun omgeving zeker wel bekend met 
het verschijnsel van het huwelijk buiten de eigen kaste. Naast de voorbeelden 
waarbij personen uit Irupatur betrokken zijn, kennen velen personen van de 
eigen kaste of zelfs uit de eigen familie die inter-kaste huwelijken hebben geslo­
ten. Ik krijg de indruk, dat een inter-kaste huwelijk waarbij de kastestatus niet 
al te veel verschilt weliswaar wordt afgekeurd, maar toch niet in die mate dat het 
leven van het paar in één van de twee ouderlijke dorpen onmogelijk wordt ge­
maakt. Als de kastestatus der partners wel aanzienlijk verschilt, is het paar vaak 
genoodzaakt te gaan wonen in een stad en daar dan in de kaste-wijk van de 
partner met de laagste status. Ik wil trachten deze opmerkingen duidelijk te 
maken door een bespreking van alle inter-kaste huwelijken en alle situaties van 
inter-kaste concubinaat in Irupatur. 

a. Een VelJaJa Kavuntar melkman uit Irupatur huwde in 1966 met een Cëtar (Wever) 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 169 



meisje uit Coimbatore. De Cêtar vormen een vrij hoge kaste, hoewel lager dan de 
Kavuntar. Het huwelijk werd in aanwezigheid van ongeveer tien personen gesloten in de 
Vêtacâmi tempel, dus op 'neutraal' gebied. Er vond een korte ceremonie plaats in de vorm 
van een pûjâ voor de god, waarna de tâli werd omgehangen. De bijeenkomst werd geleid 
door moeders-broer van de bruidegom. Het paar woont nu in Irupatur en is min of meer 
opgenomen in de Kavuntar gemeenschap. Er is geen sprake van dat deze melkman Ka­
vuntar klanten zou hebben verloren : de Kavuntar boeren leveren hun melk aan hem als 
vroeger. In Irupatur spreekt men niet vrijelijk over dit inter-kaste huwelijk en zeker niet 
tegenover vreemdelingen. Het is mij niet duidelijk geworden, wat nu de kaste van de kin­
deren uit dit huwelijk zal zijn. 
b. Een Vellä|a Kavuntar weduwnaar woont in Irupatur thans samen met een Itaiyar 

vrouw. De Kavuntar zijn geneigd in dit geval te spreken van een min of meer perma­
nent concubinaat en ontkennen het bestaan van een huwelijk. Over de vrouw in kwestie 
spreekt men echter steeds als 'de vrouw van de Kavuntar schapenslachter'. De man ver­
krijgt een deel van zijn inkomen door de verkoop van schapenvlees. Volgens mijn infor­
manten is het zoontje van de man een kind uit het huwelijk met een overleden Kavuntar 
vrouw. Een concubinaat waarin het verschil in kastestatus niet al te groot is, wordt ken­
nelijk vrij algemeen geaccepteerd; het 'echtpaar' dat in 1967 een ruim huis liet bouwen 
in het dorp is ogenschijnlijk volkomen geaccepteerd in de Kavuntar gemeenschap. Aan 
het eind van deze paragraaf kom ik terug op het concubinaat. 
c. Een Velläla Nâcuvan en een Kuravar meisje, beiden uit Irupatur, vertrokken ongeveer 

twintig jaar geleden naar Mettupalayam, een stad ten noorden van Coimbatore, en 
wonen daar nog steeds. Het paar komt nooit in Irupatur. De Nâcuvar zeggen dat zij de 
betrokken man en zijn kinderen niet in hun huizen toelaten en dat zij geen water van hen 
zouden accepteren. Ze zouden zijn vertrokken, omdat niemand meer relaties met hen wil 
onderhouden. Men beschouwt het gezin nu min of meer als Kuravar. 
d. De oudste zoon van de Pajlar onderwijzer/boer in Irupatur studeert voor zijn MSc 

graad aan een College in Coimbatore. In 1965 of 1966 huwde hij met een studente be­
horende tot de vrij hoge Itaiyar kaste. Het betreft een 'registered marriage', dus een huwe­
lijk dat gesloten is voor de overheid. Het meisje woonde in 1967 nog steeds bij haar ouders 
in Ondipudur, de jongen bij zijn ouders in Irupatur. Hoewel ik zowel met de ouders van de 
jongen als met de jongen zelf herhaaldelijk sprak, kwam mij het bestaan van dit huwelijk 
pas enkele dagen voor mijn vertrek uit het dorp ter ore. Om eventuele moeilijkheden voor 
de Pallan in kwestie te vermijden, heb ik slechts met twee mensen uit het dorp over dit 
huwelijk gesproken. Het lijkt mij dat vrijwel niemand in het dorp op de hoogte was van 
dit huwelijk. Ik neem aan dat de Pallan en zijn vrouw zich na zijn afstuderen in een stad 
vestigen, waar zij enigszins op kunnen gaan in de betrekkelijke anonimiteit aldaar. 
e. Een Pallar man uit Irupatur zou volgens Pallar informanten gehuwd zijn met een 

Vannär vrouw uit Irugur, en een Pallar vrouw uit Irupatur zou nu samen leven met een 
Nâcuvan uit Irugur. Beide paren zouden thans in Irugur wonen. Het is mij niet geheel dui­
delijk geworden, wat hier precies aan de hand is. In Irugur woont inderdaad een Nâcuvan 
die gehuwd is met een Pajlar vrouw, maar ik heb niet kunnen uitzoeken of dit de betreffen­
de vrouw uit Irupatur is. Van de Pallan en zijn Vannär vrouw heb ik in Irugur geen spoor 
kunnen vinden. 
f. Drie Pallar meisjes uit Irupatur zijn gehuwd met Pallar die niet behoren tot de Päntiya 

(sub)kaste. Zij wonen nu in of in de omgeving van de stad Palani. Men spreekt geen 
kwaad van deze huwelijken; kennelijk zijn zij tot stand gekomen met instemming van de 
verschillende families, ondanks het feit dat de (sub)kaste niet dezelfde is en men in Irupa­
tur de (sub)kaste van de PaJJar in het gebied van Palani zelfs niet kent. 
g. Een Kuravar vrouw uit Irupatur huwde een Malayali van onbekende kaste uit Coim­

batore. Het huwelijk werd gesloten in het huis van een broer van de overleden vader 
van het meisje in Irupatur. Het paar woont nu in Coimbatore. De Malayali was reeds ge­
trouwd met een Kuravan, maar aangezien dit huwelijk kinderloos bleef, wenste hij een 
tweede huwelijk. De eerste vrouw nam het initiatief en benaderde de Kuravar in Irupatur. 
Deze vertellen nu dat zij het deed voorkomen, alsof de man een Kuravan was en dat hun 

170 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



bij de huwelijkssluiting niets bekend was van de afwijkende kaste van de man. Ik neem aan 
dat dit onjuist is: men was vermoedelijk maar al te blij, dat het ouderloze meisje, dat vol­
gens de verhalen sexuele relaties onderhield met verscheidene mannen, trouwde met de een 
of andere man. Het paar logeert nu zo nu en dan met hun kinderen bij de familie in Iru-
patur. De familie beschouwt de man en de kinderen als Kuravar en zegt, dat zij later mede 
verantwoordelijk is voor het tot stand brengen van huwelijken voor die kinderen, 
h. Een Tottiya Cakkiliyar vrouw uit Irupatur huwde een Madurai Cakkiliyan uit Merku-

palayam. Het paar trouwde in Merkupalayam en woont daar nu ook. De Tottiya 
Mätäri (Leerlooiers en leerbewerkers) achten de Maduri Mätärai (Vuilopruimers) lager 
dan zichzelf en accepteren geen gekookt voedsel of water van hen. 

Ik wijs er hier op dat een Cakkiliyar informant mij vertelde, dat een Cakkiliyan die 
oorspronkelijk in Irupatur woonde nu getrouwd is met een Kavuntar vrouw uit Coimba-
tore en samen met haar in die stad woont. Deze 'case' bleef voor mij oncontroleerbaar, 
hetgeen niet wil zeggen, dat ze niet juist zou kunnen zijn. 

Ook buiten Irupatur stuitte ik herhaaldelijk op inter-kaste huwelijken. Eén 
van de bekendste in de omgeving is wel het huwelijk van een Kammavar Naiytu 
fabriekseigenaar met een Cakkiliyar meisje. Beiden hebben een College oplei­
ding en zijn afkomstig uit Pappanaickenpalayam. Het paar woont nu ook in 
deze voorstad van Coimbatore. Als voorbeelden noem ik nog enige huwelijken. 

In Irugur huwde een Paljar meisje een Tèvan, het paar woont nu bij de ouders van het 
meisje. Een Têvar meisje in Irugur huwde een Christen Paraiyar ingenieur in Coimbatore; 
het paar woont nu in Coimbatore. In de wijk van de Tottiya Cakkiliyar in Peelamedu 
wonen een Malayali en een Pillai uit Erode die getrouwd zijn met Cakkiliyar meisjes uit 
Peelamedu; beide mannen werken er als kappers. Van de Kuravar familie in Adutur zijn 
twee meisjes, behorende tot de Coimbatore tak, getrouwd met een Kavuntan en een Ottan. 
De beide vrouwen zijn arts (M.B.B.S.) en gehuwd met academisch gevormde mannen. 
Beide paren wonen in de stad Coimbatore. De Kuravar familie in Adutur had begrip 
voor de huwelijksmoeilijkheden van gestudeerde meisjes, maar was het niet eens met de 
gekozen oplossing; men sprak liever niet over deze interkaste huwelijken. Tot slot vermeld 
ik hier het huwelijk van een Pallan uit Pallapalayam en een Cakkiliyar vrouw uit een van 
de dorpen aan 'Trichy road'. Deze man, die beroepsdanser en trommelaar is en met zijn 
zoontje in Irupatur optrad tijdens de feestelijkheden ter gelegenheid van het ophalen van 
de nieuwe beelden voor de Pattatalacci tempel (zie foto 11), is volgens mijn informanten 
geheel geaccepteerd door de gemeenschap waartoe zijn vrouw behoort en hij gedraagt 
zich tegenover de Cakkiliyar inderdaad alsof het kastegenoten zijn. De Pallar gemeenschap 
heeft hem min of meer geëxcommuniceerd: hij neemt niet deel aan feestelijkheden van de 
PalJar en betreedt op feestdagen niet hun huizen. Wel heeft hij nog enig contact met zijn 
naaste familieleden. 

In het voorgaande sprak ik reeds over enige concubinaatsrelaties. Het schijnt 
dat de verschillende kastegroepen en met name de Kavuntar, geen of weinig 
aanstoot nemen aan een samenlevend paar dat niet op de normale wijze gehuwd 
is en waarvan de kasten niet al te zeer verschillen in de status. Het betreft hier 
een Velläla Kavuntan die samenleeft met een Itaiyar vrouw. Enige tijd geleden 
kende men er ook het samenwonen van een Velläla Kavuntan en een Kanniyäla 
Kavuntar vrouw. Reeds enige tijd geleden schijnt een Kavuntan in Irupatur 
samengeleefd te hebben met een Äcäri vrouw in het huis van de laatste. In dit 
laatste geval hebben we wel te maken met een aanzienlijk verschil in status en 
dat was niet geheel zonder consequenties. Ter illustratie van de striktheid van 
de Vannär der Kavuntar in kasteaangelegenheden vertelden Kavuntar mij de 
volgende anekdote met betrekking tot deze in een Äcäri huis wonende Kavuntan. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 171 



Toen de Kavuntan op een nacht stierf, vroegen zijn verwanten volgens gebruik 
aan de Vannän naar het sterfhuis te komen met een toorts. De Vannân weigerde 
het huis te betreden en vroeg de Kavuntar het lijk eerst naar buiten te brengen. 
Hij zou er slechts in toegestemd hebben de begrafenisstoet met een toorts te be­
geleiden. 

Bij de sexuele contacten tussen leden van kasten waarvan de status in hoge 
mate ongelijk is, vinden we situaties die aan een concubinaatsrelatie doen den­
ken. Een voorbeeld hiervan was de vrij permanente verhouding tussen een thans 
reeds overleden Vellâla Kavuntan en een Pallar vrouw. De vrouw die alleen 
woonde, nadat haar man haar verlaten had, bleef tijdens deze verhouding in de 
Pallar wijk waar de Kavuntan haar min of meer heimelijk regelmatig opzocht. 
Volgens mijn informanten accepteerde de Kavuntan van deze Pallar vrouw zelfs 
water en gekookt voedsel. Dit laatste is wel een bijzonderheid, want het onder­
houden van een sexuele relatie met een vrouw van lagere kaste betekent bepaald 
niet, dat men van haar ook gekookt voedsel of water accepteert. Volgens mijn 
informanten wisten de Kavuntar van deze relatie en protesteerden zij niet. 

Het is mij op grond van het beschikbare materiaal onmogelijk op het gebied 
van inter-kaste huwelijken en concubinaatsrelaties conclusies te trekken die een 
bijzonder licht kunnen werpen op de categorie der Scheduled Castes. Het is be­
langrijk op te merken dat verbintenissen tussen leden van de Scheduled Castes 
en leden van hogere kasten voorkomen. Zij vormen uitzonderingen maar zijn 
meestal aan velen bekend. Bij een analyse van de combinaties die voorkomen 
dient men te letten op de sociale afstand die moet worden overbrugd. Bij deze 
sociale afstand is van belang de traditionele ritueel-sociale kastestatus, de per­
soonlijke status van de partners en hun families, de verschillen in levensstijl en 
de mate van secularisatie van waarden en normen bij de partners, hun families 
en hun kasten. Slechts door rekening te houden met deze factoren kunnen we 
begrijpen hoe een bepaald huwelijk tot stand kon komen, waarom het paar zich 
op een bepaalde plaats vestigde en waarom de relaties met de betrokken families 
en kastegemeenschappen al dan niet goed zijn. Het is niet mogelijk uit de lijst 
van kasten als het ware af te leiden welke combinaties al dan niet waarschijnlijk 
zijn, immers de sociale afstand tussen bijvoorbeeld bepaalde Kavuntar en be­
paalde Pallar kan kleiner zijn dan tussen bepaalde Ottar en bepaalde Pallar. 

Ten aanzien van de interkastehuwelijken en concubinaatsverhoudingen recapi­
tuleer ik het volgende. 
1. Gelet op de kastestatus zijn hypergame verbintenissen, waarbij de man de 

hoogste status bezit, talrijker dan hypogame waarbij het tegenovergestelde 
het geval is. Slechts het huwelijk tussen de Pallar student en de Itaiyar studente 
is een duidelijk voorbeeld van een hypogame verbintenis. Het door een Cakki-
liyar informant gesuggereerde huwelijk tussen een kastegenoot en een Kavuntar 
vrouw is voor mij een oncontroleerbare zaak gebleven. Interkaste huwelijken 
betekenen voor de lage kasten meestal, dat hun vrouwen en mannen huwen met 
respectievelijk mannen en vrouwen van hogere kaste. 
2. Bij huwelijken tussen vrouwen van lage kaste en mannen van hogere kaste 

172 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



doen zich meestal twee mogelijkheden voor, ni. (a) het paar vestigt zich in een 
nieuwe omgeving, of, (b) de man vestigt zich in het dorp en de wijk van de vrouw. 
In het eerste geval zal men meestal trachten de kinderen te laten behoren tot de 
kaste van de man. Bij de tweede mogelijkheid krijgen de kinderen min of meer 
de kastestatus van de vrouw. 
3. Het tezamen wonen van niet officieel gehuwde partners van verschillende 

kaste is vooral mogelijk als de kastestatus der partners niet sterk verschilt en 
er ook overigens weinig verschil in levensstijl is. Is er wel een aanzienlijk verschil 
in kastestatus, dan wonen de partners niet bij elkaar of woont de man bij de 
vrouw en verlaagt hij dus duidelijk zijn persoonlijke status. 

5.5.2. Voor- en buitenechtelijke sexuele relaties 
De omvang der voor- en buitenechtelijke relaties tussen leden der verschillen­

de kasten was niet vast te stellen, maar wel kreeg ik het sterke vermoeden, dat 
deze relaties allerminst zeldzaam zijn. Zodra het gesprek kwam op het punt van 
de sexuele relaties, gingen de Kavuntar spreken over relaties met Pajjar vrou­
wen. Men deed daarover weinig geheimzinnig. Zelfs bracht men het gesprek wel 
spontaan op dit onderwerp, zoals de jonge Kavuntan, die mij zei : 'Sommige 
Kavuntar vertellen je wellicht, dat ze niet naar de Pajjan wijk gaan en dat ze 
niet door een Pallan aangeraakt willen worden. Die mensen moetje dan niet ge­
loven, want in feite onderhouden ze sexuele relaties met Pallan vrouwen en gaan 
ze om die reden naar de Pallan cêri.' Een andere Kavuntan gaf mij een lijst met 
de namen van vijfendertig kastegenoten in het dorp, waarvan hij wist, dat zij re­
laties met Paljar vrouwen onderhielden. Hij begon de lijst met het noemen van 
zijn eigen naam. Later vertelde hij mij lachend, dat hij drie jaar geleden uit de 
Paljar wijk was gejaagd, maar dat hij er nu weer regelmatig bij eenvrouw kwam. 
Ook de Pajjar deden niet geheimzinnig over deze relaties en velen schaamden 
zich er niet voor er aan te refereren. 

Mijn tolk was wel even beduusd, toen Pajlar vrouwen een interview besloten met de aan 
hem gerichte opmerking: 'Kom nu eens alleen terug, dan zullen we je alles uitleggen.' 
Cakkiliyar waarschuwden mij met de opmerking: 'Wacht maar, als je vaak bij de Pallan 
komt, zullen hun vrouwen zich de prooi niet laten ontsnappen.' Pajlar vrouwen maken 
graag grapjes in het sexuele vlak. Tijdens een gesprek met twee PaJJar vrouwen vroeg één 
van hen aan mij, wat ik toch wel in de zakken van mijn broek droeg. Ze was met het ant­
woord niet tevreden en vroeg mij of ze mijn zakken niet zelf eens mocht doorzoeken. De 
vrouwen moesten om deze grap onbedaarlijk lachen. 

Het kan voorkomen dat Pajjar vrouwen bij de vraag naar een bepaald huwe­
lijksritueel verklaren, dat men het tegenwoordig achterwege laat, omdat het al­
leen verricht wordt als het Pajjar meisje nog maagd is, 'en onze meisjes hebben 
tegenwoordig al zoveel relaties met mannen gehad...'. De Pajlar vrouwen on­
derscheiden zich in het algemeen van de vrouwen van andere kasten door de bij­
zonder vrije houding tegenover mannen. Als we bij een bushalte in Irupatur een 
aantal vrouwen aantreffen dat zonder ingetogenheid luidkeels spreekt en grap­
jes maakt met mannen, dan kunnen we er bijna zeker van zijn dat het Pajjar 
vrouwen zijn. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 173 



De Pallar vrouwen genieten in het algemeen een grotere mate van vrijheid en 
zelfstandigheid dan de vrouwen van andere kasten. In de periode dat de jonge 
rijst wordt verplant, verblijven velen langdurig buiten het dorp, hetgeen even­
eens het geval is door de handel die verscheidene Pallar vrouwen drijven in 
vruchten en groenten. De meeste Pallar mannen worden belemmerd in de uit­
oefening van enige controle - zo zij al willen controleren - doordat zij buiten het 
dorp werken. 

Een wat bozige Pallan vertelde mij dat 75 % van de kinderen die in de Pallar 
cëri geboren worden, Kavuntar vaders bezitten en dat je aan het uiterlijk van 
vele Pallar kunt zien wie de Kavuntar vader is. De financiële vergoeding die de 
Pallar vrouwen ontvangen (Rs. 0.50 of Rs. 0.60 per coïtus in 1967), schijnt veel 
van het ongenoegen bij de mannen weg te nemen. Slechts een enkele maal horen 
we van ruzies waarbij een Kavuntan uit de cëri gejaagd wordt en we mogen aan­
nemen, dat de betrokken Kavuntan dan wat al te openlijk te werk is gegaan. 
Vele van de relaties schijnen trouwens tot stand te komen buiten de cëri, in de 
velden of op de boerderijen buiten het dorp. Velen noemen het gedrag van de 
Pajlar vrouwen als een factor die geleid heeft tot de betrekkelijke welstand van 
deze kaste. Over sexuele relaties met Kavuntar mannen wordt bij de Pallar niet 
veel kwaad gesproken. Iets geheel anders is het als het gaat om de relatie tussen 
een Pallar vrouw en een man van volgens hen lagere kaste. Dit schijnt echter 
weinig voor te komen. 

Nog steeds spreekt men over een kwestie van ongeveer veertig jaar geleden. Een zekere 
Ponnusamy vertrok toen naar de Nilgiris om er te werken op een theeplantage. Een andere 
Pajlan uit Irupatur ontdekte, dat hij een relatie onderhield met een Paraiyar vrouw en 
rapporteerde de zaak aan zijn kastegenoten. Zij besloten tot outcasting. Teruggekeerd in 
Irupatur putte Ponnusamy water uit de grote oude waterput bij de PaJJar Pillaiyâr tempel 
en noodzaakte zijn kastegenoten door deze verontreiniging tot het graven van een nieuwe 
waterput, namelijk die in het midden van de wijk. Het vervolg van deze affaire zal ik be­
spreken in het hoofdstuk betreffende de politieke positie der Scheduled Castes (zie Deel 
ID-

Een enkele keer hoort men verluiden, dat de Kavuntar heel vroeger acties 
ondernamen tegen een kastelid dat sexuele relaties onderhield bijvoorbeeld met 
een Pallar vrouw. Totdat een reinigingsceremonie plaatsvond, mocht de be­
trokkene dan geen water uit de putten halen en moesten de Vannär en Näcuvar 
hun diensten aan hem weigeren. Aan de andere kant horen we echter verhalen 
waarin gesproken wordt over sexuele relaties tussen Kavuntar en Pallar vrou­
wen zonder dat er sprake was van sancties door de gemeenschap. 

In het naburige Adutur vertelden enige oude Veljäja Kavuntar mij dat hun pattakkar in 
Kadaiyur woont en hun ilantâri in Utupalayam. Beide functionarissen zijn traditionele 
leiders in rituele kasteaangelegenheden. Sexuele relaties tussen Kavuntar en vrouwen van 
lage kaste veroordeelt men niet in het openbaar, omdat dit de naam van de Kavuntar zou 
schaden. Zou er echter een openlijk conflict ontstaan over deze relaties, dan kan men de 
pattakkar er niet buiten laten. Een grote kastepanchäyat en een reinigingsceremonie 
waarin de pattakkar 'tïrttam' sprenkelt, zou dan onvermijdelijk het gevolg moeten zijn. 
Volgens deze oude Kavuntar heeft men zeker al dertig jaar geen contact meer met de 
pattakkar. Opvallend is dat de oude VeUäla Kavuntar in Irupatur zeggen niets te weten 
van een pattakkar of ilantâri en van reinigingsceremoniën die zij kunnen verrichten. 

174 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



De Kavuntar zijn in verband met deze sexuele relaties inderdaad bereid de 
huizen der Pallar te betreden. Zij accepteren er wel vruchten, maar volgens mijn 
informanten geen gekookt voedsel, koffie of een andere drank. Men schijnt geen 
bad te nemen om de al of niet rituele onreinheid weg te nemen. Men meent over 
het algemeen dat deze relaties met Pallar vrouwen en het de hand lichten met 
enige kasteregels in verband hiermee het kastensysteem en in het bijzonder de 
relaties tussen Kavuntar en Pallar niet beïnvloeden. Een veel gemaakte opmer­
king is : 'Bij feesten en bij sexuele relaties neemt men het niet zo nauw met de 
kasteregels.' 

In tegenstelling tot de Pallar vrouwen hebben de Kuravar, Paraiyar en Cak-
kiliyar vrouwen de naam lelijk en smerig te zijn en te stinken; dit wordt dan als 
verklaring gegeven voor het relatief geringe aantal sexuele relaties, dat er bestaat 
tussen de vrouwen van deze drie kasten en mannen van andere kasten. Hoewel 
men betrekkelijk vrij spreekt over de relaties met Pallar vrouwen en deze relaties 
nauwelijks statusverlagend zijn, doet men veel geheimzinniger over de relaties 
met vrouwen van de drie laagste kasten, welke relaties worden aangemerkt als 
slecht en onwaardig. Relaties met Kuravar en Paraiyar schenen in Irupatur in 
1967 in het geheel niet voor te komen. Wel horen we van een thans getrouwde en 
in Coimbatore wonende Kuravar vrouw die relaties onderhield met onder an­
dere Kavuntar. Ik heb slechts de namen van drie Kavuntar kunnen noteren van 
wie bekend is, dat zij relaties onderhouden of onderhielden met Cakkiliyar 
vrouwen. De Cakkiliyar vertellen ook zelf, dat de sexuele contacten met mannen 
van hogere kasten voor hun vrouwen minder 'normaal' zijn dan voor Pallar 
vrouwen. De Cakkiliyar ondernemen geen actie in de gevallen waarin er wel der­
gelijke contacten zijn. 'We zouden ons in dat geval grote moeilijkheden op de 
hals halen', luidt hun commentaar. Er is ook geen sprake van het worden on­
derworpen aan reinigingsceremoniën. Dit laatste was in 1966 bijvoorbeeld wel 
het geval voor een gehuwde Cakkiliyar vrouw die een relatie had met een Cak-
kiliyan uit een ander dorp15. Zij werd voor een panchâyat geroepen en kreeg een 
boete van Rs. 5,-. Soms maken de Kavuntar het echter te bont en komen zij er 
minder gemakkelijk van af. Evenals in de Pallar cêri vallen er bij de Cakkiliyar 
wel eens klappen. 

Met veel plezier vertellen zowel Cakkiliyar als Kavuntar het verhaal van de dronken 
Kavuntan, die een Cakkiliyar vrouw waarmee hij een relatie onderhield, in de cêri achter­
volgde. De Cakkiliyar bonden hem aan een electriciteitspaal en sloegen hem met hun 
cappals. Het slaan met dit schoeisel of zelfs de dreiging het te doen werkt ritueel veront­
reinigend en we kunnen dus stellen dat deze Kavuntan niet alleen door de Cakkiliyar ge­
slagen en vernederd werd, maar ook overigens nog ritueel werd verontreinigd. De Ka­
vuntar waren zeker niet van plan enige hulp te bieden aan hun kastegenoot: 'Als deze 
Kavuntan zich op die manier wil afgeven met de Cakkili, dan is dat volkomen zijn zaak. 
Wij willen er niets mee te maken hebben. Het is een slechte kerel.' 

Nog in 1966 kreeg een Kavuntan een pak slaag toen hij in de cëri een vrouw achterna 
zat. Deze vrij algemeen verachte Kavuntan, wiens boerderij naast de Cakkiliyar cêri ligt, 
geraakte in 1967 in een moeilijk parket, toen zijn vrouw en dochters hem en zijn Cakkiliyar 
partner op heterdaad betrapten in een schuur op het land. Het 'smakelijke' verhaal dat 
hierover ontstond, ging als een lopend vuurtje door de Cakkiliyar en Kavuntar wijk. Hij 
en één van zijn ooms zijn kennelijk de enige Kavuntar die vrij permanente relaties onder­
houden met bepaalde Cakkiliyar vrouwen. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 175 



Relaties met mannen of vrouwen van kasten die men lager acht dan de eigen 
kaste, zouden, zo stellen de Cakkiliyar, onvermijdelijk leiden tot veroordeling 
door de kastepanchäyat, gevolgd door een reinigingsceremonie. De relatie met 
bijvoorbeeld een Paraiyan zou een hoogst ernstige zaak zijn. Trouwens ook 
Paraiyar veroordelen een dergelijke relatie. Evenals de Cakkiliyar zeggen zij, dat 
zij sexuele contacten tussen hun vrouwen en leden van hogere kasten oogluikend 
toestaan, maar dat de relatie met een Cakkiliyan strikt verboden is en streng ge­
straft moet worden. 

Een oude Paraiyan in Irupatur herinnerde zich nog een belangrijke kastepanchäyat in 
een dorp bij Coimbatore waar een dergelijk conflict werd behandeld. Als vertegenwoor­
diger van de Paraiyar in Irupatur had ook hij enige tientallen jaren geleden aan deze kaste-
bijeenkomst deelgenomen. Door gebrek aan bewijs werd toen niet besloten tot outcasting 
en volstond men met een reinigingsceremonie waarbij de pattakkar, één der traditionele 
leiders, water sprenkelde. De Paraiyar zeggen evenals de Cakkiliyar, dat zich in het recen­
te verleden dergelijke sexuele contacten niet hebben voorgedaan. 

Ook relaties van vrouwen met mannen van hogere kasten schijnen zeld­
zaam te zijn voor de kleine Paraiyar gemeenschappen van Irupatur en Kilakku-
palayam. 

Sexuele contacten van mannen van hogere kaste en vrouwen van lagere kaste, 
zij het hoger dan de Pallar, schijnen in Irupatur weinig voor te komen; we horen 
er in ieder geval niets van. De enige kaste buiten de Pallar die enigszins de naam 
heeft prostituée's te leveren, is de Valaiyar kaste. 

Van één van de in Irupatur wonende Valaiyar vrouwen wordt verteld dat ze zelfs min of 
meer aanleiding tot een moord is geweest. Een Kavuntan en een Uppiliya Näykkan zou­
den jaren geleden ruzie hebben gekregen over de 'rechten' die zij op de vrouw konden la­
ten gelden. De Kavuntan zou de Uppiliya Näykkan tijdens een gevecht hebben gedood. 
'Maar', zo voegden mijn Kavuntar informanten hieraan toe, 'dat was nog in de wilde tijd, 
toen je 's avonds niet zonder gevaar op de hoofdwegen kon lopen in verband met de vele 
dronken en vechtlustige Kavuntar, in de tijd toen de Kavuntar hun geschillen over land­
kwesties nog beslechtten met het mes.' Deze 'wilde' tijd zou in ongeveer 1945 of 1950 zijn 
geëindigd. Of deze tijd voor alle Kavuntar kastegroepen voorbij is, weet ik niet. In de stad 
Coimbatore leeft nog steeds het stereotiep van de opvliegende, vechtlustige VeJJäla 
Kavuntar, die een goudmijn vormen voor hun advocaten in de stad. 

Relaties tussen vrouwen van hogere kaste en mannen van lagere kaste schij­
nen zeldzaam te zijn. Volgens een Kavuntar informant kwam het vroeger wel 
voor, dat een Pajlan heimelijk sexueel contact had met een Kavuntar vrouw. 
Thans zou dit niet meer voorkomen omdat de Kavuntar veel beter op hun vrou­
wen letten en hun verbieden zelfs ook maar te spreken met andere mannen, als 
de echtgenoot of mannelijke familieleden niet tevens aanwezig zijn. Wijst dit op 
een sterker worden van de afzondering, purdah, der meer welgestelde Kavuntar 
vrouwen? Het is moeilijk een vergelijking te trekken met een duister en onbe­
kend verleden. Nog steeds werken veel Kavuntar vrouwen als landarbeidsters in 
de landbouw en bezitten dus een betrekkelijk grote vrijheid. Ik krijg de indruk 
dat aan de vrouwen van jongere relatief rijke Kavuntar boeren een minder grote 
vrijheid wordt toegestaan dan aan die der oudere boeren. De vrouwen van de 
oude Ür Kavuntar en van de zoon van de Panchäyat president zijn in dit ver-

176 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



band goede voorbeelden. De eerste treffen we ondanks de rijkdom der familie 
aan als verkoopster van karnemelk in de Pallar cêri of als katoenplukster op het 
bedrijf van haar man, terwijl van de laatste verwacht wordt dat zij steeds thuis 
is. 

Uitzonderlijk is een hoogst serieuze aangelegenheid die de Kavuntar althans 
in 1966 en 1967 bezig hield: een Paraiyan, werkzaam in een metaalbedrijf, 
schijnt zo nu en dan sexuele contacten te hebben met een nog ongehuwd Kavun­
tar meisje. Deze Paraiyan onderneemt ook verder acties die de Kavuntar erge­
ren : hij schijnt het te zijn die een brief schreef aan de postbeambte waarin hij 
hem er van beschuldigde de 'Harijan kasten' te discrimineren bij het bezorgen 
van brieven. Deze brief zal ik meer in extenso bespreken in het hoofdstuk betref­
fende de politieke positie (zie Deel II). Mede door vergelijking met voorvallen 
in andere dorpen geloof ik dat deze Paraiyan zelfs reeds door de verdenkingen 
die hij op zich laadt, een levensgevaarlijk spel speelt. De Kavuntar wachten 
kennelijk op een gebeurtenis die voor vergelding kan worden aangegrepen. 

Ik wil deze bespreking van de interkaste sexuele relaties besluiten met de ver­
melding van een drama, dat zich in 1963 voltrok in Vettaikaranpudur (Pollachi 
taluk) en dat mij werd verteld door Paraiyar uit Coimbatore en door een Muta-
liyän uit het betreffende dorp. 

De zoon van een belangrijke Kavuntar boer nam een ongehuwd Paraiyar meisje mee 
naar de stad en leefde daar een week met haar samen in een hotel. Het meisje stemde ken­
nelijk in met dit 'uitstapje'. Haar kastegenoten waren bijzonder boos over het gedrag van 
deze Kavuntan en toen hij eens op straat liep groette een Paraiyan hem met 'mäppi|]ai' 
(schoonzoon). De Kavuntan werd boos, maar hij kon de Paraiyan geen pak slaag geven, 
want hij was alleen. Wel schold hij de Paraiyan uit die hem daarop een klap gaf en hem 
aan zijn shirt vasthield. De Kavuntan stelde zijn vader van het gebeurde in kennis en deze 
zond een aantal 'murutans' (knechten voor 'vuile' werkjes) naar de Paraiyar om hen af te 
straffen. Een Paraiyan kwam hierbij om het leven, toen men hem over de grond door het 
dorp sleurde. De Paraiyar lichtten de politie in en zonden een telegram naar de minister 
van Binnenlandse Zaken van de staat Madras, hun kastegenoot Kakkan. Gedurende een 
week werd een aantal zwaar bewapende politieagenten in het dorp gestationeerd, die ver­
dere ongeregeldheden moesten voorkomen. In feite hielden zij de Paraiyar binnen hun 
wijk en zagen zij er op toe dat dezen de gewassen op de velden niet verbrandden. De 
Kavuntan was een invloedrijk man en kende de toenmalige uit Pollachi afkomstige mi­
nister van Landbouw en Voedselvoorziening van de Unie. Op de een of andere wijze 
slaagde hij er in de kwestie in de doofpot te stoppen en zelfs in de dagbladen verschenen in 
het geheel geen mededelingen over de gebeurtenissen. De Kavuntan jongen vertoonde 
zich enige tijd niet in de straten bij de Paraiyar wijk. De Paraiyar zagen ook af van verdere 
acties, omdat een aantal van hen nog economisch afhankelijk was van de Kavuntar en 
omdat zij hen nodig hadden voor bescherming: als de Paraiyar in moeilijkheden raken en 
bijvoorbeeld dreigen te worden opgebracht wegens dronkenschap, dan vragen zij de Ka­
vuntar hen uit de moeilijkheden te helpen en vervolging door de politie af te kopen. 

Het hier beschreven voorval maakt nog eens duidelijk wat de Cakkiliyar, 
Paraiyar en Kuravar bedoelen, als zij zeggen in moeilijkheden te zullen geraken 
als zij actie ondernemen in het geval van een relatie tussen een vrouw van hun 
kaste en een lid van de dominante Kavuntar kaste. Ook zij kennen voorbeelden 
uit de omgeving, die hen er van weerhouden de woede der Kavuntar uit te lok-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) \11 



ken. Het is mogelijk, dat zij de Kavuntar van Irupatur in dezen overschatten, 
maar ik kan hen geen ongelijk geven als zij menen niet teveel risico te kunnen 
nemen. Bij de Pallar heb ik deze angst voor de Kavuntar niet kunnen opmerken; 
zij voelen zich voldoende sterk en onafhankelijk. De verdraagzaamheid der 
Pallar mannen ten aanzien van de relaties tussen hun vrouwen en Kavuntar 
komt niet voort uit vrees. Het is mij niet bekend in hoeverre de Paljar ook in 
Coimbatore, of in het algemeen in de staat Tamilnad, een relatief aanzienlijk 
aantal prostituée's leveren in de dorpen en steden waar deze kaste aanwezig is. 
Een hoge ambtenaar van het Harijan Welfare Department te Madras sprak met 
mij spontaan over de relaties tussen Pallar vrouwen en mannen van hogere 
kaste. Deze ambtenaar behoorde echter zelf tot de Paraiyar kaste en ik durf aan 
zijn opmerkingen in dezen niet al te veel waarde te hechten. Echter ook over­
heidsfunctionarissen van het district Coimbatore gaven overeenkomstige mede­
delingen. Voor Irupatur meen ik te kunnen constateren, dat vooral Paljar vrou­
wen in aanmerking komen als sexuele partners voor de Kavuntar, omdat hun 
kastestatus laag genoeg is en ook weer niet te laag. De Kavuntar behoeven niet 
te vrezen voor het ontstaan van een te intieme en te permanente relatie, zij be­
hoeven geen verantwoordelijkheid op zich te nemen, immers de Pallar vormen 
een lage kaste waarmee de contacten beperkt zijn en onderhevig aan veel restric­
ties. Aan de andere kant vormen de Pallar ook weer niet zo'n lage kaste, dat 
sexuele relaties met vrouwen van deze kaste bijzonder statusverlagend werken, 
hetgeen wel het geval is bij relaties met vrouwen van de Kuravar, Paraiyar of 
Cakkiliyar. 

5.6. INFORMELE CONTACTEN 

De relaties tussen de dorpelingen onderling kunnen we verdelen in een aantal 
categorieën, waarbij ik denk aan contacten in de economische, politieke en gods­
dienstige sfeer en aan contacten die voortvloeien uit sociale verplichtingen. Deze 
kwamen of komen elders aan de orde. Hiernaast echter kunnen we nog een cate­
gorie onderscheiden, namelijk contacten in de meer informele, ongedwongen 
sfeer. Bij deze sociale relaties in engere zin doel ik op de min of meer ongedwon­
gen contacten die men met elkaar onderhoudt bijvoorbeeld op weg naar het 
werk, tijdens de werkpauzes, op de ontmoetingsplaatsen in het dorp en tijdens 
sport en spel. Als bijzondere vorm van deze informele contacten beschouw ik de 
vriendschapsrelaties, waarbij ik 'vriendschap' opvat als een dyadische relatie 
van enige permanentie, berustend op wederzijdse sympathie, die gepaard gaat 
met gemeenschappelijke interessen en activiteiten16. Deze omschrijving van 
vriendschap is vaag en ruim en zegt bijvoorbeeld niets over het symmetrische of 
asymmetrische karakter van de relatie. Ook in de werkelijkheid is het moeilijk 
criteria te vinden voor het al of niet aanwezig zijn van een vriendschapsrelatie. 
Aan informanten stelde ik de vraag: 'Welke zijn buiten uw familieleden uw vijf 
beste vrienden met wie u veel contact hebt.' De antwoorden op deze vraag en de 
gegevens door de gesprekken die daarop volgden, lijken mij ondanks de verschil-

178 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



lende inhoud, die de informanten gaven aan het begrip vriendschap belangwek­
kend genoeg om er een aparte sub-paragraaf aan te wijden. Hierdoor valt de 
paragraaf 'informele contacten' allereerst uiteen in twee delen, waarbij ik in het 
eerste deel enige opmerkingen maak over het al of niet bestaan van informele 
sociale contacten, waarbij permanentie en wederzijdse sympathie een minder 
belangrijke rol spelen, en daarnaast een deel waarin ik de min of meer vriend­
schappelijke relaties bespreek. In een slotparagraaf volgt een nabeschouwing 
met enige theoretische uitwerking der gegevens. 

Een belangrijke vraag die ik mij hier stel, is opnieuw in hoeverre de Scheduled 
Castes in het geheel van informele sociale relaties een in de realiteit te herkennen 
categorie vormen. Op de achtergrond staat als eerste hypothese, dat de afzon­
derlijke Scheduled Castes voor hun informele sociale contacten sterker op zich­
zelf zijn aangewezen dan de andere kasten. 

5.6.1. Interpersoonlijke contacten op het werk 
Zowel in de landbouw als in de industrieën zijn de werkteams wat betreft de 

kastensamenstelling sterk gemengd. Steeds weer blijkt dat er in de werksfeer 
weinig kasteregels in acht worden genomen. 'In de fabriek maken we ons niet zo 
druk, maar hier in Irupatur zijn we thuis', is een veel gemaakte opmerking dien­
aangaande. In de werkpauzes is de situatie kennelijk vaak iets anders: ongeveer 
gelijken hebben dan de neiging elkaar op te zoeken en samen te eten en te pra­
ten. De opmerkingen hierover lopen uiteen. Nu eens horen we dat Kavuntar, 
Naiytu, Mutaliyär en leden van ongeveer gelijke kasten duidelijk 'bijeenhokken' 
in de kantines en de teashops, dan weer zegt men, dat de arbeiders van alle kas­
ten, met als uitzondering de Paraiyar en nog sterker de Cakkiliyar, samen pra­
ten en op voet van gelijkheid met elkaar omgaan. Dit laatste zien we ook in de 
velden rond Irupatur: daar zijn het eigenlijk alleen de Cakkiliyar die in de pau­
zes een wat aparte behandeling krijgen. Paraiyar vinden we bijna niet in de vel­
den en daarover valt dus weinig te zeggen. Velen merken op dat ze met kennis­
sen van de fabriek wel spreken over werkaangelegenheden, maar dat 'social 
talks' tussen leden van hoge en lage kasten zeldzaam zijn. Zeker, velen drinken 
in de café's in de buurt van de fabriek ook nog wel eens samen koffie of thee, 
maar naar mate men dichter bij het dorp komt, wordt het zijn van mede-arbei­
der minder en het behoren tot zeer verschillende kasten meer belangrijk. 'Mijn 
mede-arbeiders van lage kasten noemen mij in de fabriek bij mijn naam en zon­
der respect; op weg naar huis gebruiken ze respectvolle werkwoordsvormen en 
in het dorp zeggen ze zelfs 'cämi", aldus een jonge Kavuntar industrie-arbeider 
('câmi', heer, is een zeer vererende aanspreektitel : zie 6.2.4). Of, zoals een andere 
Kavuntan het uitdrukte: 'Vriendschappen met mensen van lage kaste bestaan 
slechts in de fabriek. Hier hebben we onze aparte wijken. Zij komen niet bij ons 
en wij gaan niet naar hen toe, zelfs niet als we arbeiders in dezelfde fabriek zijn.' 

Herhaaldelijk gebruikt men voor de lage kasten de term 'smeerpoetsen' ('dirty 
fellows') en men tracht daardoor de restricties te verklaren waaraan contacten 
met hen in de dorpen onderhevig zijn, ofschoon men tevens aangeeft dat deze 
restricties berusten op traditie. Van leden van lage kasten in de fabrieken meent 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 179 



men dan dat ze schoner zijn en nette kleding dragen. Ook de sociale controle 
door de familie, met name de vrouwelijke leden daarvan, en door de kastegeno-
ten wordt veelal aangevoerd als verklaring voor het niet hebben van contact in 
het eigen dorp. Van de tweeëntwintig industrie-arbeiders van hogere kaste 
(Brahmanen tot en met Kucavar) met wie ik over deze kwestie sprak, bleken er 
vijf wel eens te komen bij de huizen van mede-arbeiders behorende tot de Sche­
duled Castes in het eigen dorp of andere dorpen, terwijl deze kennissen ook wel 
eens bij hun huizen kwamen. De vier Pallar industrie-arbeiders zeiden wel eens 
naar de huizen van mede-arbeiders van hogere kaste te gaan, terwijl deze ken­
nissen ook wel eens bij hen kwamen. Vier Paraiyar en twee Cakkiliyar industrie­
arbeiders stelden, dat zij niet naar de huizen van arbeiders van hogere kaste 
gingen en dat deze laatsten niet bij hen kwamen. Ook in de weinige gevallen 
waarin leden van hogere en lage kasten wel zo nu en dan bij elkaar thuis ko­
men, is er geen sprake van dat zij op voet van gelijkheid met elkaar omgaan. 

De politieke richting van de vakvereniging of partij waartoe men behoort, 
heeft geen enkele invloed op het al of niet onderhouden van vriendschappelijke 
betrekkingen met leden van lage kaste en de wijze van omgang. 

Ik heb geen reden om aan te nemen, dat mede-arbeiders in de industrieën 
anders met elkaar omgaan dan collega's in de landbouw: vooral Pallar en leden 
van hogere kasten werken in de velden samen als gelijken, terwijl zij in het dorp 
weinig of geen informeel persoonlijk contact met elkaar hebben. Ten opzichte 
van Cakkiliyar bestaan in de werkpauzes restricties, zoals dat kennelijk ook in de 
industrieën veelal het geval is. Het is niet waar dat er in de industrieën een gro­
tere anonimiteit zou bestaan: de leden van eenzelfde werkteam kennen eikaars 
kaste heel precies en zelfs in grote industrieën blijken de arbeiders in staat het 
aantal leden van de verschillende kasten voor de hele fabriek te schatten. 

5.6.2. Contacten bij sport en spel 
Sport wordt in het dorp bijzonder weinig beoefend en zeker niet door de ou­

deren. Een enkele keer zien we jongens voetballen. Worstelen is hier onbekend. 
Wel zien we werpspelen ('cappi', het werpen met steentjes in een bepaald vak) en 
kaartspelen om geld, maar velen nemen daaraan nooit deel. Voor de traditionele 
dansen verwijs ik naar de paragrafen 4.6.1. en 4.6.4. 

Van de Cakkiliyar en Paraiyar wordt door anderen en door henzelf gezegd, 
dat zij niet meedoen aan kansspelen om geld en ik moet toegeven, dat ik hen 
nooit onderling of met leden van andere kasten heb zien spelen. Dit is dan ken­
nelijk vrij typisch voor Irupatur want ik heb in de Cakkiliyar wijk van Irugur 
wel eens grote opschudding doen ontstaan door mijn plotselinge verschijnen 
tijdens officieel verboden kaartspelen, waarbij gezien het vele papiergeld kenne­
lijk relatief grote bedragen worden ingezet. Hoewel men bij de verschillende 
spelen in een kring hurkt of staat en men elkaar dus niet aanraakt, zien we toch 
niet vaak, dat leden van kasten waartussen een aanzienlijke afstand bestaat met 
elkaar spelen. De territoriale segregatie van de kasten kan hierbij een rol spelen. 
De grootste variatie in spelers zien we aan de sterk gemengde westzijde van het 

180 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



dorp, terwijl we ook aan de oostzijde Kavuntar, Näcuvar en Ottar samen kunnen 
zien. 

De kinderen van kasten waartussen een grote afstand bestaat, spelen vooral 
bij school met elkaar. Na schooltijd gaan zij naar huis en vooral de Cakkiliyar 
en Pallar zien we dan niet meer in het hoofddorp. Met de Paraiyar en Kuravar 
kinderen is het iets anders. Zij kunnen in eigen kring onvoldoende vertier vinden 
en zijn daarom wel aangewezen op contacten met anderen. We zien hen dan ook 
tezamen met kinderen van andere kasten op de open stukken aan de westzijde 
van het dorp en langs de hoofdweg. 

Enkele Kavuntar merken op dat hun kinderen niet spelen met Kuravar, Paraiyar en 
Cakkiliyar kinderen. Enkele Pallar kinderen zouden wel eens in de Kavuntar wijk spelen, 
maar de Kavuntar kinderen zouden nooit naar de PaJlar wijk gaan. De zoon van de Brah-
maanse karnam, een industrie-arbeider, gaat nog verder en zegt, dat men het in zijn familie 
afkeurt als jonge kinderen spelen met kinderen van de vier Scheduled Castes en met 
Vannâr, Näcuvar en Valaiyar kinderen. Veel andere leden van hogere kasten zeggen, dat 
het hun niet uitmaakt met wie de kinderen spelen, maar dat zij wel gekant zijn tegen het 
spelen in de wijken en huizen der vier lage kasten. De Cakkiliyar houden vol, dat alle 
hogere kasten hun kinderen verbieden na schooltijd te spelen met Cakkiliyar kinderen. 
Dit zou betekenen dat velen de Cakkiliyar op een andere manier behandelen dan de Parai­
yar. Ik vraag mij af of het niet meer het gesloten karakter van de Cakkiliyar gemeenschap 
is, dat maakt dat de kinderen van die groep na schooltijd onmiddellijk naar de cëri gaan, 
gevoegd bij de angst voor leden van hogere kasten, die de Cakkiliyar kinderen reeds 
vroeg wordt bijgebracht; deze gedragen zich buiten hun wijk dan ook iets minder vrij dan 
de Paraiyar. De Cakkiliyar verwachten vermoedelijk ook zelf van hun kinderen, dat ze on­
middellijk naar de cëri komen. Bij de Paraiyar vindt het spelen plaats buiten de huizen 
van leden van andere kasten. Ook de kinderen van de uit Irugur afkomstige Paraiyar 
onderwijzer die nu aan de 'overkant' van de hoofdweg woont, gaan niet naar andere hui­
zen om er te spelen. Wel komen enkele kinderen van hogere kasten in het huis van deze 
onderwijzer om er te spelen of bijles te ontvangen. De onderwijzer meent, dat deze kin­
deren zijn kaste niet kennen omdat hun ouders er hun mond over houden. Zijn eigen kin­
deren schijnen zich door enkele incidenten wel enigszins bewust te zijn van hun lage kaste-
status. 

De jongens die de highschool bezoeken hebben nog contact met schoolvrien­
den in het dorp, maar na beëindiging van de schoolperiode neemt het contact 
snel af. 

Een aan een middelbare school studerend zeventienjarig PaJJar meisje vertelt in Irupatur 
veel contact te onderhouden met drie Kavuntar meisjes. Ze zouden bij haar thuis komen 
(waar zij slechts water accepteren) en het PaJlar meisje zou ook de huizen van de betref­
fende Kavuntar vrijelijk in- en uitlopen en er koffie drinken. Deze opmerkingen geven een 
te rooskleurig beeld van de situatie. De meisjes hadden slechts tijdens de lagere school 
periode enig contact. In de Kavuntar huizen bleef het Pallar meisje in de hal en kwam er 
niet op de veranda's of in de kamers. Slechts één van de Kavuntar meisjes blijkt wel eens 
bij haar in de PaJlar wijk te zijn geweest; de andere twee hadden geen idee waar het Pallar 
meisje in de cëri woonde. Na de lagere school verminderden de contacten. De drie Ka­
vuntar meisjes ondergingen in 1967 de 'eerste menstruatie' ceremonie en stonden in ver­
band met hun huwbaarheid onder strenge controle : zij werden voortdurende gechaperon­
neerd en hadden bijna geen contacten meer met mensen buiten de eigen huishouding, en 
zeker niet met leden van lage kaste. 

Een Paraiyan die op de middelbare school veel contact had onderhouden met drie 
Kavuntar klasgenoten uit Irupatur en die voorheen vaak met deze Kavuntar in het dorp 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 181 



voetbalde en met hen huiswerkproblemen besprak, merkte het volgende op : 'Ik kan niet 
zeggen of het nog mogelijk is zo'n nauw contact met hen te hebben. Ik ga niet naar hun 
huizen, want ik betwijfel of ze zich tegenover mij zo zullen gedragen als in de school-
periode. Ik durf geen problemen met ze te bespreken. Enige tijd geleden maakte ik een 
praatje met S. bij de bushalte in Merkupalayam. Hij sprak mij met respect aan en ik hem 
eveneens. Ik vroeg hem mij te helpen bij het krijgen van een baan bij Lakhsmi Machine 
Works in Perianaickenpalayam. Hij zei dat ik over een week bij hem moest komen. Tot nu 
toe heb ik het niet gedaan. Ik zal het vandaag doen. Ik zal nagaan of hij thuis is en hem 
dan laten vragen of hij even uit zijn huis komt.' Het huis van de betreffende Kavuntan 
ligt aan de oostzijde van het dorp en is te bereiken zonder de Kavuntar wijk te doorkrui­
sen. Deze Paraiyan behoeft dus niet te vrezen dat hem in de nauwe straatjes van de Ka­
vuntar wijk door voorbijgangers op zeer onrespectvolle wijze wordt gevraagd wat hij hier 
te zoeken heeft. 

Als deze zevenentwintigjarige Paraiyan vreest dat zijn contacten met de Kavuntar niet 
meer zo kunnen zijn als vroeger, dan zijn dat beslist geen hersenschimmen, zoals uit het 
volgende blijkt. Hij nam in januari/februari 1967 bijzonder actief deel aan de propaganda 
campagne van de coalitiepartijen (D.M.K./P.S.P./Links communisten), maar durfde toch 
niet in het 'election committee' gebouwtje te gaan zitten. De Kavuntar vroegen hem niet 
altijd te blijven staan en gewoon bij hen te komen zitten. Zo trof ik hem eens aan gezeten 
op een stapeltje planken. Naast hem was op de planken zeker nog een zitplaats vrij. Een 
jonge Kavuntan kwam tijdens het gesprek binnen, keek rond of er nog een zitplaats was en 
bleef in de deuropening staan toen hij zag dat er nog slechts plaats was naast de Paraiyan. 
Een ogenblik later ging de Paraiyan al of niet opzettelijk even naar buiten, waarop de 
Kavuntan snel op het stapeltje planken ging zitten. De Paraiyan waagde het daarna niet 
naast de Kavuntan op de planken te gaan zitten, maar nestelde zich naast de planken in 
een hoekje. Eén van zijn vroegere Kavuntar klasgenoten die aanwezig was, vroeg ik enke­
le dagen later naar de contacten met deze jonge Paraiyan en hij zei mij : 'Op de highschool 
hebben we nooit voedsel van hem geaccepteerd, hij wel van ons. Nu in de verkiezingstijd 
hebben we wat contact met hem en zit hij bij ons in het coalitiegebouw in een hoekje, maar 
als de verkiezingen voorbij zijn, dan hebben we niets meer met hem te maken.' Toen zij 
samen school gingen in Irugur noemde de Paraiyan deze Kavuntan bij zijn naam. Nu 
noemt hij zijn naam niet en gebruikt respectvormen (vänkö/pörikö, komen/gaan), terwijl 
de Kavuntan wel de naam van de Paraiyan noemt en neutrale vormen gebruikt (vä/pö). 
Dat juist deze Paraiyan in de verkiezingstijd in contact trachtte te treden met leeftijdge­
noten van hogere kaste en dat hij door deze laatsten tot op zekere hoogte werd geduld, 
lijkt mij een gevolg van het onderwijs dat deze Paraiyan heeft genoten. Buiten hem heeft 
geen enkele Paraiyan zich ooit in het coalitiegebouwtje laten zien, ofschoon de Paraiyar 
hoofdzakelijk of uitsluitend op de coalitiekandidaten hebben gestemd. Bij de opening van 
de 'election committee' kamer zat iedereen op banken bij elkaar, zelfs twee Cakkiliyar 
jongens van zeventien of achttien jaar. Slechts één Kavuntan stond in verband met de aan­
wezigheid van een verwantschappelijk superieur familielid voor wie hij als pannaiyâl 
werkt. Was de genoemde Paraiyan gedurende de verkiezingstijd ook verder wel aanwezig 
bij het gezellig samenzijn in dit gebouwtje, de twee Cakkiliyar lieten zich er niet meer zien. 
Zelfs in de verkiezingstijd achtten zij zich onwelkom bij 'gelijkgestemden' van hogere 
kasten. 

5.6.3. Vriendschappen 
Met achtendertig willekeurig gekozen informanten heb ik gesproken over hun 

vriendschappen, waarbij ik met name informeerde naar contacten met leden van 
lage kasten of, als ik leden van lage kasten interviewde, naar contacten met leden 
van andere lage kasten en met leden van hogere kasten. 

Achteraf blijkt dat deze kwesties slechts min of meer systematisch zijn doorgepraat met 
industrie-arbeiders (eenentwintig van de achtendertig informanten). Boeren en land-

182 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



arbeiders zijn sterk ondervertegenwoordigd en de categorie ouder dan vijftig jaar ont­
breekt vrijwel geheel, evenals die der vrouwen. Ondanks de gerichtheid op jongeren, man­
nen en industrie-arbeiders geloof ik, dat het door het materiaal gegeven beeld waardevol 
is, immers, we hebben bij deze informanten te maken met mensen waarvan door leeftijd, 
beroep en betrekkelijk grote geografische mobiliteit verwacht mag worden, dat zij bepaald 
niet minder geneigd zijn tot informele contacten met leden van zeer verschillende kasten 
dan de overigen. 

Het meest opvallende voor de leden van hoge kasten is, dat zij vrijwel geen 
vrienden vermelden lager dan Müppanär, Äcäri en Kucavar. Het blijkt dat zij 
hun kennissen vooral in eigen kring zoeken, binnen de kasten met niet al te sterk 
afwijkende status. Eén maal werd door een jonge Kavuntan een Pallan als vriend 
genoemd, maar het blijkt dat dit toch echt een 'fabriekskennis' is, waarmee hij 
buiten de fabriek geen contact heeft en ten aanzien van wie hij veel restricties 
aanlegt. De reeds eerder genoemde Cettiyär jongen (zie 5.1.1) heeft vrij veel 
contact met twee Pallar bij wie hij zelfs eet, maar ten aanzien van wie hij de nor­
male restricties in acht neemt in het huis van zijn ouders. 

De Pallar zeggen hun beste vrienden te bezitten binnen hun eigen wijk in 
Irupatur. Toch noemden slechts drie van de twaalf informanten bij hun vijf 
beste vrienden geen enkel lid van hogere kaste; deze drie Pallar werken in Iru­
patur zelf. Aan de andere kant noemt slechts één Pallan bijna uitsluitend leden 
van hogere kasten als vrienden. Deze jongeman zegt zelf, dat hij wel een uit­
zondering vormt en dat hij weinig contact heeft met zijn kastegenoten. Ook de 
leden van hogere kasten beschouwen hem als een speciaal geval. We zouden hem 
wat marginaal kunnen noemen, omdat hij noch bij de Pallar, noch bij de Ka-
vuntar werkelijk geaccepteerd wordt. Bij de andere Pallar gaat het bij de vrien­
den van hogere kaste meestal om 'fabrieksvrienden', vaak buiten Irupatur, met 
wie men toch niet helemaal op voet van gelijkheid omgaat. Als men veel in de 
Pallar wijk verkeert merkt men ook dat informele bezoeken van leden van hoge­
re kaste zeldzaam zijn. 

Kennissen van hogere kasten gebruiken bijna nooit iets bij de Pallar. Dit komt gedeelte­
lijk ook doordat de lagere klassen thuis vrijwel nooit koffie of thee klaarmaken. Als de 
Pallar iets gebruiken bij vrienden van hogere kaste, dan gooien ze zelf het bananeblad 
waarvan zij eten, weg en spoelen zelf hun bekers om voordat dit wordt gedaan door de 
gastvrouw. 

Ten aanzien van de laagste drie kasten is er geen verschil tussen de Pallar en 
hogere kasten. De Cakkiliyar en Paraiyar van het dorp beschouwen zij als 
'smeerpoetsen die je al op een afstand ruikt'. Men heeft vrijwel geen contact 
met hen en niemand noemde een lid van deze twee laagste kasten ook maar als 
'fabriekskennis'. De houding ten opzichte van de Kuravar is wat vriendelijker, 
maar ook van deze kaste gaf niemand een lid als kennis op. 

De positie van de Kuravar is anders dan die van de Pallar. Zo nu en dan wer­
ken zij wel eens in andere dorpen, maar hun geografische mobiliteit is toch ge­
ring. Over het algemeen zijn zij tegenover leden van hogere kasten voorzichtiger 
dan de Pallar. Eén van de Kuravar zien we inderdaad herhaaldelijk bij twee 
Valaiyar vrienden, maar hij zit bij hun huizen aan de voet van de veranda en ge-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 183 



bruikt bij het aanspreken respectvormen, terwijl de Valaiyar neutrale vormen 
gebruiken. 

Mede als gevolg van de geringe omvang van de Paraiyar groep in Irupatur 
noemen leden van deze kaste slechts leden van hogere kaste als vrienden. In 
verband met het karakter van deze relaties, doorgaans nog oppervlakkiger 
dan bij Pallar en Kuravar het geval is, moeten we ons afvragen of de term 
'vriendschap' hier nog op zijn plaats is. Opvallend bij de Paraiyar is dat zij zich 
weinig laten afschrikken door de discriminatie waaraan zij ook bij informele 
contacten bloot staan en doorgaan met hun pogingen relaties met leden van 
hogere kasten tot stand te brengen, al is het maar op het werk en in andere 
plaatsen. Het volgende droeve relaas is van een Paraiyar middelbare scholier van 
zestien jaar. 'Droef', omdat de jongeman zich slechts met moeite kan schikken 
in zijn lot, hetgeen zeker bevorderd kan zijn, doordat hij zich door gesprekken 
met mij meer bewust werd van zijn situatie. 

'Mijn vrienden zijn vooral schoolvrienden. Zij gaan op de fiets naar Irugur, ik loop er 
naar toe; zo nu en dan nemen ze mij mee achterop. Als er ouderen in de buurt zijn, kan ik 
niet op de veranda's van hun huizen zitten; ik zit op de trap die er naar toe leidt. Is er ver­
der niemand in de buurt dan zit ik wel op de veranda; komen er mensen, dan ga ik staan. 
Ik wil er niets eten, want ik ben bang dat ze het mij buiten het huis zullen geven. Als ik er 
om water zou vragen, zouden mijn vrienden het vermoedelijk wel in hun beker geven, 
zelfs als er ouderen bij zijn, maar ik denk dat de jongen daarna straf zou krijgen. Bij de 
Kuravar, Pallar en Valaiyar kan ik mij wat vrijer gedragen; daar kan ik op de veranda 
zitten, ook als er ouderen bij zijn. Vrienden van andere kasten komen soms wel eens bij 
mij op het binnen-erf, b.v. om de duiven van mijn broer te zien, maar ze komen niet op de 
veranda en accepteren hier zelfs geen water. Alleen een Kömutti jongen wil niet op ons 
binnen-erf komen. Hij is een goede vriend van mij ; in Irugur zit ik in de klas naast hem. 
We gaan daar wel eens samen naar een café om thee te drinken. Ik kom nooit op het erf 
van zijn huis. Hij is ook wel van lage kaste, maar zijn familie heeft veel contact met de 
Kavuntar en daarom komt hij niet hier op het erf." 

De mededelingen van de zes Cakkiliyar informanten spreken voor zichzelf: 
persoonlijke contacten met leden van andere kasten buiten de werk- en school-
sfeer achten zij vrijwel onmogelijk. Dergelijke relaties zijn voor de in vrij grote 
en territoriaal duidelijk aparte gemeenschappen levende Cakkiliyar vermoede­
lijk ook moeilijker tot stand te brengen dan voor de leden der andere Scheduled 
Castes. Oudere Cakkiliyar landarbeiders hebben vrijwel geen kennissen van an­
dere kaste; door jongeren worden nog wel eens anderen genoemd. Dezen ko­
men dan hoogstens voor een praatje naar één van de Cakkiliyar tempels, zoals 
ik constateerde in het geval van de vriendelijke relaties tussen het Pallar en Cak­
kiliyar lid van de dorpspanchäyat, beide industrie-arbeiders. Cakkiliyar gaan 
vrijwel nooit naar huizen van 'kennissen' van andere kaste binnen het dorp. 
Twee Cakkiliyar studenten uit naburige dorpen vertellen, dat ze een enkele maal 
wel elders bij studiegenoten thuis komen, waarbij de betrokken 'vriend' dan de 
kaste verzwijgt voor de familie. Ik plaats bij dergelijke mededelingen grote 
vraagtekens. Ook zij stemmen in met de veel gehoorde uitspraak: 'Met vrienden 
van hogere kaste moet je oppassen, want ze zullen je dingen weigeren en je in 
hun huizen als ongelijke behandelen. Als gelijke kun je slechts omgaan met 
andere Mätäri.' 

184 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Een negentienjarige Cakkiliyan uit Nesavur, die nu aan een College in Coimbatore stu­
deert, merkt weinig van een vergemakkelijking der contacten: 'Als ik leden van hogere 
kaste zou vragen om water, dan zouden ze het in mijn handen gieten. Als ik op een veranda 
zou komen, dan zouden ze me uitschelden. Het enige verschil is, dat ze me nu niet uit­
schelden als ik door het dorp fiets, hetgeen wel zou gebeuren als het een Mätäri landarbei­
der betrof. Zelfs met een universitaire graad zal ik niet als gelijke kunnen omgaan met 
leden van hogere kasten. Alleen door een machtige overheidspositie kan er iets veranderen, 
dan geven ze je koffie in hun huizen. Tot dan zullen de ouderen mij bij de naam noemen en 
onrespectvolle taal gebruiken. De Kavuntar spreken Palanisamy M.L.A. aan met neutrale 
werkwoordsvormen.' (M.L.A. = Member of the Legislative Assembly van een Indiase 
staat; zie voor de linguistische etiquette 6.2). 

5.6.4. Informele contacten (slot) 
Een grondige studie van de informele persoonlijke contacten, hun aard en in­

tensiteit, zou het inzicht in tal van vraagstukken vergroten. Zij zou de beant­
woording kunnen vergemakkelijken van de vraag in hoeverre deze relaties mede 
worden bepaald door kastelidmaatschap en politiek-economische status. Een 
dergelijke diepgaande netwerkstudie heb ik echter niet gemaakt en deze para­
graaf kan daarom slechts een oppervlakkige indruk geven van de onderlinge 
contacten. 

Bij de vriendschappelijke contacten tussen leden van hogere en lagere kasten 
moeten we een onderscheid maken tussen asymmetrische en symmetrische re­
laties, waarbij de laatste schadelijk zijn voor de positie van het lid van hogere 
kaste. Vriendelijke contacten tussen personen met sterk afwijkende kastepositie 
worden nauwelijks veroordeeld zolang zekere kasteregels in acht worden geno­
men; men accepteert dergelijke contacten bij met name leden van hogere kasten 
die tot lagere klassen behoren. Een geheel ander beeld ontstaat als leden van 
hogere kaste streven naar symmetrische contacten met lageren of, zich zo nu en 
dan in situaties begeven waarin de relaties met lageren nauwelijks anders dan 
horizontaal kunnen zijn. In Irupatur hebben we dan over het algemeen te maken 
met leden van hogere kaste wier positie marginaal is en die zich 'afgeven' met 
lagere groepen. Over die mensen spreekt een oudere Kavuntan als hij opmerkt: 
'Ik heb al vaak in mijn leven meegemaakt, dat het slecht afloopt met Kavuntar 
die veel omgaan met mensen van lage kaste. Hoe dat precies komt, weet ik niet, 
maar er gebeuren dan altijd dingen die hen ruïneren.' Oorzaak en gevolg wor­
den hier verwisseld : men raakt hier niet geruïneerd door contacten op voet van 
gelijkheid met leden van lage kasten, maar het zijn meestal slechts de enigszins 
'aan lager wal geraakten' die dergelijke contacten aangaan met leden van veel 
lagere kaste. We kunnen hierbij denken aan aan de drank verslaafde boeren die 
door familietwisten of anderszins veel land hebben verloren, of aan de Kavuntar 
dronkaard die men in de Cakkiliyar cêri aan een elektriciteitspaal vastbond en 
een pak slaag gaf. Dan is er nog mijn 'westelijke' Äcäri buurman die in het dorp 
nu wel een bijzonder slechte naam krijgt door de drinkgelagen met bijbehorende 
ruzies die er in en bij zijn huisje worden gehouden en waarbij vaak een Paraiyan 
aanwezig is. Deze Äcäri krijgt van de Kavuntar boeren steeds minder werk. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 185 



Door de aanduidingen 'over het algemeen' en 'meestal' heb ik nu reeds twee maal een 
slag om de arm gehouden ten aanzien van het zedelijke niveau van de leden van hoge 
kasten die symmetrische contacten zoeken met mensen van lage kaste. De lezer kan zich 
afvragen of er dan geen categorie mensen is die 'boven' de kasten staat, die zich principieel 
keert tegen de kastenhiërarchie. Ik moet dan direct opmerken, dat er in Irupatur en om­
liggende dorpen en kleinere steden nog maar heel weinig volwassen personen van hoge, 
midden of lage kasten zijn die zich tegen iedere kaste-ongelijkheid willen en/of kunnen 
verzetten. Zeker, minstens drie Kavuntar die een zeer intensief contact met mij onderhiel­
den waren in mijn huis volkomen bereid zich op vergaande wijze als gelijken van leden van 
lage kaste te gedragen. Maar er is toch geen sprake van dat deze Kavuntar bijvoorbeeld 
naar de wijken van lage kasten gaan om daar op voet van gelijkheid met de bewoners te 
verkeren, of dat zij leden van lage kasten bij zich thuis ontvangen. In Irupatur en om­
geving ken ik slechts één persoon, die tracht boven de kasten te staan; daarbij gaat het dan 
nog om iemand waarvan dat door de dorpelingen ook verwacht wordt, omdat ze 'kaste­
loos' moet zijn. Dit is de Kavuntar heilige vrouw, die inderdaad heiligen, priesters en ge­
wone stervelingen van lage kaste bij zich op de veranda laat komen en hen toestaat van 
haar waterput gebruik te maken. Zij kan er hoogstens van 'beschuldigd' worden, dat zij 
haar volgelingen van hoge kaste niet werkelijk wil kwetsen door haar gedrag. Tegenover 
mij verzuchtte zij dat ze aan haar volgelingen reeds vijfendertig jaar gelijkheid predikt, 
maar dat het niet helpt17. Aangezien deze vrouw vrijwel nooit het erf van haar huis ver­
laat, is het onmogelijk een schatting te maken van haar gedrag 'in het openbaar'. 

Vragen we leden van hoge kasten welke (min of meer symmetrische) contac­
ten zo statusverlagend werken, dan blijken die met Ottar en lagere kasten te 
worden afgekeurd. De antwoorden zijn echter niet duidelijk: men herhaalt liever 
dat het om de 'lage kasten' gaat, dan dat men de kasten specificeert. 'Dwingen' 
we de informanten tot een nadere uitwerking, dan blijkt men bepaalde Ottar 
nog wel te willen uitzonderen, maar als we bij de Valaiyar komen, dan is het 
antwoord zonder voorbehoud 'nee, daarmee gaan we niet om.' Maar, de cate­
gorie 'lage kasten' is voor een lid van hogere kaste met een hoge economische, 
educatieve en politieke status doorgaans groter dan voor een lid met een lage 
persoonlijke status. Als een Pillai M. A. student opmerkt: 'If you have much 
contact with low caste persons, people will think low of you', dan slaat dit be­
paald niet alleen op de Scheduled Castes, maar ook op de Kucavar, Mohamme­
danen, Ottar, enz. Deze jonge Pillai beperkt zijn eigen vriendschappelijke con­
tacten duidelijk tot de meer welgestelde Brahmanen, Kammavar Naiytu, Ka­
vuntar, Tëvar, Pillai, Ainüttän Cettiyâr en leden van kasten met een ongeveer 
vergelijkbare status. Dezelfde Pillai stelt, dat naast de kaste ook de klasse be­
langrijk is bij de contacten die je legt. Bij de College studenten meent hij te kun­
nen constateren dat 'low class people of high castes' veel meer contacten leggen 
met 'low caste people' dan de 'high class people of high castes'. Ten aanzien van 
de beter gesitueerden van lage kaste zegt hij, dat zij in de Colleges slechts con­
tacten kunnen leggen met leden van hogere kaste wier politiek-economische 
positie laag is. Hoe het ook zij, uit deze laatste opmerking mag men voor de 
dorpen bepaald niet de conclusie trekken, dat de reeds vermelde marginale per­
sonen van hogere kasten die symmetrische relaties aangaan met leden van veel 
lagere kasten, dat dan doen met mensen die binnen hun eigen kaste een hoge 
positie innemen. Het omgekeerde is het geval : leden van lagere kasten die zich 
'inlaten' met mensen van aanzienlijk hogere kaste staan zelf ook binnen de eigen 

186 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



kaste marginaal, en dat niet door een hogere klassepositie maar door gedrag dat 
volgens de eigen kaste niet door de beugel kan. De Cakkiliyar schoenmaker die 
een Kavuntar boer van sterke drank voorziet en die met deze boer (waar de Cak­
kiliyar vaak ruzie mee hebben, en die ook bij de Kavuntar laag staat aangeschre­
ven) een tamelijk symmetrische relatie onderhoudt, is binnen zijn eigen kaste 
zeker geen geziene figuur, en hetzelfde geldt voor de Paraiyan die deelneemt aan 
de drankfestijnen van mijn Äcäri buurman. De Pallar melkman die voorname­
lijk verkeert met Kavuntar vrienden, noemt zichzelf reeds een vreemde eend in 
de Pallar bijt en maakt zich herhaaldelijk gehaat met name bij de 'Näcuvar' 
factie der Pallar door bijvoorbeeld tijdens verkiezingen de D.M.K. vlag te hij­
sen in de overwegend communistische Pallar cëri. 

Vermindering van de respectvormen en vermindering van de al of niet vanuit 
het stratificatiesysteem ontstane verschillen in levensstijl zijn belangrijke voor­
waarden voor het totstandkomen van informele contacten tussen de leden van 
lage en hogere kasten. Hoewel niet alle leden van lage kasten op dit punt opti­
mistisch zijn gestemd - zie bijvoorbeeld de opmerkingen van de College student 
en Cakkiliyan uit Nesavur - hoort men over het algemeen toch, dat er in ver­
gelijking met vroeger een 'verbetering' is ingetreden, d.w.z. dat de respectvormen 
en verschillen in levensstijl in mindere mate barrières vormen die contacten in de 
weg staan. Enkele Paraiyar in Kilakkupalayam merkten hierover het volgende 
op: 

'Toen we nog kadavers opruimden en hier in onze wijk vilden, kwamen mensen van 
andere kasten niet bij ons; het is een smerig gezicht. Nu komen anderen wel hier. Sommi­
gen zitten zelfs met ons op de veranda's van onze huizen. Vroeger moesten we onze han­
den vouwen ter begroeting, moesten we op enige afstand blijven staan en mochten we 
mensen van hogere kasten niet aanraken. Nu dit allemaal veel onbelangrijker is, worden 
contacten met leden van hogere kasten gemakkelijker'. 

De opmerkingen van de Cakkiliyar in Adutur, Irugur, Sulur en Peelamedu 
zijn vrijwel identiek en ter illustratie vermeld ik hier hetgeen enkele Cakkiliyar 
in Adutur hierover zeiden : 

'Vroeger konden wij geen schone en goede kleding dragen. De Kavuntar zouden spot­
tend zeggen: "Je bent werkelijk een belangrijke man aan het worden". Een pak slaag kon 
zelfs het gevolg zijn. Maar nu vragen de Kavuntar ons zelf om schone kleren te dragen en 
zeggen: "Koop wat zeep en maak alles schoon." Kavuntar en Mâtâri werken nu vrij met 
elkaar in de velden en wij raken hen aan en zij ons. Het is ook niet meer zo noodzakelijk 
om mensen van hogere kasten te begroeten met 'cämi' en de handen te vouwen; we ge­
bruiken nu veel meer alleen respectvormen (te weten in werkwoorden en persoonlijke 
voornaamwoorden). Vergeleken met vroeger is de situatie zeker verbeterd. De verande­
ringen zijn het geringst bij het accepteren van voedsel en water en bij het betreden van 
huizen.' 

Tot slot van deze paragraaf besteed ik enige aandacht aan de contacten tussen 
de dorpelingen in het algemeen, als kanttekening bij de opmerking van F. G. 
BAILEY (1971: 4) dat: '...there is a fund of common knowledge about all the 
members of the community, and that it is not too difficult for anyone in the 
community to have access to it.' 

In de eerste weken van mijn onderzoek in Irupatur vroeg ik enkele Kavuntar 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 187 



hoeveel leden de verschillende kasten in het dorp telden. Tot mijn grote verba­
zing gingen zij toen uit het hoofd de verschillende straten en huishoudingen na. 
De betreffende Kavuntar maakten ongetwijfeld veel fouten, maar belangrijk is, 
dat zij alle inwoners van het dorp meenden te kennen, ... tot de Pallar. Bij de 
Pallar stopten ze en merkten op, dat zij de meeste leden van de vier lage kasten 
niet kenden. Ze kenden de wijken van de vier laagste kasten ook slecht en kon­
den bij de telling dus niet uitgaan van de paden en huizen. De bijzondere positie 
van juist de vier Scheduled Castes kan nauwelijks beter worden geïllustreerd. 
Ook verder heb ik kunnen constateren, dat men de namen van zeer veel leden 
der vier lage kasten niet kent en dat men daarom vaker voor personen de 
kastenamen gebruikt. De ouders van een Kavuntar meisje, dat op de lagere 
school betrekkelijk veel contact had met een Pallar meisje (zie 5.6.2), konden 
mij de namen van de ouders van het Pallar meisje niet noemen en wisten ook 
niet, waar het meisje in de Pallar wijk woonde. Het betreffende Kavuntar meisje 
werd te hulp geroepen om mijn uitzonderlijke vragen te beantwoorden. Hierbij 
dient men te bedenken, dat de boerderij van deze Kavuntar familie op een af­
stand van ongeveer tweehonderd meter van het huis van het Pallar meisje ligt. 
Boerenfamilies kennen wel de namen van hun vaste arbeiders van lage kaste, 
maar van dagloners die men zo nu en dan in dienst heeft, kent men vaak de 
namen niet, laat staan die van de ouders, broers of zusters van deze mensen. Wat 
ik gezegd heb over de contacten van de vier lage kasten met mensen van hogere 
kasten vergeleken met die van de midden kasten, wekt licht de indruk dat het 
verschil niet bijster groot is. Die indruk zou onjuist zijn en de hier gemaakte op­
merkingen kunnen als correctie dienen. De geringere frequentie van contacten 
met leden van de vier Scheduled Castes, in vergelijking met de contacten met de 
leden van de midden kasten is onmiskenbaar. Het contact met leden van de vier 
lage kasten met wie men samen op school geweest is neemt na de schoolperiode 
zo sterk af, dat men deze vroegere mede-scholieren in veel gevallen niet meer 
kan plaatsen : men vergeet de namen, weet niet wat ze doen en of ze nog in het 
dorp wonen. 

Het is bijzonder jammer, dat ik aan leden van de lage kasten nooit heb ge­
vraagd het aantal leden van de verschillende kasten in het dorp te noemen, of op 
te sommen welke mensen er wonen in bepaalde straten binnen wijken van ho­
gere kasten. Ik neem aan dat zij de namen van boeren en hun vrouwen wel zou­
den hebben gekend, maar dat zij vele voor hen minder opvallende personen van 
de hoge en midden kasten niet zouden weten te plaatsen. 

188 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



6. DE SOCIALE POSITIE DER SCHEDULED CASTES (III): 
RESPECTVORMEN IN NON-VERBAAL EN 

VERBAAL GEDRAG 

In het gedrag komt tot uiting in hoeverre de ene persoon in een bepaalde 
situatie aan de andere persoon respect betoont. Door deze respectvormen be­
wijst men eer aan door de maatschappij voorgeschreven kwaliteiten die hier 
vooral betrekking hebben op verwantschap, leeftijd en kaste. Relaties tussen 
leden van verschillende kasten tracht men bij de respectvormen vaak te zien als 
bepaalde verwantschapsrelaties, tenzij het verschil in kastestatus zeer groot is en 
het gebruik van verwantschapsterminologie als beledigend zou worden gevoeld. 
De respectvormen worden mede beïnvloed door de economische, politieke en 
educatieve positie van de personen die met elkaar in contact treden; nagegaan 
zal worden in hoeverre deze factoren een variatie veroorzaken op de door ver­
wantschap, leeftijd en kaste bepaalde respectvormen. 

In deze paragraaf zal ik mij beperken tot de respectvormen die in acht geno­
men worden, als leden van verschillende kasten met elkaar in contact treden. 

6.1. RESPECTVORMEN IN NON-VERBAAL GEDRAG 

De verschillen in kastepositie komen onder andere tot uiting in de wijze waar­
op men bij elkaar zit of staat. Tabel 16 geeft een indruk van de denkbeelden 
aangaande het respect, dat men moet betonen door het al of niet kiezen van een 
lagere zitplaats tijdens een gesprek. Als we de Brahmanen buiten beschouwing 
laten, dan blijken de hoge kasten thans het betonen van respect vooral te eisen 
van Ottar en lagere kasten. Ten aanzien van kasten als Näykkar, Äcäri, Kuca-
var en zelfs Mohammedanen bestaat vaak geen consensus: steeds meer mensen 
schijnen bereid te zijn het verschil tussen de eigen status en die van deze lagere 
hoge kasten zo gering te achten, dat zij geen bijzondere respectvormen eisen. De 
Kavuntar hebben veel te maken met de Äcäri smeden en timmerlieden. Van hen 
wordt verwacht, dat ze de gereedschappen snel maken of repareren. Zelfs met 
oudere Kavuntar zitten ze samen op een veranda. De positie van de Kucavar 
pottenbakkers is zwakker: zij hebben veel minder contact met de Kavuntar 
boeren en hun produkten zijn minder onmisbaar. De Kucavar behandelen de 
Kavuntar en andere hoge kasten met veel respect. Zij betreden niet graag veran­
da's van Kavuntar huizen en zijn geneigd te blijven staan, vooral als er ergens 
Kavuntar zitten. De Mohammedanen zijn in dezen beter te vergelijken met de 
Acäri dan met de Kucavar: zij zitten meestal als gelijken naast de Kavuntar. Bij 
de Ottar moeten we, zoals steeds, onderscheid maken tussen de meer moderne en 
de meer traditionele leden van deze kaste. De eersten staan bekend als netjes en 
wonende in 'behoorlijke' huizen, waarbij we geen kalkbranderijen vinden; de 
laatsten staan bekend als vuil, wonende in slechte huizen waarbij de kalkbrande-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 189 



rijen alles bedekken met een laagje stof. Veel leden van hoge kasten zijn bereid 
de eersten enigszins op het niveau van de Kucavar te zien, maar de meer tradi­
tionele groep beschouwt men als 'lage' kaste. 

De Paljar denken allen gelijk over het gedrag tegenover de hoge kasten tot 
Pantäram enz. en tegenover de lage kasten, maar we constateren onderlinge ver­
schillen waar het betreft het al of niet lager zitten bij contact met Pantäram, 
Näykkar, Kucavar, Ottar, Valaiyar en Kömutti Cettiyär. Dit wijst er op dat vele 
Pallar zich niet (meer?) wensen neer te leggen bij hun positie als lage kaste. Zij 
streven niet naar een situatie waarin leden van midden kasten aan hen respect 
zouden betonen, maar wel weigeren velen zich door het betonen van eerbied te 
vernederen voor leden van deze midden kasten en lagere hoge kasten. Dit verzet 
is bij de Pallar duidelijk veel sterker dan bij de Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar. 
Het leidt niet tot conflicten tussen Pallar en de midden kasten, doordat de Pallar 
weinig buiten hun eigen wijk komen en doordat de midden kasten niet de macht 
bezitten de Pallar tot een eerbiedige houding te dwingen. Een confrontatie vindt 
slechts plaats in de teashops en daar weigeren de Pallar respect te betonen aan 
wie dan ook. De Pallar beschouwen de teashops als 'public places' waar zij vrij 
zijn om te zitten en te roken en er zijn slechts weinig leden van andere kasten die 
hun thans dit 'recht' werkelijk willen ontzeggen. Opvallend is ook dat de Pallar 
de laagste kaste vormen, die van leden van bepaalde andere kasten eist dat res­
pect wordt betoond. Dit feit onderscheidt hen van de Kuravar, Paraiyar en 
Cakkiliyar. Vele Kuravar en Paraiyar menen dat zij geen respect behoeven te 
betonen aan de Pallar. Ook hier zijn de contacten zo gering, dat zich geen con­
flicten voordoen. Bij de Cakkiliyar bestaat geen overeenstemming over het be­
tonen van respect aan Pallar. Ik meen echter dat dit respect in de praktijk wel is 
te constateren. De moeilijkheid bij het controleren van de uitspraken over res-
pectvormen is, dat we de leden der vier laagste kasten vrijwel nooit bij elkaar 
zien. Ontmoet men elkaar op straat en ontstaat er een gesprek, dan blijft men 
staan of hurkt men. Vaak echter zijn ook leden van hogere kasten aanwezig 
waardoor er geen sprake is van een in acht nemen van respectregels ten opzichte 
van de Pajjar, maar een op de geëigende wijze betonen van respect aan het lid 
van hogere kaste. Zo kunnen bij de Märiyamman tempel situaties voorkomen 
waarin Kavuntar zich in de tempelveranda's bevinden, een Ottan op de eerste 
trede van de trap zit die naar de veranda leidt, een Pallan op een platte steen aan 
de voet van de veranda zit en een Cakkiliyan buiten de rieten overkapping van 
de veranda staat of hurkt. 

In een situatie waarin de respectregels niet duidelijk zijn of waarin iemand 
zich niet wenst te houden aan de traditionele regels, blijft men staan of blijft één 
der betrokkenen staan. Voelt iemand zich beledigd door het niet in acht nemen 
van de respectregels door een ander dan staakt hij het gesprek, staat op en gaat 
weg. 

Tijdens een interview met een jonge Pallan en een jonge Kavuntan betrad een wat ou­
dere Pillai mijn kamer. De Pallan die bij ons aan tafel zat, stond op en bleef staan zo lang 
de Pillai in de kamer bleef. Op mijn vraag aan de Pallan wat er gebeurd zou zijn als hij 
was blijven zitten, antwoordde deze: 'Er zou helemaal niets gebeurd zijn, maar stel dat ik 

190 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



o 
% 

'JS 
d 
V 

o 

u 

o 

Vi 
'S 
ta 

'S . 
•s S 
u 'S 
ta Ja 

tu bû 
u d 
•B u 
.3 •* 
' o <D 

d £ 
g « 
u u 

•s-s 

II 
ta o a 

* d £ 
-8 8 f 
a d o 
o g £ I|i 
j S 5 
d 'S "2 
a o a 

.a« a 
S ? o 
g ^"O 
> N <5 

S -* :=> 
t » d d o s 

O +-» .5£ 
O cd u 
S * -d 
d • & : = > 
" N U 

Q S tä 

- 1 d * ss s a 
3 Sa •• 

jBXijiJfflBO 

JBAIBJBJ 

jBABjrrjj 

JB|iBd 

JBXIÜSQ i j j t i iuo^ 

JBAtlOBN 

JBÜUBA 

jBXrejBA 

•rettO 

uauepsuiuiBuojAi 

JBABDtTJJ 

uçoy 

JB^AÇN BXlJiOX 

I B ^ A B N BXniddn 

UIBJBJÙB,! 

•reApteD ÜBHDuiy 

!*ît!d 

JBjÙnAB^ 

irauBimjBjg 

irajirapuodsai IBJUBV 

a 

+ + + + + + + + + X X O 

+ + + + + + + + + X O X 

+ + + + + + + + + O X x 

+ + + + + + + + O X x " 

+ + X + XX + X + 

+ + + + + + + X X 

+ + + + + + + O X 

+ + + + + + 0 x 1 

+ + + + + OX x 7 

+ + X + X X X X X 

t>' £>• 

+ + + + X X X X | 

+ + X X O X X X X 

cv. o « ĉ > 

+ + X + X X X 

+ + x x x x x 

+ + X X X x x 

x x x O x | | 

X x O x x x | I I 

x O x x x | | I I 

O x x x x I | I ! 

d 

l a •S'I S) H CO CO 

•S IH'g S S3 |-'â |B ta o 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 191 



hem over eenjaar voor iets nodig heb, dan zal hij zich mijn gebrek aan respect herinneren. ' 
Deze PaJJan was een trotse man; hij verliet de kamer niet en ging ook niet op de vloer 
zitten. 

Bij de toepassing van de respectregels is van groot belang, waar het gesprek 
plaatsvindt en wie de gesprekspartners zijn. Komt een belangrijke Kavuntar 
boer langs het pad dat de Pallar cêri aan de noordzijde begrenst, dan staan de 
aanwezige Pallar op. Vraagt deze Kavuntan naar allerlei zaken, dan blijft men 
staan. Komt hij echter voor een lang gesprek in het kader van bijvoorbeeld de 
bemiddeling bij een conflict, dan biedt men hem op een binnenplaats of op een 
pad een cot (inheems bed) of een stoel aan, waarop de Kavuntan dan plaats 
neemt, terwijl de leden van lage kaste voor hem hurken. Geheel anders is het als 
een minder belangrijk lid van hoge kaste bijvoorbeeld in de Pallar wijk komt voor 
een informeel gesprek over werksituaties of politiek. Dan is er van non-verbale 
respectvormen weinig te bespeuren; het lid van hoge kaste bewijst door zijn 
komst naar de wijk en de huizen der lage kaste dat hij een behandeling min of 
meer op voet van gelijkheid aanvaardt, althans op dat moment. Men kan niet 
verwachten dat een Ottan of een Pallan op zijn terrein en voor zijn eigen huis in 
het stof gaat zitten, omdat een Kavuntan eens met hem wil praten over koetjes 
en kalfjes. Slechts leden van hoge kasten die een lagere politiek-economische 
positie innemen, dus land- of industrie-arbeiders, zullen zulke informele ge­
sprekken voeren; belangrijke leden van hoge kasten komen niet zomaar voor 
een gesprekje bij de huizen der midden kasten of bij de Paüar, om van de laagste 
drie kasten maar niet te spreken. Na het voorgaande is het duidelijk, dat bij het 
al of niet betonen van respect niet alleen de kaste van belang is, maar zeker ook 
de politiek-economische positie, waarnaast we dan nog de leeftijd moeten noe­
men. 

In de werkpauzes op de velden ziet men arbeiders van hogere en lagere kasten 
bij elkaar zitten om te eten en te praten. Hier vormen de Cakkiliyar een uitzon­
dering: zij zitten apart of staan op enige afstand (zie foto 13). Over de Kuravar 
en Paraiyar, die volgens mijn informanten in dezen een met de Cakkiliyar verge­
lijkbare positie innemen, durf ik weinig te zeggen, aangezien ik hen in de velden 
nooit als arbeiders aantrof. 

De respectvormen die men tijdens gesprekken in acht neemt, worden het 
nauwkeurigst in acht genomen in of bij de huizen en tempels van de gespreks­
partner met de hoogste status. 

Het betonen van respect blijkt niet alleen uit de wijze waarop men bij elkaar 
zit of staat, maar ook uit het al of niet in eikaars bijzijn roken of het elkaar voor­
bij fietsen. Het geldt in het algemeen als bijzonder onbeleefd als lageren roken 
in het bijzijn van hoger geplaatsten, en ook om een hoger geplaatste voorbij te 
fietsen. Sommige Kavuntar klagen dat de Cakkiliyar op het ogenblik niet altijd 
met roken ophouden, als zij voor het een of ander in de cëri komen. Dit zou be­
tekenen dat zij zich op eigen terrein wat zelfstandiger gaan gedragen. Geeft een 
Kavuntar boer een 'bidi' (inheems strootje) aan een Cakkiliyar pannaiyâl, dan 
rookt hij die op enige afstand op. Ik krijg de indruk dat de situatie voor de Pal-

192 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Jar iets anders is : bij de Märiyamman tempel kon ik constateren, dat een oudere 
Pallan in het bijzijn van anderen een 'bidi' aanbood aan een oudere in de veran­
da gezeten Kavuntan, waarna beiden hun 'bidi' oprookten. Van Kavuntar 
pannaiyâls vindt men het niet erg, dat ze roken als hun boer erbij is, tenzij deze 
laatste in de 'kindred' groep van de pannaiyäl een superieure verwant is. 

De hogere kasten en met name de Kavuntar nemen binnen hun kaste de respectregels 
ten aanzien van het roken streng in acht. Een man rookt bijvoorbeeld niet als vader of 
vaders broer aanwezig is, als zijn al of niet classificatorische schoonvaders in de buurt zijn, 
of als hij tezamen is met de iets oudere echtgenoot van een zuster. 

Het heeft vrij lang geduurd, voordat het mij duidelijk werd dat men bij het 
passeren van een hoger geplaatste van zijn fiets moet stappen en pas weer verder 
kan gaan na een uitdrukkelijke aansporing daartoe. Bij de aanvang van het on­
derzoek in Irupatur verwonderde ik mij er over, dat veel mensen met de fiets 
aan de hand met mij meeliepen als ik zonder tolk in het dorp wandelde; velen 
moeten zich wel verbeten hebben over het feit, dat ik ze niet liet gaan. 

Naarmate de fiets een normaler voertuig wordt en steeds meer industrie-arbei­
ders zich moeten haasten om op tijd op het werk te zijn, houden steeds minder 
mensen rekening met de respectregels op dit punt. De hoofdweg schijnt reeds 
van deze regels uitgezonderd te zijn en men moet er al uitdrukkelijk aangespro­
ken worden, wil men nog afstappen. Wel gelden ze nog voor het fietsen in de 
Kavuntar wijken. Toch presteren Paraiyar jongens het om door deze wijken te 
fietsen zonder zelfs ook maar voor belangrijke Kavuntar af te stappen. Dit ten­
minste vertelt de Vannan die tegen mij hierover klaagde en opmerkte dat hij 
zelf steeds maar weer moet afstappen. Mogelijk betreft het hier Paraiyar mid­
delbare scholieren. Toch heb ik bij de Märiyamman tempel nog het voor ieder­
een als bijzonder lachwekkend geldende tafereel kunnen bijwonen waarbij een 
dronken Kavuntan een krijsende Cakkiliyar jongen achtervolgde, die hem voor­
bij was gefietst. Ook uit andere dorpen horen we, dat met name Cakkiliyar een 
pak slaag riskeren, als zij leden van de dominante kaste voorbij fietsen. 

Kavuntar vertellen dat in het verleden de Ottar en leden van nog lagere kas­
ten niet te paard door de straten van de Kavuntar wijk mochten rijden. Volgens 
een zeer oude Kavuntan was er vijftig of zestig jaar geleden reeds een conflict 
tussen Kavuntar en een Ottan die te paard door de Kavuntar straten reed. De 
Ottan zou toen bij de politie hebben geprotesteerd tegen het verbod van de Ka­
vuntar, maar de rechtzaak die volgde, werd geseponeerd. Een dergelijke opmer­
king bewijst weer hoe voorzichtig we moeten zijn met te menen, dat verzet tegen 
de kasteregels van recente datum is. Ik geloof dat er in deze respectregels niet zo 
veel is veranderd en dat er ook nu weer reden tot conflict zou zijn als een Ottan 
te paard door de Kavuntar wijk zou rijden en niet afsteeg bij het passeren van 
een oudere Kavuntan. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 193 



6.2. VERBAAL GEDRAG: DE LINGUÏSTISCHE ETIQUETTE 

In kasten- of standenmaatschappijen met een ideologie die de ongelijkheid der 
statusgroepen sterk benadrukt, mag men verwachten, dat statusongelijkheid 
eveneens tot uiting komt in de linguistische etiquette die men in acht neemt bij de 
inter-kaste/stand contacten. Een analyse van dit verbale gedrag lijkt zeker op 
zijn plaats al is het zeldzaam voor de Indiase taairegio's1. Bij de regels en het 
werkelijke gedrag betreffende het accepteren van voedsel en water of het teza­
men eten bestaat steeds het gevaar, dat informanten gaan fantaseren, en dat 
zeker in situaties waarin maaltijden voor grote groepen van de dorpsgemeen­
schap nauwelijks of niet (meer) worden gegeven, en waarin personen van de po-
litiek-economische elite alleen geven en weigeren te ontvangen. Spreken echter 
moet en doet men wel met leden van andere kasten en juist bij het verbale con­
tact wordt men gedwongen tot een snelle evaluatie van de eigen positie ten op­
zichte van die van de gesprekspartner(s). 

Het is zeker niet alleen de kastepositie die bepaalt welke linguistische vormen 
men gebruikt: ook de individuele posities op economisch, politiek en educatief 
gebied spelen een rol, evenals leeftijd, geslacht en hoe goed de gesprekspartners 
elkaar kennen. Bij mijn onderzoek beperkte ik mij tot het taalgebruik van en 
tussen volwassen mannen. Hoewel 'kaste' steeds mijn belangrijkste ingang was 
bij de analyse der stratificatieproblematiek, besteedde ik wel aandacht aan de 
gevolgen van discrepanties tussen kastepositie en politiek-economische positie. 
Ik heb geen materiaal verzameld betreffende de linguistische etiquette die blijkt 
bij de gebruikte persoonlijke voornaamwoorden; het onderzoek beperkte zich 
tot de werkwoordsvormen, het gebruik van de namen van personen, de in het 
interkaste verkeer gebezigde verwantschapsterminologie, en het gebruik van de 
term 'cämi' (heer, god) voor personen. 

De basis van mijn onderzoek naar de linguistische etiquette is smal en de pre­
sentatie van de verkregen gegevens moet in de eerste plaats worden gezien als een 
poging duidelijk te maken, dat een analyse van de in het inter-kaste verkeer ge­
bruikte taalvormen belangrijk is voor het stratificatie-onderzoek. 

Met zestien informanten sprak ik uitvoerig over de linguistische etiquette. 
Deze vrij willekeurig gekozen informanten waren de volgende : 

Kavuntar (3) : een boer (leeftijd 25 jaar) en twee industrie-arbeiders (25 en 40 jaar). 
Äcäri (1): de vrouw van een grofsmid (50 jaar). 
Kucavar (1): een pottenbakker (40 jaar). 
Mohammedanen (1): een vrouw, winkelierster (45 jaar). 
Valaiyar (1): een man en zijn twee vrouwen, allen landarbeid(st)ers (50 jaar). 
Vannâr (1): een wasser (70 jaar). 
Näcuvar (1): kapper der hogere kasten (40 jaar). 
PaHar (2) : een groep vrouwen (landarbeidsters en groente-koopvrouwen, 20 

tot 40 jaar), en een man (onderwijzer en kleine boer, 50 jaar). 
Kuravar (2) : een man en een vrouw, beiden mattenvlecht(st)ers (40 jaar). 
Paraiyar (1): een industrie-arbeider (50 jaar). 
Cakkiliyar (2) : een groep mannen (20 tot 50 jaar) en een man (55 jaar), allen land­

arbeiders. 

194 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



o o 

X I 

60 

m 

,reÄijppi«3 

J-BABjn^J 

JBJlBJ 

JBAtU)Bfc[ 

JBÜÜBj\ 

JBXIBJB/V 

«MO 

uauBpamuiBnojAj 

JBABOIl^ 

U B 3 y 

JBjpjABf«! 

UIBJBJÙB,} 

JB^!} }33 ÜBHQIHV 

Mud 

JBJÙnAB^J 

u a u B u n j B j a 

o oo tu 

e a a a a -o 
•O T3 TJ "O T3 T3 C 

a *o "O T3 *o T3 
•O -O CS Ö B B Ö 

"O T ) ^ "O "^ 'O 

•o e a e a « e 

e S s s ß ß S 
a c 

•O -O TJ T3 
a e a a a a 

TS 

B c 

a e f l a a a a a 

c c c a a c 

c C c c c (3 

a c 

a i 

s a 

C u i U i U i î - i l - i U U i U a f i O t i [ U U U fi 

• o Ü C fi Ö Ö fi 

T3 fi C G C fi ti 

T3 S fi Ö C C fi 
C 

X ) fi fi fi fi fi fi 

13 ö 
fi Ut U Ut f- t - U 

fi u Ö fi fi | fi u u u. u 

fi Ui G G [ fi fi U U U Ui 

ti U C I h ki fi h h t i h 

|_, !_, I fi *H U 

U I U Ul t-H Ui 

V- h Ui 

h Ui Ui U 

ti ti fi Ui Ui Ui U I U U. S- U Ui 

| U U i U U U i U i U U i U i U U i 

fi Ul U U Ui I Ui U U i U u U i U i U i U i U i 

fi U U. U E U U I U I U I U I U I U I U I U U U I U I U I 

U U Ut I U I U U I U U I U I U I - I U I U I U I U I U I U I 

Ui U I Ui U Ui Ui U U U ^ U U l U U U U l 

Ui I U U U I U U U U U U I - U I U I U I U I U I U 

U Ui Ul U Ui Ui u u u u u u u u u i 

ai a 

a 
ci 

§ u 

ä n 4 £ 3 i £ : z ; > < * 2 5 £ £ 2 ; M £ M £ d 

o 
a 
1 
^ 3 
9 
a 

a 
S 2 
'S N 

Il 11 

ït3 

;§£ 
.> im 

II 
« o. 
u to 5 u 
CO h 
u S 

" 'S I O 
S N 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 195 



men'2. 
Gaan 
pö 
pönkö 
pötä 
pölle/pöti 

Komen 

va 
vänkö 
vätä 
välle/väti 

Mijn assistenten controleerden allerlei uitspraken en verzamelden aanvullen­
de gegevens, hetgeen niet alle onzekerheden kon opheffen. 

6.2.1. Linguistische etiquette in werkwoordsvormen 
Bij het aangeven van de linguistische etiquette die blijkt in de werkwoords­

vormen maken de dorpelingen gebruik van de werkwoorden 'gaan' en 'ko-

: neutraal 
: met respect 
: onrespectvol tegenover mannen 
: onrespectvol tegenover vrouwen. 

Als neutrale vormen vinden we ook pôppâ/vâppâ, vormen die men iets vrien­
delijker acht dan pô/vâ. 

Bezien we tabel 17 dan blijkt het niet moeilijk te zijn vast te stellen, dat de 
vier lage kasten geen aparte categorie vormen en dat van deze vier kasten de 
Pallar de hoogste positie innemen en de Cakkiliyar de laagste. 

De Brahmanen gebruiken de onrespectvolle werkwoordsvormen niet slechts 
voor de vier lage kasten, maar ook voor Näcuvar, Vannär, Valaiyar, Ottar en 
Mohammedanen. De Pallar onderscheiden zich van de andere drie lage kasten 
doordat zij enige boeren in hun midden bezitten die door de Brahmaanse dorps­
accountant en zijn familie in neutrale bewoordingen worden aangesproken. Ook 
bij de Kavuntar nemen de Pallar binnen de lage kasten een bijzondere positie in : 
evenals in het geval van de Valaiyar gebruikt een steeds geringer wordend aan­
tal Kavuntar boeren onrespectvolle vormen tegenover jongere landarbeiders 
van deze kaste. Onrespectvolle vormen gebruiken de Kavuntar vooral tegenover 
Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar. Oudere Kavuntar bezigen deze vormen vrij­
wel zonder uitzondering voor leden van deze drie kasten en slechts een categorie 
'verlichte' jongere Kavuntar gebruikt neutrale vormen. Deze jongere Kavuntar 
gebruiken wel onrespectvolle vormen tegenover de jongere leden van deze drie 
kasten. Uit de gesprekken kreeg ik de indruk dat er, afgaande op de taal der 
Kavuntar, binnen deze drie laagste kasten nog enige differentiatie mogelijk is, 
in zoverre dat onrespectvolle vormen het meest worden gebruikt voor Cakkili­
yar, iets minder voor Paraiyar en nog iets minder tegenover Kuravar. In tegen­
stelling tot de Paraiyar en Kuravar geven de Cakkiliyar toe, dat de Kavuntar 
hen aanspreken met vätä/pötä; de Paraiyar en Kuravar vertelden dat de Ka­
vuntar tegenover hen neutrale vormen als vä/pö of väppä/pöppä gebruiken. Ik 
had enigszins te doen met de Paraiyar industrie-arbeider die mij verzekerde te 
worden aangesproken in neutrale bewoordingen: onmiddellijk na deze uit­
spraak verscheen er een iets jongere Kavuntar boer op zijn erf, die hem op be­
slist onrespectvolle wijze aansprak. Vermeldenswaard is hier nog, dat oude 
Kavuntar boeren uit Adutur mij vertelden, dat zij de rijke Kuravar varkens­
koopman/geldschieter uit hun dorp aanspreken met vätä/pötä. 

Vijf hogere kasten, ni. de Pillai, Ainüttän Cettiyär, Pantäram, Näykkar en 

196 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Äcäri beperken de onrespectvolle vormen tot Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar, 
waarbij de frequentie van het gebruik van deze vormen duidelijk het grootst is 
tegenover Cakkiliyar. Slechts de Äcäri betonen zich in zeldzame gevallen onres­
pectvol tegenover jongere Pallar landarbeiders. Beneden deze vijf kasten volgt 
een categorie kasten die slechts onrespectvolle vormen bezigen tegenover Cak­
kiliyar, nl. de Ottar, Valaiyar, Vannär en Nâcuvar. Het behoeft geen verwonde­
ring te wekken dat de Kucavar, Mohammedanen en Kömutti Cettiyär zich niet 
van onrespectvolle vormen bedienen: als pottenbakkers en winkeliers kunnen zij 
het zich niet veroorloven hun klanten met disrespect te behandelen. 

Dat de Pajjar bij de vier lage kasten de hoogste positie innemen, blijkt even­
eens, doordat zij de laagste kaste vormen die onrespectvolle vormen gebruikt 
tegenover een andere kaste, nl. tegenover de Cakkiliyar. Het gaat hierbij niet 
uitsluitend om Pallar boeren en Cakkiliyar landarbeiders. Aan de andere kant 
echter vormen de Paljar duidelijk een lage kaste: gebruiken de Vannär en Nâ­
cuvar nog neutrale vormen tegenover vijf kasten, de Pallar gebruiken dergelijke 
vormen slechts tegenover twee kasten, nl. de Kuravar en Paraiyar. Toch doet 
zich een verschijnsel voor, dat wellicht wijst op een in beweging zijn van de kas-
tepositie der Pajjar: tegenover volwassen Ottar, Valaiyar en Näcuvar gebruiken 
de Pallar soms neutrale vormen als vä/pö of väppä/pöppä. Leden van deze drie 
kasten geven toe, dat Pallar hen zo nu en dan in neutrale bewoordingen aan­
spreken en ik kreeg niet de indruk, dat dit hun ergernis opwekt. De Pallar zeg­
gen dat hun positie slechts weinig afwijkt van die van de Ottar, Valaiyar, Vannär 
(Korïku) en Velläla Näcuvar. 

De Vannär van Irupatur vormen een groep die zichzelf dwingt tot het strikt 
nakomen van de door haar aanvaarde kasteregels en die van anderen verwacht, 
dat zij zich eveneens houden aan de regels. We zien bij hen niet de neiging tot 
familiariteit die vele Valaiyar of Näcuvar vertonen ten aanzien van leden van 
andere kasten. Het in neutrale bewoordingen aanspreken van Vannär door Pal­
lar zou een open conflict met zich brengen met alle 'narigheid' van bemiddeling 
door Kavuntar en ik acht het waarschijnlijk, dat dit de reden is waarom Paljar 
tegenover hen uitsluitend respectvormen gebruiken. Vermelding verdient hier 
dat Vannär en Näcuvar zich, in tegenstelling tot de mening van vele Kavuntar, 
uitdrukkelijk lager achten dan de Valaiyar. 

Hoewel men in Irupatur de Paraiyar vrijwel steeds lager waardeert dan de 
Kuravar, komt dit niet tot uiting in de gebruikte werkwoordsvormen; slechts 
het verbale gedrag van de Kavuntar wijst in die richting. De werkwoordsvormen 
die de drie laagste kasten ten opzichte van elkaar gebruiken berusten uitsluitend 
op de factor leeftijd. Paraiyar en Cakkiliyar gebruiken uitsluitend respectvor­
men tegenover elkaar; deze traditionele vijanden vermijden nog steeds iedere 
vorm van familiariteit. 

6.2.2. Het gebruik van de namen vanpersonen3 

Bij het gebruik van de namen van personen gaat het om het aanspreken of 
aanroepen bij de naam zonder toevoeging van vererende titels. Spreken Valai­
yar de Kucavar pottenbakkers soms aan bij de naam, maar voegen zij hier dan 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 197 



altijd Cettiyär (koopman) aan toe, dan ga ik ervan uit dat de Valaiyar de Kuca-
var niet aanspreken bij de naam. Ook in onze cultuurkring is er een groot ver­
schil tussen het aanspreken van een man met 'Jansen' of met 'Meneer Jansen'. 
Bij het gebruik van persoonsnamen zonder de toevoeging van in deze regio als 
vererend opgevatte titels mag men neutrale of onrespectvolle werkwoordsvor­
men verwachten. Uitzonderingen worden geleverd door de Mohammedanen, en 
de Kucavar - Ottar. 

Bij de gegevens van tabel 18 wordt ervan uitgegaan, dat men de namen van 
zijn dorpsgenoten kent, hetgeen lang niet altijd het geval is (zie 5.6.4.). Kent men 
bij het aanroepen van een persoon zijn naam niet, of wil men zijn naam niet ge­
bruiken, dan is vooral de aanroepterm 'atâ' of 'atê' zeer onrespectvol. Wat het 
aanroepen van volwassenen betreft, gebruikt men deze termen vrijwel uitslui­
tend voor Cakkiliyar. Ook is het mogelijk de kastenaam te gebruiken waarin 
voor bepaalde kasten neutraliteit of disrespect kan worden gelegd. In plaats van 
het neutrale Pannäti (m)/Pannäticci (vr) hoort men bij oudere Kavuntar boeren 

TABEL 18. Het veelvuldig gebruik van namen van volwassen mannen (ouder dan de spreker) in 
het inter-kaste verkeer, gesteld dat men de namen kent. 

Alter 
a ö "8 ft 

CU 

Ego § § - . , § & ä •= § 3 * •§• 'S. § I a g -I I 

e 
c 
Ë 
CS 

m 

K 
3 > 
Nü 

5. 
0, 

.M 
>* 

• w 

fl 
Cl 

13 
e < 

Ë 

'S 

O* •z 
'ft 
•< 

u. 

> 

s 
3 
U. 

a 
u e a 
S 

J3 
O 

% 

S 
>> a ca 

S 13 O > 

I -

e-

> 

SS 
> 
i '4. 

% 

ö 
n 
e 
'0 W 

J4 
S 

s > 2, 
3 X On 

Brahmanen 0 - - - + + + + + + + + + + + + + + 
Kavuntar - 0 - - - - - - - + + + + - + + + + 
Piljai - - 0 - - - - - - + + + + - + + + + 
Ainüttän Cettiyär - - — O — - — — - + + + + — + + + + 
Pantâram - - - - 0 - - - - + + + + - + + + + 
Nâykkar - - - - - 0 - - - + + + + - + + + + 
Âcâri - - - - - - 0 - - + + + + - + + + + 
Kucavar - - - - - - - 0 - + + + + - + + + 4-
Mohammedanen — — — — — — — — 0 + + + + — + + + + 
Ottar - - - - - - - + - 0 + + + - + + + + 
Valaiyar - - - - - - - - - + 0 + + - - + + + 
Vannâr _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ 0 — — - + + + 
Nâcuvar — — — — — — — — — — — — O — + + + + 
Kömutti Cettiyär — — — - — - - — - + + + + 0 + + + + 
Pallar _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ + _ 0 - + + 
Kuravar _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ o + + 
Paraiyar _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ ^ _ _ _ _ _ _ | - o — 
Cakkiliyar _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ - ( - _ o 

+ Namen worden frequent gebruikt 
— namen worden niet gebruikt of slechts in combinatie met vererende titels. 

198 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



nog slechts spaarzaam het onrespectvolle Pallan/Pallacci. Ook Paraiyan en Cak-
kili zijn onrespectvolle aanroepvormen. In het gebruik van kastenamen (de aan­
duiding Cettiyär, koopman, is geen echte kastenaam) kan geen respect tot ui­
ting worden gebracht en lagere kasten gebruiken deze namen dan ook niet 
tegenover kasten die duidelijk hoger staan. Ook een analyse van het gebruik van 
kastenamen in de aanspreekterminologie zou een ingang kunnen zijn tot het 
stratificatiebeeld van de kasten van Irupatur, maar een dergelijk onderzoek heb 
ik niet ondernomen. 

Tabel 18 geeft aan dat de vier lage kasten op het punt van de persoonsnamen 
voor de hogere kasten tot en met Ottar onderdeel vormen van een ruimere cate­
gorie die begint bij de Ottar. De Kömutti Cettiyär moeten we hierbij rekenen tot 
de hogere kasten. Slechts de Näcuvar gebruiken de persoonsnamen uitsluitend 
voor de vier lage kasten. Valaiyar en Vannâr zonderen de Pallar af van de rest 
der lage kasten, en de bijzondere positie van de Pallar wordt eveneens duidelijk, 
doordat zij door de overige drie lage kasten niet uitsluitend bij de naam worden 
aangesproken, terwijl de Pallar zelf dit wel doen tegenover Paraiyar en Cakkili-
yar. De Pallar behandelen de Kuravar hierbij als een kaste die hoger staat dan 
Paraiyar en Cakkiliyar : de Kuravar zouden de Paljar eveneens bij de naam noe­
men, als deze hun persoonsnamen gebruikten, hetgeen de Pallar ongewenst 
achten. Deze vrees behoeven zij niet te koesteren ten aanzien van Paraiyar en 
Cakkiliyar. Voor het gedrag tussen de drie laagste kasten geldt opnieuw een 
'balanced reciprocity'. 

6.2.3. Het gebruik van verwantschapstermen 
De verwantschapstermen die 
Term Inhoud 

Pättä 
Pâtti 
Ayyä 
Atta 
Appicci 
Oppâcci 
Ammättä 
Appä 
Appunu 
Ammä 
Mämiyä 
Mämä 
Mänü 
Attai 
Anna 
Akkä 
Tampï 
Ammani 
Paran 
Përa 
Përanti 
Pëtti 

FFF enz. 
MMM enz. 
FF 
FM 
MF 
FM 
MM 
F 
F 
M 
WM, HM 
MB 
MBW 
FZ 
B (ouder) 
Z (ouder) 
B (jonger) 
Z (jonger) 
Kleinkind 
SS, DS 
SS, DS 
SD, DD 

we inhet inter-kaste verkeer het meest horen zijn de volgende4. 
Bijzonderheden indien de termen slechts gebruikt wor­

den door en tegenover bepaalde kasten 

Pallar tegenover Äcäri 

Vannâr, Näcuvar en Pallar tegenover Valaiyar; 
Pallar tegenover Pantäram 

} Rijke Kuravar tegenover veel jongere Kavuntar 

} Paraiyar tegenover Cakkiliyar en omgekeerd 
1 Vooral gebruikt door Mohammedanen ; 
I Paraiyar en Cakkiliyar tegenover elkaar 
} Mohammedanen tegenover Kavuntar 

Pantäram tegenover Valaiyar; 
Valaiyar tegenover Näcuvar; 
Pantäram, Äcäri, Valaiyar en Vannâr tegenover Pallar 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 199 



Het is mij niet duidelijk waarom bepaalde kasten tegenover bepaalde andere kasten 
tamelijk specifieke verwantschapstermen gebruiken. Het is ook de vraag of de oorzaak 
daarvan nu nog te achterhalen is. Een veel uitgebreider en vooral ook vergelijkend en 
historisch onderzoek naar het inter-kaste taalgebruik zou nodig zijn voor het opsporen 
van deze oorzaken. 

Ik moet hier tot voorzichtigheid manen, waar het gaat om het 'wegen' van de termen 
om de bijbehorende gedragspatronen te begrijpen of zelfs te kunnen voorspellen. Ik ga 
hier niet nader in op de precieze termen die men gebruikt, of op een vergelijking van de 
gedragspatronen behorende bij deze termen, maar beperk mij tot een analyse van de on­
gelijkheid of gelijkheid die uit de gebezigde termen blijkt. Spreken volwassenen van kaste 
A de volwassen mannen van kaste B aan met 'Appicci', en gebruiken de volwassenen van 
B de term 'Përanti' tegenover mannen van kaste A, dan is kaste B hoger dan kaste A. On­
danks het verschil in termen is hetzelfde het geval als kaste A tegenover de mannen van B 
de term 'Appä' gebruikt en kaste B op zijn beurt het gebruik van verwantschapstermen 
vermijdt en zich bedient van persoonsnamen. 

Alvorens over te gaan tot een bespreking van de kaste-gelijkheid of-ongelijk­
heid die blijkt uit de gebezigde verwantschapstermen, wil ik nog het volgende 
opmerken. 
1. Hoewel in de verwantschapstermen een zekere ongelijkheid tot uiting kan 

worden gebracht, blijkt door het gebruik ervan toch een zekere familiariteit. 
Bij een 'te' groot statusverschil vermijdt men daarom deze termen. Zou bijvoor­
beeld een oudere Cakkiliyan tegenover een jongere Kavuntan een term voor 
'vaders vader' gebruiken, dan zou dat voor de betreffende Kavuntan beledigend 
zijn. Omgekeerd zal een jongere Kavuntan er ook niet over denken een oudere 
Cakkiliyan aan te spreken met een term voor 'kleinkind'. Wordt het statusver­
schil 'te' groot dan krijgen we bijvoorbeeld te maken met de term 'câmi' bij het 
aanspreken van hogeren. 
2. Het gebruik van verwantschapstermen waaruit de lagere status van de aan­

gesprokene blijkt, is vrij zeldzaam. Het gaat daarbij immers om kasten die 
zoveel lager staan, dat verwantschapstermen voor 'kleinkind' gebruikt kunnen 
worden, maar die niet zo laag zijn, dat het suggereren van verwantschap onmo­
gelijk is. Het betreft kasten waarvoor men vrijwel steeds neutrale werkwoords­
vormen gebruikt. Bij veel lagere kasten gaat men doorgaans over op het gebruik 
van de namen van personen gevolgd door neutrale of disrespect uitdrukkende 
werkwoordsvormen. 
3. Het gebruik van verwantschapstermen waaruit geen statusverschil tussen de 

kasten blijkt, omdat deze slechts worden afgestemd op leeftijdsverschillen (en 
economische verschillen), is vooral beperkt tot de categorie hoge kasten (met 
uitzondering van de Brahmanen), waartoe we dan in dit geval ook de Kömutti 
Cettiyâr moeten rekenen. De kasten, te beginnen met de Ottar gebruiken in het 
inter-kaste verkeer geen verwantschapstermen waaruit een zekere gelijkheid 
blijkt, of reserveren deze voor een zeer gering aantal kasten. 

Bezien we de kastenhiërarchie zoals die blijkt uit het gebruik van verwant­
schapstermen, dan kunnen we de volgende conclusies trekken. Zie hierbij tabel 
19. 

De Brahmanen gebruiken vrijwel nooit verwantschapstermen in het inter-
kaste verkeer. Zij moeten daarom worden geplaatst aan de top van de hiërarchie. 

200 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



JBABÏIVX 

JBi|Bd 

JB/ ( I } }3D !}}nuiQ5[ 

JBAnDBfv[ 

JeÛÙBj\ 

JBAÏBJB/Y 

trauBpauiureqojAj 

JBABOn}} 
UBOy 

JB5P{XÇM 

UTBJBJÙBJ 

JBA"!}}33 ÜBwnuiy 

JB}ÙriAB>I 

iraireunjBjg 

o 
W 

O O O O O O O O O O O O O O O x x • 

O O O O O O O O O O O O O O O x • x 

O O O O O O O O O O O O O O x • x x 

O O O O I O I O O O I I O O • x + + 

O x = - x ^ - ^ - x O O ^ - O x x « + + o O 

O O O O O O O O O O I x » o o + o o 

O O O O O O O O O O O * XO + + + + 

o o o o i o o o o o « + + o + + o + 

o o o ó ó o o o o » o + «-oo + oo 

O x x x x x x x » + + + + 0 0 + 0 0 

O x x x x x x » x =- + + + 0 0 + 0 0 

O x x x x x « x x + + + + x + + 0 0 

O X X X ^ - « X X X + + + +=-<r-+00 

O O f ^ • ̂  x x x + + + +t-+ + 0 0 

O x x » ^ - ^ - x O x + + + + x O + 0 0 

O X • X »• e- X O X + + + + X O + O O 

0 » x x O x x x x + + + + x + + 0 0 

• 0 ^ " t ~ c - O O O f ' f - O f ' 0 0 0 0 

a 

9 E 
J3 
ca 

3 
c-

I ffl^l 
3 
'S 

i t « 

43-

-*->• ö 
ei 

icH 

S 
e < 

a 
ë 
cd 

ö 
es eu 

icS_ ^ 
• C a s *'â 

«j 4_,: 
ä 3 1-2 S ü 

•?• -Ë 3 S .a .5 >§ 5- .*.« S s 3' 

es 

S0 

es 

"§•8 

I S > g 
CO 

3 S 
w -t-* 

w •*-» 

• * M 

ai ;-H 

xi .3 
CO 0) 

•O T3 

i3 i3 
.0 X 
c e 
E l 
L4 LH 
O 0) 
<A C/5 

a a 
c« cd 

JS -C 
u o 
CA Vt 

e e 
CS CS 

a 

•8 
(5 

an 
<u 
o > 
o 

S -5 

CS 

E 
«2 
.g 
a> 
M 

'•5 

E„g S? 

3 c t " 
xi S '-c 

S.'S « 
0 0 EH 

C Ö 
•O T3 

53 e g 
0> <D s s 

'•"3 '3 
X I X> 
(U (L> 
en es 
o> u 

5 5 

o o O «f 
w t« •*- ü 

« «is 'S 
CS CS "^ c O T3 

P a Q H 
x O^-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 201 



Beneden de Mohammedanen vinden we een duidelijke cesuur: slechts de kasten 
daarbeneden gebruiken verwantschapstermen waaruit de hogere kastestatus 
van de aangesprokene[blijkt. 

Het grote aantal vraagtekens bij de Ottar vindt zijn oorzaak in de verschillen 
die bestaan tussen de meer traditionele Ottar en hen die een status claimen, 
waardoor de kaste zou behoren tot de lage hoge kasten. Deze laatsten gebruiken 
in het inter-kaste verkeer geen verwantschapstermen. Hoewel er nauwelijks ver­
schil bestaat tussen de meer traditionele Ottar en de Valaiyar wat betreft zowel 
het aanspreken als het worden aangesproken, ben ik geneigd de Ottar binnen de 
midden kasten toch boven aan te plaatsen op grond van de binnen deze kaste 
optredende pogingen tot mobiliteit. 

Onder de Valaiyar volgen Vannär en Näcuvar op gelijk niveau. 
De Pallar vormen een kaste met vele naar verticale mobiliteit strevende leden. 

Zij weigeren herhaaldelijk om hun inferioriteit te tonen in verwantschapstermen. 
Toch doen zij dit wel ten opzichte van de relatief lage Valaiyar en Vannär, ter­
wijl de Valaiyar en Vannär in hun terminologie tegenover volwassen Pajlar ter­
men voor 'kleinkind' gebruiken. Op grond hiervan moeten we deze kaste plaat­
sen beneden de Vannär. 

De Kuravar onderscheiden zich van de Paraiyar en Cakkiliyar door tegenover 
vele kasten verwantschapstermen te gebruiken. Dit blijkt niet beledigend te zijn 
voor deze hogere kasten en daarom moeten we ze zonder enig voorbehoud 
plaatsen boven de Paraiyar en Cakkiliyar, die geen verwantschapstermen durven 
te gebruiken (in tegenstelling tot de Brahmanen die deze termen niet willen ge­
bruiken). 

6.2.4. Het gebruik van de term 'camf 
Tabel 20 geeft een beeld van het gebruik van de aanspreek- en aanroepterm 

'cämi' (god, heer). 
De kasten hoger dan de Valaiyar gebruiken de term 'cämi' uitsluitend voor 

Brahmanen. Het gaat hierbij met name om de karnam, een man van ongeveer 
60 jaar. Ook voor de zo nu en dan in Irupatur aanwezige schoonzoon van de 
karnam wordt deze term wel eens gebruikt. De oudste zoon van de karnam en de 
vrouw van de karnam noemen de leden van deze hogere kasten niet 'cämi'. Voor­
al de Kavuntar zijn kieskeurig en noemen ook de Brahmaanse sub-karnam van 
Adutur niet 'cämi'. De Mohammedanen gebruiken deze typische Hindoe term 
tegenover niemand. De Kömutti Cettiyär dienen we wat betreft het gebruik van 
de term 'cämi' tot deze hogere kasten te rekenen, omdat ook zij het begrip re­
serveren voor de oudere Brahmanen. 

De Valaiyar gebruiken de term 'cämi' niet alleen tegenover Brahmanen, maar 
ook tegenover belangrijke of minder belangrijke volwassen Kavuntar, mannen 
en vrouwen. Zij gebruiken de term veel vaker dan Vannär, Näcuvar of Paljar. 
Men dient hierbij te bedenken dat vrijwel alle Valaiyar landarbeiders zijn. 

De Vannär en Näcuvar gebruiken de term 'cämi' weinig tegenover Kavuntar 
en dan nog slechts voor oudere, belangrijke Kavuntar mannen. De Pallar nemen 
het woord 'cämi' als aanspreek- of aanroepterm nog minder in de mond dan de 

202 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



TABEL 20. Het gebruik van de aanspreekterm 'cämi'. (Er is geen rekening gehouden met de fre­
quentie van het gebruik van deze term) 

Alter 

Ego 

Brahmanen 
Kavuntar 
Pillai 
Ainüttän Cettiyär 
Pantäram 
Näykkar 
Äcäri 
Kucavar 
Mohammedanen 
Ottar 
Valaiyar 
Vannär 
Näcuvar 
Kömutti Cettiyär 
Pallar 
Kuravar 
Paraiyar1 

Cakkiliyar 

c 

1 e 
43 
cd 

« 

X 

X 

X 

X 

X 

X 

X 

X 

X 

X 

X 

X 

X 

X 

X 

X 

ä e-
3 > 
cd 

-

X 

X 

X 

X 

X 

X 

X 

a 
-i-J-

ö 
•S' 

Pi
lla

i 

A
in

üt
t 

-
-

X X 

X X 

X X 

S 
cd 

na 
fi­
es a. 

-

X 

X 

X 

a 
inj 

Z 

-

X 

X 

X 

•ni 

-

X 

X 

X 

cd 
> 

s 
3 

-

X 

X 

X 

a 

•o a> 

S 
o 

-

X 

X 

X 

t-l 
cd 

o 

-

X 

X 

X 

cd 

73 
73 
> 

X 

X 

X 

u 
ICO 
fi-fi-

-

X 

X 

X 

cd 
> 

1 
Z 

-

X 

X 

X 

•cd 

"£»• 

î 

-

OH 

-

X 

X 

£ 
cd 

-
? 

S? 
'cd 

OH 

-

î -

I 
M 
cd U 

-
1 Ik betwijfel of de 'Rechterhand' Paraiyar de term 'cämi' vanouds gebruiken tegenover de 
'Linkerhand' Pallar. 

Vannär en Näcuvar. Pallar vrouwen die ik naar het gebruik van deze term vroeg, 
werden wat boos en merkten bits op, dat er slechts in de tempels 'cämi's' waren. 
Het gebruik van deze term voor andere dan Brahmaanse mannen loopt inder­
daad snel terug: nog slechts een gering aantal oude Pajlar landarbeiders zegt 
'cämi' tegen Kavuntar boeren. 

Na de Valaiyar vormen de Kuravar in de hiërarchie weer de eerste kaste 
waarvan de leden de term 'cämi' ook gebruiken tegenover oudere Kavuntar 
vrouwen. In tegenstelling tot de Valaiyar bedient een aantal Kuravar zich ook 
van de term 'cämi' bij het aanroepen en aanspreken van mannen van vele andere 
kasten. Een oude Kuravan vertelde mij dat hij 'cämi' zegt tegen Pillai, Ainüttän 
Cettiyär, Pantäram en Näykkar. Enigszins jongere, hoewel volwassen Kuravar 
gaven het gebruik van de term 'cämi' voor anderen dan Brahmanen en Kavuntar 
niet toe. Uit de opmerkingen van Kuravar en leden van andere kasten conclu­
deer ik, dat de Kuravar de term 'cämi' vrij algemeen gebruiken tegenover Brah­
manen en Kavuntar mannen en vrouwen, dat een kleinere categorie bestaande 
uit vooral ouderen ook 'cämi' zegt tegen de leden van de kasten tot en met Näyk-

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 203 



kar en dat het gebruik van deze term voor de leden van kasten tot en met Näcu-
var vrij zeldzaam is. 

Ook de Paraiyar geven het gebruik van de term 'cämi' slechts toe voor de 
kasten tot en met Näykkar. Het is echter zonder meer duidelijk, dat zij deze 
term ook op vrij ruime schaal bezigen voor leden van kasten tot en met Moham­
medanen. Tegenover Ottar, Valaiyar, Vannär, Näcuvar (en Pallar?) wordt de 
respectterm 'cämi' minder veelvuldig gebruikt. 

De Cakkiliyar scheppen er een zeker behagen in hun zeer lage positie te ex­
poseren, dit in tegenstelling tot Paraiyar en Kuravar. Op een vraag naar het 
positieverschil van bepaalde hogere kasten kreeg ik van een aantal Cakkiliyar 
ten antwoord : 'Hoe moeten wij weten hoe de hoog-laag verdeling van de hogere 
kasten is? Zelfs Pallar mannen en vrouwen noemen wij cämi.' Als onderzoeker 
kreeg ik het wel wat benauwd, toen dit antwoord werd gevolgd door de opmer­
king: 'Geef ons liever werk en voedsel in plaats van zulke rare vragen te stellen.' 
Gebruiken de Paraiyar de term 'cämi' niet van harte, de Cakkiliyar zijn nog 
steeds zo afhankelijk van de hogere kasten, dat zij de term veelvuldig bezigen 
voor allen die zij als hoger beschouwen en dat zijn er velen. Ook oudere kinde­
ren behorende tot de kasten tot en met Näcuvar worden door de Cakkiliyar wel 
met 'cämi' aangeroepen; dit is niet het geval tegenover Pallar jongeren. Wel 
weigeren zij evenals de leden van alle andere kasten in Irupatur, de Kömutti 
Cettiyär aan te spreken met 'cämi'. 

Samenvattend wil ik ten aanzien van het gebruik van de term 'cämi' nog het 
volgende opmerken. Voor zover men de term niet gebruikt voor oudere Brah­
manen wordt hij ervaren als vernederend. Het is een term die thuishoort in de 
traditionele meester-knecht relaties en hij geeft duidelijk aan, dat de gebruiker 
ervan een zeer afhankelijke positie inneemt. Het is dan ook geen wonder dat de 
term door een vrij ruim aanbod van alternatieve werkgelegenheid steeds meer in 
onbruik raakt. Zelfs de landarbeiders van lagere kasten en de leden van lagere 
dienstenverlenende kasten trachten de term te vervangen door termen die min­
der uitdrukking geven aan onderdanigheid. 

De vier Scheduled Castes kunnen we op grond van de frequentie van het ge­
bruik van deze term en een analyse van de personen tegenover wie de term wordt 
gebruikt, in een duidelijke hiërarchie plaatsen. De Pallar immers staan in deze 
meer op het niveau van de Vannâr en Näcuvar of zelfs daarboven, doordat nog 
slechts enkele oude landarbeiders de term gebruiken. De Kuravar beperken het 
gebruik vooral tot Brahmanen en Kavuntar; tegenover de kasten tot en met 
Näykkar is het gebruik nog vrij normaal, maar voor de kasten tot en met Näcu­
var kunnen we het gebruik vermoedelijk zeldzaam noemen. De Paraiyar achten 
het gebruik van deze term normaal voor een, in vergelijking met de Kuravar, 
grotere categorie kasten, nl. voor de kasten tot en met Näykkar. In mindere 
mate is dit ook nog het geval voor de kasten tot en met Mohammedanen, maar 
voor de kasten tot en met Näcuvar wordt het gebruik zeldzamer. De Cakkiliyar 
bezigen de term zelfs tegenover oudere kinderen behorende tot kasten tot en met 
Näcuvar. Slechts tegenover Pajlar zeggen zij minder veelvuldig 'cämi' en beper­
ken zij het gebruik tot de oudere Pallar mannen en vrouwen. 

204 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



6.2.5. De kastenhiër archie zoals die blijkt uit het taalgebruik in Irupatur. 
Samenvatting. 

Bezien wij het totaalbeeld, dan kunnen we constateren, dat er zich beneden de 
Brahmanen een aantal kasten bevinden die tot op grote hoogte vergelijkbaar 
zijn, namelijk de Kavuntar, Pillai, Ainüttän Cettiyär, Pantäram, Näykkar en 
Äcäri. Hoewel het mogelijk is binnen deze categorie een zekere hiërarchie te 
zien, richt ik mijn aandacht vooral op de kasten beneden de overgangscategorie, 
waarin we naast de Kucavar en Mohammedanen toch ook de Kömutti Cettiyär 
moeten plaatsen. 

Er kan geen twijfel bestaan over de kaste die in de categorie der midden en 
lage kasten de hoogste positie inneemt : volgens alle vier gekozen ingangen is dat 
de kaste der Ottar. Bezien we de kasten beneden de Ottar, dan moeten we ons 
allereerst beperken tot het beschouwen van de hiërarchieën op grond van werk­
woordsvormen, namen van personen en de verwantschapsterminologie, om pas 
daarna het gebruik van de term 'cämi' in onze overwegingen te betrekken. De 
hiërarchie is dan van hoog naar laag: Valaiyar, Vannär en Näcuvar, Pallar, 
Kuravar, Paraiyar, Cakkiliyar. De overgang van hoog naar laag is hierbij zo ge­
leidelijk, dat we niet kunnen spreken van opmerkelijke sprongen in de hiërar­
chie. 

Bij de werkwoordsvormen en vooral bij het gebruik van verwantschapstermen 
bleek reeds dat de PaHar in een aantal gevallen weigeren respect te betonen aan 
tal van traditioneel hogere kasten. Bij het gebruik van de namen van personen 
zijn de Pallar nog zeer voorzichtig. Ik meen dat we bij de Pallar pogingen zien 
tot verbetering van hun sociale positie die vooral worden veroorzaakt door de 
relatief sterke verhoging van het levenspeil van deze kaste. Verandering klinkt 
ook door bij het gebruik van de term 'cämi'. Hierbij valt het opnieuw op dat met 
name de Pallar, op enkele oude landarbeiders na, deze zeer vernederende term 
vermijden en het gebruik ervan scherp afkeuren. Zij staan in dit opzicht thans 
zelfs 'hoger' dan de Vannär en Näcuvar, die door hun sterke binding aan met 
name de Kavuntar een zeer afhankelijke positie innemen. Ik meen dat het oude 
patroon bij het gebruik van deze term nog slechts wordt gevolgd door de land­
arbeid bedrijvende Valaiyar, de oudere Kuravar, de oudere Paraiyar en zeker 
door de Cakkiliyar. Dit zou betekenen dat we in de taaluitingen een duidelijke 
poging tot positieverbetering en zelfs een zekere statusdiscrepantie kunnen con­
stateren bij de Pallar. Voorzichtigheid blijft hierbij geboden: in vroeger tijden 
was het landbezit der Paljar waarschijnlijk niet onbelangrijk en we weten niet 
hoe dit economische gegeven toen werd vertaald in de taaluitingen. Het al of 
niet gebruiken van de term 'cämi' vestigt onze aandacht op de in beweging zijn­
de positie der PaHar en geeft ook enig zicht op het verschijnsel dat met name vele 
Kavuntar de Valaiyar plaatsen op het niveau van de Pallar of zelfs daaronder, 
een standpunt dat de Ottar, maar met name ook de Vannär en Näcuvar bestrij­
den. Het lijkt mij moeilijk om te komen tot nog meer expliciete uitspraken; op 
grond van de linguistische etiquette kunnen we hoogstens concluderen tot een 
positiehandhaving of zelfs een neiging tot stijging bij de Ottar, een poging tot 
stijging bij de Pallar en een neiging tot daling bij de Valaiyar. De Kuravar en 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 205 



Paraiyar veroorloven zich thans vermoedelijk meer dan vroeger, maar dat wordt 
hun nauwelijks of niet kwalijk genomen; we kunnen zeker niet stellen, dat de 
hogere kasten het gebruik van de term 'cämi' van hen eisen. 

Bij de poging om op grond van de linguistische etiquette de kasten te ordenen 
in een hoog-laag verdeling zijn in het voorgaande de verschillende gegevens ge­
wogen. Er is gelet op de mate van sociale afstand tussen kasten en op kaste-
beroepen. Weinig aandacht is besteed aan de consequenties van bepaalde in de 
historie verankerde bijzonderheden, waarbij we kunnen denken aan de Cakki-
liyar die de Kömutti Cettiyâr aanspreken in neutrale bewoordingen, of aan de 
Cakkiliyar en Paraiyar die tegenover elkaar respectvormen gebruiken. Laten we 
het wegen der gegevens achterwege en beperken we ons louter tot een eenvou­
dige statistische bewerking ervan, dan kan een stratificatiebeeld ontstaan, dat 
afwijkt van de hiërarchie die ontstond door het interpreteren en wegen der gege­
vens. In het hiervolgende zal blijken, dat het gevonden stratificatiebeeld slechts 
weer uit de cijfers blijkt als de hiërarchieën op grond van verschillende ingangen 
met elkaar worden gecombineerd. De hier gekozen ingangen zijn de gebruikte 
werkwoordsvormen en het gebruik van de namen van personen (zie tabel 21); 
de gebruikte verwantschapstermen en het gebruik van de term 'cämi' lenen zich 
minder gemakkelijk voor een statistische bewerking. 

De statistische bewerking die hier is uitgevoerd is vergelijkbaar met die gebruikt bij het 
accepteren van gekookt voedsel en water (blz. 140, tabel 13). Bij de werkwoordsvormen 
wordt in de eerste plaats per kaste geteld voor hoeveel kasten men onrespectvolle, neutrale 
en respectvolle tot neutrale vormen gebruikt, waarvan wordt afgetrokken het aantal kas­
ten dat dergelijke vormen bezigt voor de betrokken kaste. Dezelfde procedure wordt toe­
gepast ten aanzien van neutrale en onrespectvolle vormen, waarna, tot slot, slechts wordt 
gelet op onrespectvolle vormen, al of niet in combinatie met neutrale vormen. Bij het ge­
bruik van persoonsnamen kan de bewerking door de aangebrachte 'zwart-wit' tekening 
(het wel of niet gebruiken van de namen) beperkt blijven tot het tellen van het aantal kas­
ten waarbij men persoonsnamen gebruikt en daarvan af te trekken het aantal kasten waar­
van de leden zich bedienen van de namen van de volwassen mannen van de betrokken 
kaste. 

Bezien we de hiërarchie die ontstaat door combinatie van de hiërarchieën op 
grond van werkwoordsvormen en namen van personen, dan blijkt deze zeer 
goed aan te sluiten bij de hiërarchie waartoe we besloten in de aanvang van deze 
paragraaf 6.2.5. Slechts de uitkomst waarbij de Cakkiliyar een hogere positie in­
nemen dan de Paraiyar lijkt eigenaardig op grond van het gebruik van onrespect­
volle werkwoordsvormen en de frequentie waarmee de Cakkiliyar de vernede­
rende term 'cämi' gebruiken. 

6.2.6. De invloed van de seculiere status op de linguistische etiquette in die geval­
len waarin er een discrepantie bestaat tussen de seculiere status en de käste­
status van sprekers en aangesprokenen. 

Veranderingen in de linguistische etiquette als gevolg van verhoging van de 
individuele politiek-economische status of van de positie van de groep komen 

206 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



G -O 

3 J3 

t G 

= 1 
1 9 
£ c 
w -S 

u g o 
« » ïï 
fc Ö.'S 

?J 

(U « 

o o 

X 53 

w 

••O •O 

18 ' 

V 

S3-S. 
;a S 

3' 
cil 

I « 

•a 3 :s * 'Ä 

»•3 

.S f § S 
ni 

cq 

i n i n 

i n i n i n i n i n i n 
M < o y o v û ^ , m M o o h - M ' n ^ r ^ \ D W N i o ^ 

in in 

i—I T — ( » — ( 1 - H ^ - H i -H«—I i-H i-H 

/""•s •"—> -•"> /—^ r~V ^""s /-^s /—*\ - " s / " s -*~\ ^ V /—s / ^ /—S /—V / " * \ ^ 

^ - o o c o o o r - i > t s - . \ o r - r ^ i n ^ o s r - a s , ^ , n i n 
^ ' O O - w O «O i j i 

i n i n i n i n »n »n 
- H ( S f n n ' i s ' » o < n o o O ' H c n M » * 5 a \ | n ^ x ^ 

i n u i »n <n i n i n i n i n 
» r i t ^ i N i N o o r ^ - ^ : r - ^ ( N r ^ ^ o t - ^ a \ i n ö * N Ö 

v " > i n « n < n m i n i n i n 
• ^ » N » n » n * n * n f ^ O r n O f o O o o , n ^ o , * o o o 

»n i n »n «n 
r n m m m v o v o v o o o O H N n n ^ i n r ^ r ^ ^ 

^ - oo oo » w w w w w | | | | W Ä l-l l-l *-l 
w w w w I I I I 

i n i n i n >n i n i n 
i H M m f n r - i n ' i n o v c O ' - i M f n ' j j - o ' ^ ^ Ö o o ^ u 

^ S /-»\ ,£S ^" \ --"*s £-•, /—v .-—«, /"-S /—*\ /—s 'T^ / -S /—s /—«v /*-S / * , /"-S 

1—11—Is—' "»—' ^—' ^—' S - ' W N ~ ' I I | W I ^ ,_( ,—( 

§ s 

m ^ PH < 

S cd 
ie« 3 ' 

Is 
5s .i3 îs« 

ca 

S3 S * 
S cä cd * 3 ^ 
- S h' Si J* 

<i % a 5 : cS S «S 'O -g- 3 3' « 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 207 



vooral tot uiting in het vermijden van zeer vererende aanspreekvormen (de term 
'cämi' en bepaalde verwantschapstermen) en van de onrespectvolle werkwoords­
vormen, evenals van hier niet in de beschouwingen betrokken aanroeptermen 
als 'atê'. Het onderzoek naar de relatie tussen veranderende individuele poli-
tiek-economische posities of kaste-posities en de linguistische etiquette wordt, 
althans in het onder de rook der steden liggende Irupatur, bemoeilijkt door de 
algemene tendens waarbij het in de linguistische etiquette tot uiting brengen van 
scherpe ongelijkheid vermindert. Deze tendens, die vooral bij vele jongeren 
merkbaar is, hangt samen met de afbraak van de semi-autonome en semi-
autarkische dorpsgemeenschappen, waardoor de vaak asymmetrische afhanke­
lijkheidsrelaties tussen kaste-groepen in betekenis afnemen en de relaties tussen 
individuen meer en meer 'single-stranded' worden. Met deze openlegging der 
dorpsgemeenschappen hangt eveneens samen dat, met name sinds de onafhan­
kelijkheid, in de dorpen een Westers getinte ideologie kan penetreren welke een 
nivellering der ongelijkwaardigheid predikt5. 

Kaste bepaalt nog in hoge mate de grenzen waarbinnen kaste irrelevante 
variaties in de linguistische etiquette zijn toegestaan aan leden van dezelfde 
dorpsgemeenschap. In het hiervolgende schets ik een model dat het voor Iru­
patur (anno 1967) mogelijk maakt het terrein van deze kaste-vrije variaties op 
grond van discrepanties tussen de individuele seculiere status (samengesteld uit 
de posities op economisch, politiek en educatief gebied) en de kastestatus af te 
bakenen. Dit model zal ik slechts zo nu en dan van illustraties voorzien. 

De kasten van Irupatur kunnen we op grond van de linguistische etiquette ver­
delen in vier categorieën, waarbij de tweede categorie een onderverdeling behoeft. 
I De Brahmanen staan boven wat ADRIAN C. MAYER (1960: 37) noemt de 

'allied castes'. 
IIa Beneden de Brahmanen volgt een aantal kasten waarvan de leden het hoogst 

onbehoorlijk achten bij het gedrag ten opzichte van elkaar aandacht te be­
steden aan andere criteria dan leeftijd en geslacht6. Dit zijn de Kavuntar, Pillai 
en Ainüttän Cettiyär. Vele Kavuntar echter zeggen dat deze twee criteria ook 
het taalgedrag moeten bepalen voor de volgende kasten : 
IIb Pantäram, Näykkar, Äcäri, Kucavar, Mohammedanen en Kömutti Cetti­

yär. De opmerking van deze Kavuntar dekt de werkelijkheid niet geheel: 
het is waar dat tal van Kavuntar zich aldus gedragen, maar leden van de ge­
noemde zes kasten zelf maken enig onderscheid tussen o.a. belangrijke en minder 
belangrijke Kavuntar. Het is niet moeilijk vast te stellen, dat de leden van deze 
kasten belangrijke Kavuntar, met name grote boeren, wat ouder schatten dan ze 
in werkelijkheid zijn, waardoor respectvolle werkwoordsvormen kunnen worden 
gebruikt en de namen van deze mensen worden vermeden. We horen verder dat 
een Äcäri grofsmid een jongere Kavuntar boer aanspreekt met 'ponnan' (niet te 
vertalen, een vriendelijke term die ook een moeder vaak voor haar zoon ge­
bruikt), 'periya natu' ('centrum van het land' ; 'oogappel') of 'cinna ponnan' 
('cinna' betekent 'klein') gevolgd door 'pönkö/vänkö'. Deze jonge Kavuntan 
gebruikt tegenover de oudere grofsmeden de term 'annä' (oudere broer) gevolgd 
door 'pönkö/vänkö'; tegenover leeftijdsgenoten gebruikt hij de naam en 'pö/vä'. 

208 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Een Äcäri Goudsmid melkman die enigszins bevriend is met dezelfde boer, ge­
bruikt zijn naam en 'pönkö/vänkö' en de Kavuntan gebruikt dezelfde vormen. 
Voor belangrijke Kavuntar, Pillai en Ainüttän Cettiyär mannen en vrouwen van 
dezelfde leeftijd gebruiken leden van deze zes kasten doorgaans wat vaker de ver­
wantschapstermen 'annä/akkä' (oudere broer, oudere zuster) dan de persoons­
namen. 
III Ook voor de Ottar, Valaiyar, Vannär, Nâcuvar en Pallar kunnen we zeggen, 

dat zij een categorie kasten vormen waarvan de leden het hoogst onbehoor­
lijk vinden bij het onderlinge verbale contact aandacht te besteden aan verschil­
len in individuele economische positie. Dit betekent zeker niet, dat deze kasten 
elkaar als gelijken beschouwen; bij de linguistische etiquette die leden van deze 
kasten ten opzichte van elkaar in acht nemen mogen echter slechts kaste, leeftijd 
en geslacht een rol spelen. 
IV De Kuravar, Paraiyar en Cakkiliyar van Irupatur bewaken hun onderlinge 

gelijkheid zorgvuldig en de aangesprokenen gebruiken ongeveer dezelfde 
termen en werkwoordsvormen als de sprekers. 

In het algemeen kunnen we nu zeggen, dat de individuele politiek-economi-
sche positie van personen tot uitdrukking kan komen in de linguistische etiquet­
te in geval de betrokken kasten behoren tot categorieën die het dichtst staan bij 
de eigen categorie. De kasten behorende tot categorie III houden dus bijvoor­
beeld rekening met de economische positie van leden van kasten behorende tot 
II en IV. Leden van kasten behorende tot categorie IV letten op de economische 
status van kasteleden van III, maar niet van leden van kasten behorende tot II 
of I. Aan de andere kant vinden kasteleden van categorie II het weinig belangrijk 
te differentiëren binnen IV. 

Ter illustratie van de relaties tussen kasten van de categorieën Ha en IV wijs 
ik op twee cases, (a) In het naburige dorp Adutur spreken Kavuntar boeren de 
oude en rijke Kuravar varkenskoopman en geldschieter aan bij zijn naam en 
'pötä/vätä' en de betreffende Kuravan treedt de oude Kavuntar boeren van zijn 
dorp (ook zijn schuldenaren) tegemoet met 'cämi' en 'pônkô/vânkô' en hij 
spreekt jongere Kavuntar boeren aan met'appunu' (vader) gevolgd door res­
pectvolle werkwoordsvormen (b) In het dorp Nesavur bestaat er een zekere 
vriendschap tussen een Kavuntar en een Cakkiliyar jongen, beide student aan 
een technische hogeschool te Coimbatore en ongeveer achttien jaar. De Cakki­
liyar vader is landarbeider, de Kavuntar vader industrie-arbeider (voorman). 
Het verbale gedrag is hierbij als volgt: 
Spreker Aangesprokene Linguistische etiquette 
Cakkiliyar j ongen Kavuntar j ongen Naam en pö/vä 
Kavuntar jongen Cakkiliyar jongen Naam en pö/vä 
Cakkiliyar jongen Kavuntar vader Geen cämi, pönkö/vänkö 
Kavuntar jongen Cakkiliyar vader Naam en pö/vä 
Cakkiliyar vader Kavuntar jongen Geen naam, pönkö/vänkö 
Kavuntar vader Cakkiliyar jongen Naam en pötä/vätä 
Cakkiliyar vader Kavuntar vader Cämi en pönkö/vänkö 
Kavuntar vader Cakkiliyar vader Naam en pötä/vätä 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 209 



De Brahmanen (I) beperken de kaste-vrije variatie in de linguistische etiquet­
te op basis van de individuele economische positie in geval van categorie IIa 
(het zijn bijna gelijken) en passen deze variatie vooral toe in IIb. De Brahmaanse 
karnam verkrijgt het grootste deel van zijn inkomen van boeren en hij verleent 
daarom een zekere linguistische voorkeursbehandeling aan de boeren behorende 
tot lib en III. 

Ik ben mij ervan bewust dat het geschetste model statisch is en ten dele reeds 
achterhaald, zoals blijkt uit het gedrag van de Brahmaanse karnam. Categorie 
IV is reeds bezig uiteen te vallen in enerzijds de Kuravar en Paraiyar en ander­
zijds de Cakkiliyar, waarbij de eersten zelfs binnen categorie Ha, spaarzaam 
worden met de term 'câmi', terwijl de laatsten het oude patroon nog grotendeels 
volgen. Voor het overige meen ik, dat er niet zo zeer sprake zal zijn van verande­
ringen in de kastensamenstelling van de onderscheiden categorieën, als wel van 
een verdergaande vervaging van de afscheidingen tussen de categorieën naar­
mate de specifieke kastegebonden onderdanige/superieure gedragspatronen ver­
dwijnen. Het is niet zo, dat de oude vormen minder kaste-relevant en meer klas­
se-relevant worden: de linguistische etiquette 'verarmt', wordt meer egalitair, 
kan minder gemakkelijk worden gebruikt voor het meten van statusverschillen. 
Hetzelfde verschijnsel ('...die Tendenz zu einer Nivellierung der traditionellen 
Statussymbole...' DAHRENDORF, 1957: 109) deed en doet zich ook voor bij het 
verval van de Europese standenmaatschappij. 

Voor situaties waarin een analyse van de kasteregels en de feitelijke situatie 
ten aanzien van het geven en accepteren van voedsel-soorten en water geen be­
trouwbare ingang (meer) biedt voor het construeren van een zeer gedifferen­
tieerde kastenhiërarchie, kan de analyse van de linguistische etiquette (via een 
aantal ingangen) tijdelijk enig soelaas bieden, namelijk totdat een meer egali­
taire ideologie de traditionele statussymbolen daarvoor te zeer heeft genivel­
leerd. In meer traditionele situaties is zij steeds een belangrijk controlemiddel 
voor een op andere gronden geconstrueerde hiërarchie en ik zie (achteraf) zelfs 
geen reden, waarom men niet uit zou gaan van het linguistische gedrag om deze 
tegelijkertijd of naderhand te controleren via het benutten van andere stratifi-
catie-criteria. 

210 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



7. S A M E N V A T T I N G EN N A B E S C H O U W I N G DEEL I: 
DE SOCIALE POSITIE DER S C H E D U L E D CASTES. 

Na een uitvoerige analyse van de sociale positie der Scheduled Castes is het 
goed een (voorlopige) balans op te maken en te bezien in hoeverre de in de 
probleemstelling vervatte vragen reeds zijn beantwoord. Met deze kennis kan 
dan in Deel II van deze studie aandacht worden besteed aan de situatie op 
economisch, politiek en educatief gebied, en aan het effect van het overheids­
ingrijpen ten behoeve van de Scheduled Castes (lage kasten). 

De gestelde vragen betreffen het bestaan van een aparte categorie kasten van 
Onaanraakbaren, de gevolgen van veranderingen in het stratificatiesysteem voor 
deze lage kasten, en de oorzaken van deze veranderingen. Voor dit onderzoek 
werd een dorp uitgekozen 'onder de rook' van steden die reeds betrekkelijk 
lange tijd belangrijke industrie-centra zijn en met een bevolking die voor een 
deel in deze steden werkt. Het dorp moest tevens een aantal Scheduled Castes 
omvatten. Op deze wijze trachtte ik de kans op veranderingen en de mogelijk­
heden om die in het tijdsbestek van één jaar te bestuderen, zo groot mogelijk 
te maken. Deze opzet is gedeeltelijk gelukt: in Irupatur en omliggende dorpen 
bleek van een tweetal lage kasten een aanzienlijk percentage van de mannelijke 
beroepsbevolking in de steden te werken. Een economische situatie zoals die in 
Irupatur is voor de lage kasten van Tamilnad (en voor India?) anno 1967 naar 
verhouding zeer goed te noemen. Als belangrijke belemmeringen voor positie­
verbetering zijn 'slechts' te noemen het machtige blok der lokale Kavuntar met 
44% van de totale dorpsbevolking, met meer dan 90% van het land en een 
uitgesproken heersersmentaliteit/gedrag, en de verdeling van de lagere ritueel-
sociale en politiek-economische groepen over een groot aantal kasten. 

Het is onjuist zondermeer te veronderstellen, dat de veranderingen in het stratificatie­
systeem in een dergelijk 'onder de rook' der steden gelegen dorp dezelfde zullen zijn als die 
in de meer rurale gebieden zonder een aanzienlijke alternatieve werkgelegenheid buiten de 
landbouw. Het is de vraag of het dorp bij de stad in dit opzicht een blik op de toekomstige 
ontwikkelingen in de meer afgelegen dorpen zou kunnen verschaften. Deze verder van be­
langrijke industriële, commerciële en administratieve centra gelegen gebieden ondergaan 
ook de invloed van de voortschrijdende markt-incorporatie en institutionele incorporatie, 
en ook hier vindt een openlegging van semi-autarkische en semi-autonome streken en dor­
pen plaats. Maar met name de machtsverhoudingen rond de produktiemiddelen landbouw­
grond en irrigatiewater, de toenemende bevolkingsdruk, het tekort aan land en de ecolo­
gische crisis als gevolg van zowel de toenemende bevolkingsdruk als een perfectionering 
van het mercantiele domein1 zullen er van groter belang zijn voor de economische, poli­
tieke en sociale structuur dan in bijvoorbeeld Irupatur. Het lijkt mij niet juist te veronder­
stellen dat de veranderingen in het traditionele kastensysteem en met name ten aanzien van 
de positie der lage kasten in de meer uitgesproken rurale gebieden per definitie minder in­
grijpend zouden moeten zijn dan in gebieden bij belangrijke stedelijke centra. Voor der­
gelijke rurale gebieden zal veel afhangen van factoren als de politiek-economische en 
numerieke macht der rurale elite, de macht of onmacht van groepen pachters, de mate 
waarin de landarbeiders verenigd of onderling verdeeld zijn, de mate waarin pachters en 
landarbeiders gezamenlijke belangen bezitten, en van kwesties als de rurale werkgelegen­
heid en voedselschaarste. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 211 



Bij de bespreking van de vraag betreffende de lage kasten als aparte categorie 
ga ik allereerst uit van een strak en statisch beeld, dat kan dienen als model om de 
gedachten te bepalen. Gerekend vanuit de dominante kaste der Velläla Kavun­
tar zijn de overige kasten verdeeld over een aantal categorieën die hiërarchisch 
zijn te rangschikken op grond van de mate van sociale afstand, van de mate van 
familiariteit die met hen mogelijk is. Beschouwen Kavuntar de Pillai en Ainüt-
tän Cettiyär als ongeveer gelijken, zij nemen een zekere afstand in acht tot de 
Pantäram, Näykkar en Äcäri, die nog iets duidelijker is ten aanzien van Kuca-
var, Mohammedanen en Kömutti Cettiyär. Daarmee zijn we gekomen tot een 
belangrijke scheidslijn, immers bij de relaties tussen de Kavuntar en de leden 
van nog lagere kasten vervalt zelfs de schijn van een zekere sociale gelijkheid. 
Zoals 'gelijkheid' een betrekkelijk begrip blijkt te zijn voor de kasten hoger dan 
de Ottar Metselaars/Steenhouwers en lager dan de in de lokale context wat 
'uitheemse' Brahmanen, zo is ook het begrip 'ongelijkheid' relatief. Binnen de 
categorie kasten waaraan de hoge kasten zich zonder meer superieur achten, 
bevindt zich namelijk nog een sub-categorie waarmee men ieder niet nood­
zakelijk contact vermijdt, omdat de leden van de daartoe behorende kasten, 
wat de politiek-economische positie van enkelen ook mag zijn, niet slechts in­
ferieur zijn maar ook nog afstotend, alsof zij permanent een besmettelijke 
ziekte onder de leden hebben. Onze aandacht richt zich in de eerste plaats op de 
afbakening van deze sub-categorie der lage kasten en de veranderingen die 
zich ten aanzien van haar voltrekken. 

Bezien we thans de gedragsregels die men in acht neemt in het inter-kaste 
verkeer, dan ligt het voor de hand dat er, gerekend vanuit de hoge kasten, tal 
van regels zijn die niet slechts de sociale afstand tussen hoog en laag benadruk­
ken, maar eveneens die tussen hoog en midden. We kunnen hierbij denken aan 
de regels ten aanzien van de kasten wier leden niet de kamers/keukens van de 
hoge kasten mogen betreden, aan de kasten waarvan de leden normaal niet in 
de veranda van de Märiyamman tempel komen, aan de kasten die niet direct 
melk kunnen verkopen aan consumenten van hoge kaste van het eigen dorp, 
of aan de kasten voor wie de hoge kasten vrijwel nooit respectvolle werkwoords­
vormen gebruiken. 

Welke regels pleiten er sterk voor de lage kasten (Pallar, Kuravar, Paraiyar 
en Cakkiliyar) af te zonderen als een aparte categorie? Allereerst is daar de 
drinkwaterkwestie. Slechts de vier lage kasten voldoen aan een omschrijving 
van het begrip Onaanraakbaren als dit, althans voor Irupatur en omgeving wordt 
gedefinieerd als : 'Zij die niet met eigen materiaal water mogen halen uit de in 
het dorp gelegen putten van andere kasten'. Het zijn ook deze vier kasten die 
nooit zelf water halen uit de waterputten der Kavuntar en die vrijwel nooit ge­
bruik maken van de publieke drinkwateraansluitingen in de wijken der hogere 
kasten. Opvallend is ook, dat de vier lage kasten hun doden niet bij die van ho­
gere kasten begraven. Dat ook Pantäram priesters, Mohammedanen en zuige­
lingen van hogere kasten aparte begraafplaatsen bezitten is een geheel andere 
zaak. De vier lage kasten vinden we verder als aparte categorie terug bij de 
weigering tot dienstverlening door wassers en kappers van hoge en midden 

212 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



kasten, het niet voor het gebruik mogen aanraken van kookgerei en het niet 
betreden van veranda's van huizen van hoge en midden kasten. Hierbij komt 
dan nog dat leden van hogere kasten menen de dorpsgenoten van kasten hoger 
dan Pallar te kennen, maar het voor de vier lage kasten op dit punt laten afweten. 

Slechts een oppervlakkige blik op het gepresenteerde materiaal is voldoende 
om te constateren, dat er belangrijke argumenten zijn aan te voeren voor het 
afzonderen van een aparte categorie lage kasten bestaande uit Paljar, Kuravar, 
Paraiyar en Cakkiliyar, maar dat er aan de andere kant binnen deze categorie 
weer onderverdelingen worden gemaakt door de hoge kasten en midden kasten 
en door de lage kasten zelf. Deze verschillen in positie van de diverse lage 
kasten komen in bijna iedere paragraaf aan de orde. Hier zij alleen vermeld 
dat de Pallar, althans voor de Kavuntar en de kasten waarvoor deze de refe­
rentiegroep vormen, fysiek niet onaanraakbaar zijn en de Paraiyar en Cakki­
liyar wel, waarbij Kuravar een soort tussenpositie innemen. De dorpelingen 
refereren hier niet aan door te spreken over de gevaren van rituele verontreini­
ging, maar door de Cakkiliyar, Paraiyar en, in mindere mate, de Kuravar 'vies' 
te noemen. Dit maakt het begrijpelijk waarom de weerstanden tegen sociale 
contacten met Paraiyar en Cakkiliyar groter zijn dan die tegen contacten met 
Pallar, waarom Pallar vrouwen wel en Paraiyar en Cakkiliyar vrouwen niet als 
prostituée's in aanmerking komen, of waarom de Pallar een Kavuntar voedsel-
container in hun handen naar de velden dragen en de Cakkiliyar deze in een 
mand op het hoofd moeten vervoeren. Duidelijk wordt hiermee ook waarom 
slechts de Paraiyar en Cakkiliyar in café's van het dorp nog steeds aparte 
drinkbekers moeten gebruiken, of waarom de melkmannen van de Pajlar kaste 
of hogere kasten er niet aan denken melk op te halen uit de Paraiyar en Cakki­
liyar wijken. 

De veranderingen die er optreden ten aanzien van de regels die de inter-kaste 
relaties structureren, kunnen het volgende karakter hebben. 
A. De regels die de relaties structureren, behouden hun kracht, maar er ontstaat 

wijziging in de positie van de kasten binnen het systeem waarop de regels 
betrekking hebben. Hierbij is niet noodzakelijkerwijze sprake van stijging en 
daling van kasten in de kastenhiërarchie. 
B. De regels behouden althans theoretisch hun kracht, maar de contactsitua­

ties waarop zij betrekking hebben komen minder frequent voor of verdwij­
nen. We kunnen hierbij denken aan veranderende gewoonten, ook op ceremo­
nieel en ritueel gebied. 
C. De regels verliezen aan bindende kracht en geldigheid, doordat zich tal van 

situaties voordoen waarvoor geen kasteregels gelden of waarin de oude 
regels nauwelijks of niet kunnen worden toegepast. Deze nieuwe situaties han­
gen ten nauwste samen met de gevolgen van de markt- en institutionele incor­
poratie der dorpsgemeenschappen in een nationaal kader. Ook situaties die 
ontstaan bij contacten met leden van aanzienlijk lagere kasten, uit andere 
nederzettingen, die een hogere politiek-economische positie bezitten dan nor­
maal is voor hun kasten, kunnen hieronder vallen. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 213 



D. De regels verliezen hun geldigheid, doordat kasteleden daarmee in conflict 
zijnde normen aanvaarden. Het zich niet houden aan traditionele kaste-

regels is dan geen uiting van nonconformisme, van anomisch gedrag, aange­
zien men zich conformeert aan andere waarden en normen. Actores kunnen 
zich hierbij onbewust zijn van hun 'afwijkende' gedrag, zij kunnen zich ook 
bewust verzetten tegen de oude orde; in het laatste geval zijn zij slechts in zo­
verre gevoelig voor de sociale controle op de naleving der traditionele kaste-
regels vanuit de eigen en andere kasten, als zij verwachten dat overtreding der 
oude regels ernstige sancties zal oproepen. 

De lezer kan zich afvragen of het niet aanbeveling zou hebben verdiend de genoemde 
vier punten als basis te nemen voor de verwerking van de verzamelde gegevens en voor de 
hoofdstukkenindeling. Ik moet dan opmerken, dat mijn eindconclusies over de verande­
ringen ten aanzien van de kasteregels, evenals een aantal andere in dit slothoofdstuk opge­
nomen interpretaties, ook voor mij zijn ontstaan bij het schrijven van deze nabeschouwing. 
Het is overigens niet goed mogelijk deze indeling der veranderingen als basis van de pre­
sentatie te gebruiken, omdat de auteur daardoor gedwongen zou worden tot nog meer 
herhaling dan nu reeds het geval is. Daarenboven lijkt het mij niet juist de presentatie van 
de onderzoeksgegevens te sterk af te stemmen op de uiteindelijke door de onderzoeker ge­
formuleerde min of meer waarschijnlijke hypothesen (conclusies). 

Bezien wij de vier punten achtereenvolgens, dan moeten we ons allereerst 
afvragen : 
Ad A. of er in Irupatur veranderingen zijn opgetreden binnen de kastenhië-

rarchie. Ik acht het niet bewezen, dat er iets veranderd is aan de hië­
rarchische plaatsing der kasten. Er zijn allerlei aanwijzingen dat de hiërarchie 
van de kasten geklemd tussen enerzijds Kavuntar/Pillai/Ainüttän Cettiyär en 
anderzijds de Ottar - dus van de Pantäram, Uppiliya en Tottiya Näykkar, de 
Äcäri kasten, Kucavar, Mohammedanen, inclusief de Kömutti Cettiyär - ook 
in vroeger dagen niet erg duidelijk was. Er is reden om in een overgangscatego­
rie naar de midden kasten naast Mohammedanen en Kömutti Cettiyär ook de 
Kucavar te plaatsen. Thans is echter niet meer duidelijk waarom de Vejläla 
Näcuvar kappers wel hun diensten verlenen aan de Kucavar en niet aan de 
Näykkar. Behoren de Näykkar kasten dan beide, evenals de Äcäri, tot de Lin­
kerhand afdeling van de oude kastenstructuur (de bevolking van Irupatur weet 
van de traditionele tweedeling der kasten vrijwel niets meer)? Dat zou betekenen 
(zie tabel 10) dat de meer traditionele Velläla Näcuvar uitsluitend werken voor 
de Brahmanen en de hogere Rechterhand kasten. Ook bij de antwoorden bij­
voorbeeld betreffende het al of niet accepteren van gekookt voedsel (zie tabel 
11) blijkt een zeker verzet tegen de Näykkar bij Kavuntar, Pillai, Ainüttän 
Cettiyär, Kucavar, Kömutti en Näcuvar, maar ook bij de Linkerhand Äcäri. 
BRENDA BECK rekent de 'Näyakkar' tot de Linkerhand kasten (1972: 137) en 
wijst op de nauwe mythische en religieuze band tussen hen en de Cakkiliyar 
(1972: 132) die ook in Irupatur bestaat tussen Tottiya Näykkar en Cakkiliyar 
(zie Deel II: De politieke positie). Op grond van het trommelen bij familiece-
remoniën door Paraiyar of Cakkiliyar heb ik de Tottiya Näykkar tot de Linker­
hand en de Uppära (Zoutzieders) of Uppiliya Näykkar tot de Rechterhand 

214 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



kasten gerekend. Hoe het ook zij, voor vroeger tijden mogen we aanzienlijke 
onduidelijkheden in de kastenhiërarchie niet onderschatten, maar, het verleden 
is ver weg en duister en thans moeten we genoemde kasten tussen Kavuntar 
en Ottar klasseren als lagere hoge kasten. Is de scheidslijn tussen de lage hoge 
kasten en de hoge midden kaste, de Ottar, nu duidelijk? Ook hierbij zijn er on­
duidelijkheden. De Pantäram bijvoorbeeld traden als priesters op in de Ottar 
Piljaiyär tempel en voor hun andere heiligdommen, de Ottar behoeven evenals 
de Kucavar niet zelf de bananebladeren waarvan zij aten, weg te gooien, en de 
Kavuntar aarzelen of zij tezamen kunnen eten met Kucavar en Ottar. We 
mogen de hiërarchische scheidslijn met name tussen de Kucavar en de Ottar 
niet overdrijven, en hetzelfde is het geval met de positieverschillen tussen Ottar, 
Valaiyar, Vannär en Näcuvar. Ook bij deze midden kasten zijn er geen duide­
lijke verschuivingen in de hiërarchie merkbaar, zelfs niet als we de posities van 
deze kasten vergelijken met die van de Pallar. Het is niet onwaarschijnlijk, dat 
vele Kavuntar de Valaiyar vanouds, althans verbaal, lager achtten dan hun 
Kappers en Wassers en dat zij ze ook toen meer plaatsten op het niveau van 
de Pallar, hoewel een dergelijke plaatsing wordt weersproken door bepaalde 
gedragspatronen der Kavuntar: de Valaiyar putten water voor hen en kunnen 
de vaat wassen zonder dat deze opnieuw afgespoeld behoeft te worden, de 
Pallar kunnen dit alles niet en zijn voor de hoge kasten daarom veel minder 
geschikt als huishoudelijk personeel voor het buiten-werk. In het gebruik van 
verwantschapstermen komt tot uiting dat de Vannär, Näcuvar en Pallar de 
Valaiyar superieur achten, maar toch voldoende dichtbij om een zekere familia-
riteit mogelijk te maken. Is het dan niet zo dat de Pallar stijgen in de kasten­
hiërarchie op grond van de situatie in de café's, het fietsen door Kavuntar 
straten of het geringe gebruik van de vererende term 'câmi'? Ik meen van niet. 
In de café's gedragen de Pallar zich - in tegenstelling tot Vannär, Näcuvar, 
Valaiyar en vele Ottar en Kucavar - over het algemeen als personen met een 
positie die gelijk is aan die van de Kavuntar, omdat zij het non-verbale gedrag 
in de café's thans kaste-irrelevant achten en hetzelfde geldt voor hun doen en 
laten bij het werk in de velden en bij het gebruik van de straten in het dorp. 
Zijn zij er tegen gekant dat anderen zich dezelfde vrijheden aanmatigen? Dat 
zou dan toch alleen de veel lagere Cakkiliyar en wellicht de Paraiyar betreffen. 
Ik geef toe dat in de voorgaande hoofdstukken herhaaldelijk werd gesugge­
reerd, dat de Paraiyar thans een wat hogere positie innemen dan de Cakkiliyar. 
Vragen we aan informanten of er enig verschil is tussen de kasteposities van 
Paraiyar en Cakkiliyar dan wordt dit meestal ontkend, ja, een aantal Kavuntar 
achten de Paraiyar ('vieze, luie nietsnutten') lager dan de Cakkiliyar. We kun­
nen ten aanzien van de Paraiyar hoogstens zeggen dat zij een aantal traditionele 
kasteregels wat meer naast zich neer leggen dan de Cakkiliyar (zie sub D). Zij 
streven naar een situatie waarin zij minder worden gediscrimineerd en waarin 
zij zich zelf minder behoeven te vernederen voor anderen. Zij willen wat gemak­
kelijker contacten kunnen leggen met leden van hogere kasten. Of de weigering 
om nog langer kadavers op te ruimen in dit kader moet worden gezien, is de 
vraag; deze maatregel kan voortkomen uit de onmacht van de kleine, vele 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 215 



industrie-arbeiders omvattende Paraiyar groepen te Irupatur en Kilakkupa-
layam om aan hun verplichtingen te voldoen. Zij hebben reeds moeite genoeg 
om hun taken als trommelaars en kompu-blazers goed na te komen. Ook thans 
is het zeker niet zo, dat de Paraiyar kunnen rekenen op een eenzijdig eerbetoon 
van de Cakkiliyar; voor de steden durf ik dit niet zo zeker te stellen. Er is in 
Irupatur geen sprake van een 'bedreiging' van de positie van de Kuravar door 
de Paraiyar. Van alle midden en lage kasten zijn gevoelens van relatieve depri­
vatie, van subjectief beleefde en afgekeurde achterstelling, het sterkste aanwe­
zig bij de Paraiyar2. Het verwonderde mij niet, dat uitsluitend een Paraiyan 
aan mijn assistent vroeg hoe het toch mogelijk was dat de Indiase overheid aan 
een blanke vreemdeling toestemming gaf om een onderzoek in te stellen naar 
kaste-ongelijkheid; het onderwerp wordt door de Paraiyar het meest schrij­
nend ervaren. 

Ad B. Besteden we thans aandacht aan het tweede veranderingstype namelijk 
dat waarbij de regels 'verouderen', omdat de situaties waarop zij van 

toepassing zijn minder frequent voorkomen of verdwijnen. Een vergaand voor­
beeld hiervan zien we in paragraaf 6.1, waar ik stelde dat de Kavuntar ook nu 
nog, evenals vijftig jaar geleden, gekant zouden zijn tegen het te paard door 
Kavuntar straten rijden van Ottar. Een dergelijke regel is niet reëel, omdat nie­
mand meer paard rijdt, zelfs niet een bruidegom tijdens huwelijksplechtighe-
den. Onder enig voorbehoud kan hetzelfde worden gezegd voor tempelfeesten 
die niet meer worden gevierd of die van dorpsfeesten, waarin alle kasten op 
bepaalde wijze participeren, worden tot feesten van en voor een bepaalde 
kastegroep. Ik moet hier enig voorbehoud maken, omdat het moeilijk te voor­
spellen is dat bepaalde feesten geheel 'dood' zijn. We kunnen verder wel spreken 
over regels die het gedrag van en ten aanzien van Paraiyar mannen ordenen 
bij het werken in de velden en op de boerderijen, maar Paraiyar mannen ver­
richten geen enkele landarbeid in Irupatur of Kilakkupalayam. 

Ten aanzien van de Onaanraakbaren als aparte categorie is dit tweede ver­
anderingstype van groot belang. Er zijn immers bepaalde regels volgens welke 
de Onaanraakbaren inderdaad een aparte in de realiteit herkenbare categorie 
vormen, maar, een aantal van die regels hebben eenvoudig geen kracht meer. 
Wat is het belang van een regel, inderdaad nog steeds in volle omvang geldend, dat 
wassers en kappers van hoge en midden kasten hun diensten alleen weigeren 
aan de vier lage kasten, als de laatsten voor deze diensten gebruik maken of 
kunnen maken van voorzieningen in de steden of meer verstedelijkte dorpen? 
Ook zou een groot aantal Cakkiliyar en Kuravar, evenals tal van leden van ho­
gere kasten, door hun armoede geen gebruik kunnen maken van de diensten 
van deze wassers en kappers. Als belangrijk punt noteerden we dat slechts 
leden van de vier lage kasten niet met eigen materiaal, of zelfs in het geheel 
niet water kunnen halen uit de putten van alle hoge of midden kasten. Een der­
gelijke regel boet toch zeker aan belang in door het steeds beter worden van het 
waterleidingssysteem. 

216 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Ad C. Bij het derde type veranderingen denken we aan al die situaties die ont­
staan door de voortschrijdende markt- en institutionele incorporatie in 

een nationaal kader. Er zijn nu scholen waar kinderen bij elkaar zitten en waar 
een aantal tussen de middag zelfs eten, er zijn vergaderingen van gekozen dorps-
panchäyats, waaraan soms ook leden van lage kaste deelnemen, men voert 
verkiezingscampagnes, zit gezamenlijk in volle bussen, enz. Nieuw zijn bijvoor­
beeld ook die situaties waarin de dorpelingen hun gedrag moeten bepalen tegen­
over functionarissen van lage kaste die het dorp bezoeken of er zelfs komen 
wonen. Zijn de oude regels nu niet toepasbaar op deze situaties? In een begin­
fase trachtte men de kasteregels van het dorp toe te passen op deze door externe 
factoren ontstane situaties, maar zeker na de Onafhankelijkheid bleek het toch 
moeilijk op te boksen tegen de eis van de overheid tot egalitair gedrag in publieke 
sferen. In de Higher Elementary School van Irupatur is zeker na 1964 geen 
sprake meer van enige achterstelling op kastebasis (Deel II: Educatieve posi­
tie)3 en bij de op school geserveerde maaltijden zitten kinderen van lage kaste 
broederlijk naast bijvoorbeeld Äcäri en Pillai kinderen (paragraaf 5.1.2). Het 
in ongeveer 1964 gekozen Cakkiliyar lid van de dorpspanchäyat zit, in tegen­
stelling tot zijn voorganger, evenals zijn Pallar collega in het panchäyat ge­
bouwtje op een bank bij de leden van hogere kaste, zij het toch wat apart. Over 
de 'ongehoorde' toestanden tijdens de verkiezingen van 1967 waarbij Kavuntar 
vele straten van de Cakkiliyar wijk bezochten, sprak ik in paragraaf 4.1. 
Trouwens dit gedrag kan men zich denken in het verlengde van de eveneens 
nieuwe situatie waarin Kavuntar boeren veelvuldiger dan vroeger naar de 
Cakkiliyar tempels gaan op zoek naar dagloners. Men verklaart dit ver­
schijnsel wel door te wijzen op een verminderd aantal pannaiyäls (vaste arbei­
ders, grotendeels betaald in natura) waardoor de boeren vaak niet beschikken 
over Cakkiliyar boodschappers. Ik ben geneigd deze verandering te rang­
schikken onder punt D. en de gegeven verklaring te beschouwen als rationali­
satie. Vertikken de Cakkiliyar het meer en meer om als loopjongens te worden 
gebruikt, of luisteren de Cakkiliyar niet naar dergelijke boodschappers, of is 
het wellicht zo dat dergelijke boodschappen vroeger werden doorgegeven aan 
de traditionele leiders der Cakkiliyar, die nu veel van hun invloed hebben ver­
loren? Het is niet meer na te gaan. 

Onder andere in paragraaf 4.7.1 zagen we dat Paraiyar onderwijzers uit an­
dere steden en dorpen een geheel andere behandeling krijgen dan de 'eigen' 
Paraiyar en dat Kavuntar hen bijvoorbeeld meenemen naar dorpscafé's om 
daar gezeten op dezelfde bank thee of koffie te drinken uit glazen bestemd voor 
de hoge en midden kasten. Er zijn echter grenzen : althans de vrouwen van ho­
gere kasten staan niet toe dat deze vreemdelingen van lage kaste water halen 
uit Kavuntar putten. 

Ondergraven deze nieuwe situaties nu de kasteregels? Slechts enigermate, 
omdat men ze ten dele als uitzonderingen bestempelt. Kinderen behoeven zich 
in het algemeen niet strak aan kasteregels te houden en in het gedrag tegenover 
vreemdelingen is de factor politiek-economische positie steeds belangrijker dan 
bij het inter-kaste gedrag van dorpsgenoten. In het geval van aanzienlijke 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 217 



discrepantie tussen de kastestatus en de politiek-economische status van dorps­
genoten kunnen we hoogstens verwachten dat toch reeds 'in discussie' zijnde 
extreme respect en disrespect vormen - bijvoorbeeld het met gevouwen handen 
nederig groeten, het gebruik van de term 'cämi' en, anderzijds, onrespectvolle 
taalvormen - worden vermeden. 

Ad D. Van een werkelijke ondergraving der kasteregels is veel meer sprake 
bij de aanvaarding van waarden en normen die conflicteren met de 

traditionele kasteregels. Dit hangt samen met de doorbreking van de kasten 
als corporatieve groepen met functies in vele maatschappelijke sferen en met 
een sterke sociale controle, en aan het onmachtig worden of geheel verdwijnen 
van dorps- en regionale kastebesturen die de inachtneming der regels voor het 
intra- en inter-kaste gedrag bewaken. Samenhang is er ook met het verminde­
rende coöperatieve karakter van de kasten in economisch en ritueel opzicht, al 
mogen we het organische karakter van het oude systeem niet overschatten. 
Binnen verschillende kastegroepen die qua beroep en inkomen heterogeen zijn 
(geworden) vinden we geen overeenstemming (meer) over de inhoud der regels 
voor het inter-kaste gedrag en loopt ook het gedrag van de leden van deze 
kasten uiteen. De gedragsregels worden daar meer bepaald per huishouding of, 
door generatieverschillen, zelfs per individu, waarbij er binnen de kasten nog 
slechts een zekere consensus bestaat ten aanzien van extremen. Dit laatste be­
werkstelligt dat de lage kasten, of de laagste kasten binnen die categorie, in 
bepaalde gevallen een wat duidelijker entiteit vormen dan voorheen vermoede­
lijk het geval was. Ik verwacht dat in vele dorpen van het district Coimbatore 
waar van de lage kasten slechts de Cakkiliyar vertegenwoordigd zijn, de kloof 
tussen midden en laag in de laatste tijd nog veel duidelijker zal zijn geworden 
dan in Irupatur; iets hiervan heb ik kunnen bespeuren in de dorpen rond Iru-
patur. Bezien we voor Irupatur de territoriale segregatie der kasten dan blijken 
allerlei kasten die vroeger in aparte, qua kastensamenstelling vrijwel homogene 
wijken of straten woonden, nu betrekkelijk verspreid te zijn over allerlei stra­
ten of te wonen in wijken die zeker niet langer homogeen zijn. We behoeven 
slechts te denken aan de Ottar. Wie wonen er nu nog wel duidelijk apart? De 
Pallar, de 'eigen' Paraiyar en de Cakkiliyar. Ook de segregatie der Kuravar is 
niet sterk verminderd. Bij de opinies betreffende het in eikaars directe nabijheid 
wonen (tabel 8) blijkt, dat het verzet der hogere kasten zich sterker dan voor­
heen richt tegen met name de lage kasten. Het verzet tegen de Valaiyar bleef 
bij de hoge kasten vermoedelijk gelijk, maar de praktijk leert dat kasten lager 
dan Kavuntar weinig bezwaren meer koesteren tegen de Valaiyar als buren. 
Bezaten vroeger een aanzienlijk aantal kasten eigen waterputten, thans valt 
het op dat juist slechts de vier lage kasten een eigen bijna exclusieve drinkwater­
voorziening bezitten, de Pallar en Kuravar door middel van een eigen aanslui­
ting op het waterleidingnet, de Paraiyar en Cakkiliyar door eigen waterputten. 
De vier lage kasten worden als categorie opvallender nu een bepaalde Velläla 
Näcuvan wel werkt voor de midden kasten, met uitzondering van de Vannär, 
maar niet voor hen. Het mag verder waar zijn dat een zekere sociale isolatie 

218 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



reeds merkbaar wordt bij Kucavar/Mohammedanen/Kömutti Cettiyär, het 
meest opvallend is zij thans toch ten aanzien van de vier lage kasten. Waren 
er vroeger grote groepen die door het multi-hiërarchische karakter van de oude 
kastenstructuur buiten de vier lage kasten ook allerlei andere kasten verwezen 
naar de laagste sporten van de hiërarchie (men denke aan de Kömutti Cettiyär 
en, in mindere mate, aan de Äcäri), thans is dit veel minder het geval. De hië­
rarchische structuur wordt meer uni-hiërarchisch, waarbij het aantal te onder­
scheiden rangniveaus vermoedelijk vermindert. 

Deze wat ik zou willen noemen erosie van de kastenhiërarchie, dat wil zeg^ 
gen de verzwakking van het kaste-relevante denken en handelen (wellicht in 
Irupatur enigszins vertraagd door het optreden van een Nederlands antropo­
loog?) en de verkleining van de sociale afstand tussen de kasten, stopt niet bij 
de categorie der lage kasten. We constateren dat bijvoorbeeld bij het afnemende 
gebruik van onrespectvolle werkwoordsvormen door leden van hoge en midden 
kasten en van de term 'cämi' door leden van midden en lage kasten. De lage 
kasten mogen dan sociaal het sterkst geïsoleerd zijn, we vinden in de Pallar wijk 
zo nu en dan zelfs Kavuntar industrie-arbeiders en kleine boeren/tevens land­
arbeiders uit het dorp zelf, die er een praatje maken over bijvoorbeeld werk­
situaties, iets wat nog niet het geval is bij de andere drie lage kasten van het dorp. 
In de café's der hogere kasten worden Paraiyar en Cakkiliyar relatief sterk 
achtergesteld (evenals voor 1955 wellicht de Kuravar, Pallar en Valaiyar), maar 
we zien dat het 'eigen' cafeetje (tevens verkooppunt voor alcoholische dranken; 
in 1966/1967 was de staat Madras 'droog'), gedreven door een Kavuntan, ook 
wordt bezocht door personen van hoge kaste behorende tot de lagere klassen 
en zelfs wel eens door boeren. Dit café werd zelfs gebruikt bij koffie-uitdelingen 
op grote schaal door de coalitie van D.M.K./P.S.P./Links-communisten tijdens 
de verkiezingen van 1967. Ook de grotere aandacht die leden van hoge kasten 
thans besteden aan het Cakkiliyar Pattatalacci feest acht ik tekenend voor de 
afbraak van de kastebarrières voor sociaal contact. Zeker, de Cakkiliyar pries­
ters mogen geen heilig water te drinken geven, of heilige as aanbrengen op het 
voorhoofd van mensen van andere kasten, maar een aantal personen van hoge 
kasten stelt, in tegenstelling tot vroeger jaren, toch prijs op het brengen van 
offers aan deze typische 'kula teyvam' (kaste god). 

Bij de opmars van met de kaste-regels conflicterende waarden en normen 
spreek ik opzettelijk niet van een meer egalitaire ideologie en haar concretise­
ring in gedragsbepalende codes. In paragraaf 6.2.6 citeerde ik een gedeelte 
van een zin geschreven door RALF DAHRENDORF en ik wil deze zin nu graag 
volledig weergeven (DAHRENDORF, 1957: 109): 'Hat nicht vielleicht die Tendenz 
zu einer Nivellierung der traditionellen Statussymbole die Kehrseite einer Diffe­
renzierung nach neuen, subtileren Kriterien (...)?'. De nauwelijks verbale 
nieuwe regels en het feitelijke gedrag zijn niet egalitair, immers er wordt hierbij 
grote nadruk gelegd op beroep en inkomen en dus op politieke macht en al het 
andere wat met geld bereikt kan worden. Het is een ideologie die samenhangt 
met het individualiserings-, seculariserings- en rationaliseringsproces door de 
opname van de dorpsgemeenschap in een markteconomie. Voor Irupatur en 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 219 



omgeving kunnen we hetzelfde zeggen als SCARLETT EPSTEIN opmerkt voor haar 
'droge' dorp (1962/1967: 271): 'Struggle for status in Dalena takes the form of 
personal differentiation;...'. Zegt men hierbij dat alle mensen toch mensen zijn 
en dat alle mensen gelijke kansen moeten hebben om 'vooruit' te komen, dan 
hanteert men dit uitgangspunt toch alleen om zelf 'vooruit' te kunnen komen4. 

Uit mijn opmerkingen spreekt een volgens mij gerechtvaardigd pessimisme ten aanzien 
van het effect van de in India verkondigde 'gelijkheids'-ideologieën. Overal in de wereld, 
maar zeker in India, moeten we bedacht zijn op de eventuele voordelen die het volgen en 
in praktijk brengen van een dergelijke ideologie biedt aan haar aanhangers en practican-
ten en aan hen die anderen er toe brengen de betreffende ideologie te aanvaarden. Ik sluit 
niet uit, dat bepaalde personen zeer oprecht en zonder eigenbelang streven naar een gro­
tere gelijkwaardigheid en gelijkheid, maar ik acht het zeer waarschijnlijk dat het daarbij 
gaat om (BAILEY, 1971: 21): '...Christ-like figures... (who) stand for altruism as against 
egoism ... (,who) stand for the general interest in defiance of self-interest', waarvan het 
spreekwoord zegt (BAILEY, 1971: 281): 'Only the good die young'. Wij kunnen voor wat 
betreft Irupatur denken aan de Kavuntar heilige, die als zodanig zich minder strikt aan 
kasteregels hoeft te houden dan haar niet naar heiligheid strevende omgeving. Zij zal 
echter niet jong behoeven te sterven, omdat zij zich een positie heeft verworven (als hei­
lige), waarin zij als 'Christ-like person' wordt gerespecteerd, zonder dat haar (zwakke) 
pogingen 'to prove that peasants can be more than human'5 wrevel opwekken. 

Speelt kaste bij het streven naar een hogere individuele politiek-economische 
positie geen rol? Zeker wel, als dat goed uitkomt. In het huidige India met zijn 
schaarste aan kapitaal en goed beloonde arbeid laat men kaste- en familie-
solidariteit beslist niet ongebruikt bij pogingen tot positiebehoud en positie­
verbetering. De strijd is echter hard en velen kunnen nauwelijks of niet gebruik 
maken van bestaande 'bruikbare' kaste- en familiebanden, omdat de rijkeren 
zich reeds aaneensluiten en duidelijk afstand beginnen te nemen tot hun armere 
kaste- en familieleden. Ik denk hierbij aan de vele relatief rijkeren die nauwe­
lijks of niet in de café's komen ('There will be bad words'), die pas bij familie-
ceremoniën verschijnen als er reeds gegeten is of die vertrekken voordat er 
gezamenlijk gegeten wordt, die aan hun vrouwen verbieden zich bij de andere 
vrouwen te voegen om gezamenlijk een dorpsfeest te vieren, en die het dorp 
verlaten om te gaan wonen bij hun velden. Ik wijs hier opnieuw op de in Iru­
patur aanwezige Kavuntar heilige die, vermoedelijk ongewild, optreedt als 
katalysator voor de groepsverdichting van de nieuwe (en in hoofdzaak toch 
ook oude) politiek-economische elite. Haar huis is een trefpunt voor deze elite 
en haar simpele verbod om zout aan het eten toe te voegen, heeft grote sociale 
consequenties in de handen van een groep mensen die wat meer afstand tot 
hun armere kaste- en familieleden trachten te creëren. Ook coöperaties voor de 
afzet van produkten en het verkrijgen van landbouwkrediet vervullen evenals 
de Panchâyat Unions (Community Development Blocks) belangrijke functies 
als trefpunten voor deze seculiere, rurale elite, punten die des te belangrijker 
zijn omdat deze elite hier in contact treedt met voor het produktieproces uiterst 
belangrijke overheidsfunctionarissen. 

Tot slot van de bespreking van het vierde type veranderingen (conflicterende 

220 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



waarden en normen die de kasteregels ondergraven) nog het volgende. Leden 
van hoge kasten verzetten zich thans vermoedelijk veel minder tegen uitingen 
van een zekere welstand in kleding of behuizing van leden van lage kasten. Ja, 
Paraiyar en Cakkiliyar in deze streek vertellen zelfs dat leden van hoge kasten 
bij hen aandringen op grotere lichaamsreinheid en het beter onderhouden van 
huizen en dat zij veel minder dan voorheen waarde hechten aan het gebruik 
van zeer respectvolle gedragvormen door leden van lage kasten. Hoe moeten 
wedeze grotere verdraagzaamheid (of is het onverschilligheid?)'van dehoge kasten 
interpreteren? Dat leden van hoge kasten - en met name van Kavuntar, Pillai, 
Ainüttän Cettiyär en Uppiliya Näykkar - die tevens tot de hogere klassen be­
horen een zekere verdraagzaamheid of onverschilligheid aan de dag leggen, is 
begrijpelijk. De lage kasten vormen niet langer een categorie afhankelijken die 
zij met alle middelen - met geweld, door een verdeel-en-heers politiek en door 
vergaande discriminatie - onder de duim moeten houden. Sommige rijkere 
leden van hoge kasten hebben niets te maken met lokale mensen van lage kasten, 
omdat zij buiten het dorp werken. En de boeren? Ook zij oriënteren zich meer 
en meer op de wijdere wereld van Panchäyat Union, District en Staat. Hun zorg 
geldt veel meer de afzetmarkt voor hun produkten en het verkrijgen van het 
noodzakelijke bedrijfskapitaal, de kunstmest, insekticides, enz. De relatie met 
de pannaiyäls wordt meer en meer 'singlestranded' en die met de dagloners 
heeft al helemaal slechts een economische inhoud. De enige regel die de boeren 
ten aanzien van hun dagloners in acht moeten nemen is, dat je ze niet veel 
minder kunt betalen dan een ongeschoolde arbeider in de industrie verdient. 
Maar de leden der hoge kasten die ongeveer dezelfde beroepen uitoefenen als 
de leden van lage kasten, of althans ongeveer evenveel verdienen, voelen die 
zich niet bedreigd in hun positie door leden van lage kasten 'die hun plaats niet 
meer kennen'? Ik merkte reeds op (b.v. 5.1), dat heel wat landarbeiders en 
industrie-arbeiders van hoge kaste vrij conservatief zijn in hun denken, spreken, 
of zelfs handelen met betrekking tot kasten en kastensysteem. Dit conserva­
tisme van naar ik meen een aanzienlijk aantal leden van hoge kasten die tot 
lagere klassen behoren kan wijzen op een verschijnsel parallel aan dat van 'poor 
whites' in het zuiden der U.S.A. Als zodanig kunnen ook worden opgevat de 
zo nu en dan gehoorde opmerkingen die uitdrukking geven aan het individuele 
ongenoegen over het verlenen van te grote vrijheden aan leden van lage kasten. 
Toch verzetten ook deze tot lagere klassen behorende leden van hoge kaste 
zich niet collectief tegen het langzame verdwijnen van de traditionele status­
symbolen, tegen de verminderende sociale afstand tussen de kasten. Ja, sterker 
nog, de wat grotere openheid naar de zijde der midden en lage kasten gaat mees­
tal uit van deze economisch zwakkeren binnen de hoge kasten. Een aantal fac­
toren is hierbij van belang. De eerste twee factoren doen paradoxaal aan, omdat 
daarbij wordt gezegd dat het verzet van de tot lagere klassen behorende leden 
van hoge kasten tegen de erosie van de kastenhiërarchie gering is, doordat deze 
erosie nog onvoldoende ver is voortgeschreden. 

1. Ook leden van hoge kasten die tot lagere klassen behoren zijn zich bewust 
van hun kastestatus en zij zijn op grond daarvan weinig geïnteresseerd in 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 221 



hetgeen er gebeurt bij de midden en lage kasten. Opzettelijk beschreef ik bij 
Kavuntar industrie-arbeiders wel eens de goede kwaliteiten en het mooie 
houtsnijwerk van bepaalde Paljar woningen. Niet alleen was het dan opvallend, 
dat men er geen idee van had waar de betreffende woningen zich bevonden, 
maar deze industrie-arbeiders bleken ook volkomen ongeïnteresseerd te zijn. 
Een betrekkelijk arme Kavuntan gevoelt zich nog steeds een Kavuntan en in het 
dorp zelf ver verheven boven een Pallan, hoe mooi diens huis ook mag zijn of 
hoe duur diens radio ook is6. De armere leden van hoge kasten zijn in deze 
overgangsfase van grote nadruk op 'ascribed' status naar een benadrukken van 
individuele 'achieved' status nog te weinig marginaal om zich in hun positie 
bedreigd te voelen door leden van lage kasten. Zij voelen zich nog één met de 
rijkere kastegenoten en worden door de territoriale en sociale isolatie der lage 
kasten binnen het eigen dorp niet direct met de leden daarvan geconfronteerd. 
Marginaal zouden zij worden als de rijkeren veel sterker dan nu het geval is de 
relaties met hen zouden verbreken en duidelijke eigen sub-kasten zouden gaan 
vormen. Thans echter is er (nog) geen (weinig) sprake van dat de rijkeren hun 
armere familieleden niet als kastegenoten zouden erkennen met, tegenover 
andere kasten, eenzelfde kastestatus als zij zelf bezitten en met, tegenover deze 
rijkeren, de privileges van een gedrag dat voornamelijk rekening houdt met 
familie-relatie, leeftijd en geslacht. 

2. Bij de verdergaande erosie van de kastenhiërarchie blijkt de kastenstruc-
tuur eufuncties te bezitten voor de lage kasten. De armere mensen van hoge 

kaste zijn immers verdeeld over een groot aantal kasten die, althans in deze 
overgangsfase, nog steeds duidelijke identificatie- en interactiegroepen vormen. 
Met het verminderen van het hiërarchische element van de kastenstructuur, het 
verzwakken of verdwijnen van de regels die het inter-kastegedrag structureren, 
verdwijnen de kasten nog niet. De leden van hoge kasten die tot lagere klassen 
behoren, zitten min of meer gevangen in het sociale systeem van hun onder­
scheidene kasten, en dat terwijl ze van hun rijkere familieleden niet veel steun 
te verwachten hebben bij eventuele pogingen tot handhaving van oude status­
symbolen7. 
3. In het dorp weet men zeer goed, dat de overheid sterk gekant is tegen de 

achterstelling van lage kasten in de publieke sfeer. Strijd tussen kasten of 
secties daarvan zou ongetwijfeld leiden tot politie-interventie en rechtszaken 
waarbij leden van hoge kasten in een moeilijke positie zouden verkeren. Het 
besef dat men de vuile was niet binnen het eigen dorp kan afhandelen en een 
(vage) bekendheid met de opstelling van de politie en rechtbanken in kaste-
aangelegenheden voorkomt mede het ondernemen van acties ter handhaving 
van oude statussymbolen. 

Als de leden van hoge kasten die tot lagere toestands-klassen behoren (of de 
hoge kasten als geheel) dan al een vuist zouden willen maken tegen lage kasten 
die hun plaats niet meer weten, dan zullen zij daarvoor toch een 'goede' aan­
leiding moeten hebben. Het feit dat zij niet altijd meer met zeer veel respect 
worden behandeld, lijkt daarvoor onvoldoende. Zelfs het incident in 1965 rond 

222 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



het gebruik van een publieke drinkwateraansluiting in de Kavuntar wijk door 
Pallar vrouwen, waarbij een flinke vechtpartij ontstond, werd door de Kavuntar 
niet aangegrepen als aanleiding voor een afstraffing van juist die lage kaste die 
het sterkste 'spot' met de kastenhiërarchie. De gelegenheid was gunstig voor de 
Kavuntar immers de Pallar kaste bleek te zeer door factie-strijd verdeeld om 
als één blok te kunnen optreden, terwijl enige steun van andere midden en lage 
kasten niet plaats vond: de solidariteit bij midden en lage kasten, of klasse­
achtige secties van die kasten, was en is nihil. Het tegenovergestelde gebeurde: 
de Kavuntar leiders (relatief grote boeren) bedwongen de onrust in hun kamp 
(vooral jongere Kavuntar) en de vergadering van de Ür-panchäyat (de bijeen­
komst van in principe alle volwassen Kavuntar mannen) gaf aan de Pallar het 
recht gebruik te maken van alle publieke drinkwateraansluitingen in het dorp, 
een recht waar zij normaal geen gebruik van maken. 

De afbraak van de kastenhiërarchie gaat in feite zo langzaam en geruisloos, 
dat van enig actief en collectief verzet daartegen in Irupatur en omgeving nauwe­
lijks sprake kan zijn. Daarbij komt dat de midden en lage kasten er zich wel 
voor wachten om het onderste uit de kan te halen, al kunnen bepaalde Paraiyar 
wel eens 'lastig' zijn (zie 5.5.2). 

Rest ons nog de midden kasten. Voelen zij zich niet bedreigd door het lang­
zame verval van de kastenhiërarchie? Er wordt bij hen zeker geklaagd over de 
grotere vrijheden die leden van lage kasten, en met name Pallar en de jongeren 
van de Paraiyar, zich veroorloven en die zij zichzelf vaak niet kunnen permit­
teren. Zij ergeren zich, maar hoe zouden zij met hun kleine aantallen een vuist 
kunnen maken in dit voor hen zo moeilijke tijdperk van roestvrij staal, scheer­
mesjes, waspoeder, fietsen en goede busverbindingen, waarin zij ernstig in hun 
bestaan worden bedreigd. De midden kasten staan evenals een aantal lagere 
hoge kasten machteloos, waarbij ik hun onderlinge verdeeldheid dan nog niet 
eens behoef te noemen. 

Overzie ik het gestelde bij de punten A tot en met D dan is de belangrijkste 
conclusie, dat de plaatsing van de kasten in een wat geforceerd uni-hiërarchisch 
kader nauwelijks verandert, maar dat de regels waaraan alle leden van de ver­
schillende kastegroepen zich moeten houden (buiten de regels betreffende de 
endogamie van met name de hoofdkasten) aan belangrijkheid inboeten. Wat 
langzamerhand verdwijnt is de ritueel-sociale kastenhiërarchie gebaseerd op 
traditionele afhankelijkheidsrelaties, en verweven met een lokale interpretatie 
van de All-India-Tradition en haar Zuidindiase variant. Deze langzame ver­
zwakking van de regels die de inter-kaste relaties moeten ordenen, acht ik ook 
medeverantwoordelijk voor het nauwelijks of niet toepassen van de traditionele 
regels op nieuwe situaties. De verzwakking der regels is evenals de verandering 
van allerlei gewoontes het gevolg van de voortschrijdende incorporatie in een 
markteconomie op min of meer kapitalistische grondslag en het tot in de dorpen 
doordringen van de acties der overheid tegen het tot uiting brengen van tradi­
tionele kastestatussymbolen in de meer publieke sfeer. Zoals we opmerkten, 
blijft deze erosie van de kastenhiërarchie niet steken bij de categorie der lage 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 223 



kasten. Hiertoe behoren immers ook de Pallar die door hun in vroeger tijden 
vermoedelijk niet onaanzienlijke landbezit en door een zekere militante houding 
binnen de categorie der lage kasten steeds een relatief gunstige positie innamen 
en de afgrenzing van de lage kasten naar de categorie midden kasten op tal 
van punten vaag en onzeker maakten. Er zijn tekenen die er op wijzen dat, 
ondanks hun aanzienlijker landbezit in vroeger tijden, het aantal Pallar dat in 
hoge mate onafhankelijk is van de dominante Kavuntar, thans veel groter is 
dan voorheen. Hierbij denken we aan het grote aantal Pallar mannen dat bui­
ten het dorp werkt (ongeveer 40%) en aan de vele vrouwen die handelen in 
groenten en fruit en die hun landarbeid (het verplanten van rijst-bibit) ver­
richten in een wijde omtrek. Ook vele Paraiyar werken buiten het dorp (onge­
veer 60%) en zijn niet langer afhankelijk van de Kavuntar, in tegenstelling tot 
de Paraiyar tantals (laagste overheidsbeambten op dorpsniveau). Als traditio­
neel fysiek onaanraakbare kaste (met alle consequenties van dien in tal van 
sferen) voor Kavuntar en andere hoge en midden kasten valt het de Paraiyar 
echter niet gemakkelijk de symbolen van hun lage kaste af te schudden en de 
anderen te bewegen tot een meer egalitair gedrag. Het ressentiment tegen de 
lage status, die men in de dorpsgemeenschappen waarin zij leven aan hen toe­
kent, is traditioneel8, en zij hebben daarop sinds ongeveer 1920 gereageerd door 
migratie op grote schaal naar de plantages in de Nilgiris of naar de industrie­
centra en door hartstochtelijke pogingen om, mede via het bereiken van een 
relatief hoog opleidingsniveau (zie Deel II : Educatieve positie), een werkkring 
te vinden buiten de eigen dorpsgemeenschap. Het erosieproces heeft echter de 
grootste moeite met de Cakkiliyar kaste die nog steeds vrijwel uitsluitend 
landarbeiders omvat en sterk het karakter van homogene laagste klasse heeft 
behouden. De Cakkiliyar ervaren hun politiek-economische positie als bij­
zonder zwak en zij trachten door een onderdanige houding de leden van andere 
kasten zo weinig mogelijk te ergeren9. Toch zijn er wel uitingen van een groei­
end besef van eigenwaarde. Ik noem hun acties voor een eigen cafeetje en het 
als kaste verbreken van bepaalde rituele banden met andere kasten10 door hun 
weigering zonder een behoorlijke betaling te trommelen bij onder andere tem­
pelfeesten en Congress-party bijeenkomsten van Kavuntar of bij familie- en 
tempelfeesten van Linkerhand kasten als de Pallar. Het sterke fatalisme van de 
Cakkiliyar wordt door dergelijke acties echter nog nauwelijks aangetast11. De 
erosie van de kastenhiërarchie wordt eveneens gehinderd door de onderdanige 
houding en zwakke economisch-politieke positie van een aantal andere kasten. 
Ik denk hierbij aan de Kuravar, Näcuvar, Vannâr, Valaiyar en Kucavar. 

Is het mogelijk op grond van de geanalyseerde veranderingsprocessen (waar­
bij helaas nog niet diep kon worden ingegaan op de economische, politieke en 
educatieve situatie en op het effect van de overheidsmaatregelen) enigszins in 
de toekomst te kijken? Wat is de toekomst van de ex-Onaanraakbaren in een 
tijd waarin de traditionele statussymbolen in hoge mate zijn verdwenen? Ik 
meen dat een voortschrijdende kaste-irrelevantie der gedragspatronen een on­
voldoende garantie is voor een verbetering van de levenskansen van het gros 

224 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



van de leden der lage kasten. Op het lokale niveau zal immers het particulier 
grondbezit ook in een dergelijke situatie de dominante bron van inkomen en 
status zijn. Ik meen dat de lage kasten voor hun politiek-economische positie­
verbetering weinig te verwachten hebben van het lokale niveau. Zij zullen het 
voor een verbetering van hun levenskansen moeten hebben van het ruimere 
staatsniveau, waarvan slechts relatief weinigen zullen kunnen profiteren (zie 
Deel II : De overheidsmaatregelen). Dit geldt eveneens voor velen van de hogere 
kasten die landloos zijn of die in verband met de nieuwe agrarische technieken 
en 'inputs' over te weinig land beschikken. Ook als traditionele statussymbolen 
in hoge mate verdwijnen, is de achterstelling en sociale isolatie van de armen 
nog niet verdwenen, en deze achterstelling en isolatie van arme groepen mag 
voor de toekomst niet worden onderschat, zeker niet als deze groepen als achter­
grond hebben de lage kasten van thans. 

Bij pogingen tot verbetering van de positie der Scheduled Castes moet ik 
waarschuwen voor een te grote nadruk op een 'change of heart' die zou moe­
ten plaats vinden bij de mensen, of op de strijd tegen de traditionele symbolen 
van de lage status van deze kasten. Het benadrukken van dergelijke onderwer­
pen verdoezelt de werkelijke oorzaken van de discriminatie, namelijk dat het 
bij deze kasten gaat om een categorie mensen wier positie in de politiek-eco­
nomische structuur zeer laag was en, voor velen, zeer laag is en dreigt te blijven. 
In dorpen op niet te grote afstand van stedelijke centra met zekere industriële, 
commerciële en administratieve activiteiten opent de nieuwe tijd, zelfs zonder 
een direct ingrijpen ten gunste van de Scheduled Castes, onmiskenbaar moge­
lij kheden tot een zekere politiek-economische verticale mobiliteit van mensen 
van lage kaste of zelfs van hele secties van deze kasten. 

Deze economische mobiliteit moet niet worden overschat : zij betreft in Irupatur en om­
geving weinig meer dan het verwerven van een positie als industrie-arbeider, onderwijzer, 
of andere lagere overheidsbeambte, waardoor vele PaJIar (mannen) en een belangrijk aan­
tal Paraiyar (mannen) tamelijk onafhankelijk worden van de dominante kaste of, anders 
gesteld, van de produktiemiddelen landbouwgrond en irrigatiewater die zij niet bezitten. 
Deze betrekkelijke mobiliteit wordt uitsluitend mogelijk door de aanwezigheid van alter­
natieve werkgelegenheid buiten het eigen dorp en buiten de landbouw. 

Vrijwel overal zijn er echter bepaalde lage kasten die in deze transitionele 
fase van pre-industriële civilisatie naar een type van industriële civilisatie nauwe­
lijks worden beroerd door de 'nieuwe tijd', in die zin, dat vrijwel al hun leden 
een zeer lage politiek-economische en sociale positie blijven behouden. In het 
district Coimbatore spreken we dan zonder enige twijfel over de Cakkiliyar12. 
De moeilijkste opgave voor de Indiase overheid is thans op dit punt in te grij­
pen en er voor te zorgen dat deze kasten, waarvan de politiek-economische 
status zowel wat de kasten als vrijwel al hun leden betreft nog bijna geheel in 
overeenstemming is met de traditionele ritueel-sociale status, reële mogelijkheden 
krijgen voor positieverbetering die zijn toegespitst op hun bijzondere situatie. 
Ik voeg hier onmiddellijk aan toe, en Deel II van deze studie zal dit nog ver­
duidelijken, dat het binnen het algemene raam van de in India door regering en 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 225 



parlement aanvaarde ontwikkelingsstrategie bijzonder moeilijk is in deze aan­
gelegenheid zinvolle suggesties te doen 13. Helaas moet ik waarschuwen tegen 
de veronderstelling dat 'acties van onderaf' de situatie van deze werkelijke 
'underdogs' zou kunnen verbeteren in Coimbatore en vele andere gebieden van 
India. De rivaliteit tussen (het 'casteism' van) de lage kasten is bijna spreek­
woordelijk: van solidariteit bij lage (en midden) kasten met als inzet de verbe­
tering van de economische, politieke en sociale positie kan meestal geen sprake 
zijn. Hierbij moet men eveneens bedenken, dat de lage kasten in het algemeen 
en zeker de werkelijk zeer verdrukten binnen deze categorie, slechts als betrek­
kelijk kleine minoriteiten aanwezig zijn in de nederzettingen. Hun vermogen 
zich te organiseren en risico's te nemen is verder doorgaans zeer beperkt in 
verband met hun zwakke economische positie als 'marginale' arbeiders14, hun 
ongeletterdheid en fatalisme. Ik acht het waarschijnlijk, dat 'geslaagde' maar 
onbezonnen pogingen om deze laagste groepen te bewegen tot een actiever 
verzet tegen discriminatie in economisch, politiek en sociaal opzicht, tot sta­
kingen, of tot landbezettingen hen in een (levens-)gevaarlijke situatie zouden 
brengen. 

226 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



SUMMARY 

THE UNTOUCHABLES OF KONKUNAD. AN 
INVESTIGATION INTO THE CHANGING POSITION 
OF THE SCHEDULED CASTES IN A VILLAGE OF 

COIMBATORE DISTRICT, INDIA. 

P A R T I . T H E S O C I A L E P O S I T I O N O F T H E S C H E D U L E D C A S T E S . 

This volume is the first part of a study analyzing the position of low castes and 
their members in a peri-urban village ten miles east of the town of Coimbatore. 
The village at present is undergoing a transition from pre-industrial to indus­
trial civilization. From July 1966 to August 1967 I was active in the field 
gathering information. 

Chapter 1 is of a general introductory nature. Chapter 2 provides a descrip­
tion of the geographical setting. Chapter 3 is a discussion of caste, the caste 
system and its functions, and of the Untouchables as a special category. Finally, 
Chapter 4, 5 and 6 depict the social position of the low castes in the village 
where I conducted my research, hereafter called Irupatur, and in other villages 
nearby. In 1976 a second volume is scheduled to appear concerning the economic, 
political and educational position of the Scheduled Castes; it will contain an 
appraisal of government measures taken on their behalf. 

My research was designed to secure answers to a series of questions arising 
from years of reading about Untouchables. Do the Scheduled Castes (altern­
atively Untouchables or low castes) comprise a recognizable category within 
the domain of regional norms and actual behaviour? To what extent do they 
constitute part of a more inclusive grouping in the eyes of the higher castes? 
Do middle and high castes distinguish levels among the low castes? Do the low 
castes make similar distinctions? Is there a 'barrier of pollution' (BAILEY, 

1957/67: 226) hindering or preventing the vertical mobility of the low castes? 
What sets the Untouchables (and possibly sections within this category) apart 
from other castes? 

To resolve these questions I examined in detail social interaction between 
higher and low castes in Irupatur, comparing the situation there with what I 
found to obtain for the surrounding area. My principal concern was to identify 
and to interpret changes in the stratification system, to locate the causes of these 
changes and to evaluate their consequences for the low castes and their mem­
bership. 

My interest in change induced me to select a local community situated in a 
comparatively industrialized region as the scene of my study. In such an area, 
I anticipated, change would be more pronounced than in an isolated rural 
region. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 227 



It is not my intention to suggest that changes in the stratification system of a peri-urban 
community are bound to be the same as those which may occur after some time in remote 
villages. It also need not follow that changes in outlying areas will ultimately be any less 
profound. In strictly rural locations the power structure in control of means of produc­
tion, land and irrigation water, as well as increasing demographic pressure and land 
shortage are liable to be of even more importance for modifying the economic, political 
and social structure than, for instance, in Irupatur. 

Approximately 30 % of Irupatur's male population works outside the village, 
principally in the cotton and metallurgical industries. Two low castes, Pallar 
and Paraiyar, contain a still higher percentage of male labour force employed 
elsewhere (40 % and 60 %, respectively). Members of the two remaining low 
castes, Kuravar and Cakkiliyar, still work all but exclusively at their traditional 
occupations. The former make baskets, the latter work the land. (See Table 1 
and Annexes A and C). 

Certain features of the region surrounding Irupatur are dysfunctional for 
change in the position of the low castes. The powerful bloc of the Velläla 
Kavuntar, which includes 44% of the population of Irupatur (2161), owns 91 % 
of the land. (See Table 2 and Annex E). The Kavuntar, who have an imperious 
spirit, behave accordingly. Many interest groups, moreover, dispersed among 
a large number of castes, make up local lower socio-ritual and politico-eco­
nomic categories. Under certain circumstances this fragmentation can serve to 
maintain Kavuntar domination. 

In this volume I employ the caste names current in anthropological literature about 
South India, terms known and spoken in the village but unfortunately rather coarse and 
likely to cause insult. Valaiyar prefer the name Muttu Räjä küttam, the PaHar call them­
selves Devendra küttam or Pannäti, the Paraiyar always use Adi Dravida (Äti Tirâvitar) 
and the Cakkiliyar are partial to Mätäri or Aruntatiyar. It is a source of regret that in the 
interests of avoiding confusion among readers, I have had to forego use of more honorific 
caste designations. 

The four low castes appear to form part of a more inclusive category which 
also embraces the middle castes Näcuvar (Barbers), Vannär (Washermen), 
Valaiyar (a 'denotified community' of agricultural labourers, Thieves) and, 
often, the Ottar (Masons). People falling into this category are all those whom 
the high castes normally refuse entry into their rooms and kitchens (5.3), those 
who cannot sell milk directly to high caste consumers of the same village, those 
for whom respectful verb forms are never used (see Table 17) and those with 
whom symmetric informal contacts are difficult (5.6). 

Important fields of interaction remain, however, where only the low castes 
are discriminated against. Only the four low castes conform to the following 
definition of 'Untouchables' : 'Those who are not entitled to drag water from 
the village wells of other castes, especially not with their own material.' They 
have separate graveyards (Pantàram priests and Muslims also have graveyards 
of their own but for other reasons. See 4.4). In general the washermen and 
barbers of the higher castes refuse service only to these low castes (4.8.2 and 

228 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



4.8.3). In addition the low castes are unique in not being allowed to touch the 
cooking utensils of the Kavuntar or other castes before using them (5.1.3) and 
cannot enter the verandahs of others' houses (5.3). Last but not least people of 
higher castes appear confident they know all their fellow-villagers with the 
exception of most members of the low castes (5.6.4). 

When asked to quote the number of persons belonging to various castes, people of 
higher caste usually started by recalling who lived where, street bij street and house by 
house. Mistakes were, of course, inevitable: Irupatur has more than two thousand in­
habitants (See table 5). Arriving at the low castes people had to alter their census-
taking technique because of their scanty knowledge of streets and houses in the cëris 
(wards of low castes). Members of higher castes may know certain individuals from the 
low castes by name but they state openly that the majority of the low castes is but vaguely 
familiar to them. 

It was not difficult to discover that the high and middle castes and even the 
low castes themselves did not regard the low castes as simply one undifferen­
tiated whole. The Pallar were not 'untouchable' in the sense that physical con­
tact with them polluted people of higher caste. (Their touch was and endures 
ritually polluting for Brahmins.) According to informants from various castes 
including the Kavuntar, in former times the Pallar possessed far more land than 
they now do. Of relevance also is the observation that the Pallar, who are not 
submissive today to the aggressive militant Kavuntar, on occasion engaged in 
bloody conflict with the Kavuntar in the past. Kavuntar farmers treat their 
Pallar labourers circumspectly. They refrain from beating them which was 
standard practice with Cakkiliyar and Valaiyar labourers until 1955. The 
Paraiyar and Cakkiliyar, on the other hand, should not touch or be touched 
by people from high or middle castes, the Pallar probably included. Perhaps it 
should be pointed out in passing that Paraiyar and Cakkiliyar in this area are, 
and have always been, landless. The Kuravar are in all likelihood slightly less 
untouchable (See 5.2, Tables 14 and 15). Shades of difference - omitting con­
sideration here of the causes of untouchability - help to explain, for example, 
why men of higher castes choose Pallar women as prostitutes (not actually 
untouchable physically but low enough to preclude difficulties of any potential 
familiarity) rather than Paraiyar or Cakkiliyar women ('Only bad men do such 
things.' See 5.5.2). Similarly a Pallan may bring a Kavuntar tiffin container to 
the fields in his hands whereas a Paraiyan or Cakkiliyan must carry the container 
in a basket balanced on his head (5.1.3). Paraiyar and Cakkiliyar - formerly 
Kuravar and perhaps even Pallar and Valaiyar as well - are obliged to use 
separate cups in the teashops (4.7). 

Changes in caste rules structuring inter-caste relations may be of the fol­
lowing nature: 
A. Rules continue to exist but change occurs in the castes to which the rules 

refer. 
B. Rules continue to exist but situations formerly governed by those rules have 

declined in importance, some such situations even disappearing. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 229 



C. Rules lose stringency, weakened by new situations arising to which the 
rules hardly, if at all, apply. 

D. Rules become undermined by conflicting rules; more and more individuals 
conform to a new ideology and convert to new values and norms. 

A. There are no firm indicators that any fundamental changes have come 
about in the positions which the castes occupy in the caste hierarchy. The 
hierarchy itself has become more unilinear but is today probably less elaborated 
than in the past. The distinction between Right- and Left Hand castes has been 
all but forgotten. Vestiges of the distinction survive perhaps in the drum-activi­
ties of Paraiyar (for Right Hand castes only) and Cakkiliyar (for Left Hand 
castes only) during family ceremonies, and in the procedures followed by 
Velläla Näcuvar barbers (for high Right Hand castes only) (3.2 and Table 10). 
Now, as formerly, it is almost impossible to detect any clear-cut hierarchy 
amor; icastes below Kavuntar/Pillai/Ainüttän (Konku) Cettiyär and above 
Ottang .e. stratification for the Äcäri castes, Uppiliya- and Tottiya-Näykkar, 
Pantäram, Kömutti Cettiyär, Muslims and Kucavar is problematic. It is untrue 
that specific middle or low castes attempt to better their position as a caste or 
as a caste-section; many individuals from middle or low castes, however, do 
endeavor to make behaviour as caste-irrelevant as possible. If most Pallar, 
with the exception of some old agricultural labourers, conduct themselves in 
the village teashops like the equals of the Kavuntar, there is no question of the 
Pallar collectively mounting above the Näcuvar (Barbers), Vannär (Washer­
men), Valaiyar (agricultural labourers) or even Kucavar (Potters). Pallar quite 
simply regard teashops as public places where non-verbal behaviour is not 
caste-relevant. 

Paraiyar say that they put a stop to the removal and skinning of dead cattle 
(they did not halt the consumption of beef) in order to enhance the attractive­
ness of their ward, thereby hoping to facilitate informal contacts with people 
from higher castes. The clean-up was designed to reduce Paraiyar submission 
to extremely humiliating behaviour. It was not their intention, however, to 
oblige Cakkiliyar or Kuravar to pay them respect in an asymmetric way, or to 
appear as the equals of the PaHar as a caste. Although the Paraiyar of Irupatur, 
especially many industrial labourers among them, oppose caste discrimination, 
they are not yet confident enough to venture overt resistance. A good number 
of them abjure the highly respectful term cami when addressing members of 
higher castes (6.2.4) but they still use separate cups in village teashops. In 
surrounding towns, Irugur, Sulur and Singanallur among them, the Paraiyar's 
situation is quite different, reminiscent of the Pallar's situation. 

B. Temple festivals which are no longer celebrated, or are no longer village-
wide affairs in which all castes participate in prescribed ways, but rather 
festivals for particular castes, illustrate the 'becoming obsolete' of caste rules 
as a result of the disappearance of situations structured by those rules (4.6.1). 
This category of change has marked impact on the low castes of Irupatur. What, 
for instance, is the real importance of rules which regulate the use and avoidance 

230 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



of wells once wells have been replaced by piped-water taps (4.3)? Barbers and 
washermen may refuse to work for the low castes, but what does their fastid­
iousness mean when members of those castes can, and do, go to shops in 
neighbouring villages and towns to procure the services they require? Or does 
rejection matter if the rejected, indeed like many people from higher castes, are 
too poor to afford barbers and washermen in any event? 

For the most part low caste individuals are unable to avail themselves of their own barbers 
and washermen. Only the Päntiya Paljar still have a barber resident in their ward, a 
Cöliya PaUan (Näcuvan). His services, however, are made use of by but one of the two 
Pallar factions in the village. 

C. The present day situation in public transport, on buses especially, exem­
plifies the way in which modern innovations may subvert caste rules. Likewise 
at the Higher Elementary School of Irupatur where all discrimination in seating 
arrangements has been eliminated, pupils of low castes take their midday meal 
together with, for instance, Pillai and Äcäri children without any signs of 
discrimination flaring up (5.1.2). 

As early as 1908 two Kuravar children had already been in attendance at this school for 
some time; in 1910 four Paraiyar children followed; the first four Pallar and four Cak-
kiliyar pupils arrived in 1914. 

Villagers have difficulty applying caste rules to low caste functionaries vis­
iting from other places, even when these officials take up residence among them. 
Kavuntar invite Paraiyar schoolteachers to join them in teashops where to­
gether they occupy the same bench and drink tea from glasses intended for the 
high and middle castes. 

Where considerable discrepancies exist between the caste and the politico-economic 
status of fellow villagers (e.g. a Paiïan who is both farmer and schoolteacher), certain ex­
tremely respectful or disrespectful forms of address and behaviour, already in the process 
of disappearing, are avoided : the humble salute of persons from higher castes with folded 
hands ; the use of the term câmi; the use of denigrating linguistic forms like the verb forms 
vâtâ/pôtâ (come/go) (6.2). 

During the M.P. and M.L.A. elections of 1967, Kavuntar members of the 
D.M.K.-P.S.P.-Left Communist Coalition even went so far as to walk through 
many streets of the Cakkiliyar ward to talk to inhabitants. This forward be­
haviour can be considered as more than merely a response to a new situation : 
nowadays, more often than formerly, because of the apparent decline in num­
bers of adult Cakkiliyar pannaiyâls ('permanent' labourers paid principally in 
kind), Kavuntar farmers often lack messengers and themselves approach 
Cakkiliyar temples in search of day workers. This point also falls appropriately 
under changes registered in D. 

D. The most formidable threat to caste rules emerges from acceptance of 
other norms and values. Such acceptance is tied closely to the disintegra­
tion of castes as corporate bodies exercising vigorous social control over their 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 231 



members and fulfilling distinct functions in social, religious, political and 
economic fields. Today traditional village and regional caste panchäyats en­
trusted with seeing to it that intra- and inter-caste rules are properly observed are 
often powerless. In places such panchäyats no longer exist. Growing diversifica­
tion of occupation and income within various caste groups has further dissolved 
solidarity. Rules of conduct often hold merely for single households, or, be­
cause of generation gaps, for individuals. 

Only at high and low social extremes does any sort of consensus remain. As 
a consequence low castes have for the present become somewhat more con­
spicuous as a unit than formerly. In many Coimbatore villages where Mâtâri 
(Cakkiliyar) is the only low caste represented, I suppose that differences be­
tween middle and low castes have become even more clearly defined than in 
Irupatur. A glimpse at territorial segregation in Irupatur (4.1) reveals how 
various castes which once lived compactly in wards or along particular streets 
are now scattered throughout the village and inhabit caste-heterogeneous wards. 
The Ottar typify this development. Who continue to live apart? The Pajlar, the au­
tochthonous Paraiyar and the Cakkiliyar. Segregation of the Kuravar Basketma­
kers has in no way diminished. Opinions expressed about 'having people of other 
castes as neighbours' suggest that while higher castes can now manage some tole­
rance for all others, they remain inflexible in their rejection of low caste members. 
(Views concerning the Valaiyar, however, have remained fairly constant. See 
Table 8). Whereas in the past many castes possessed their own wells, only the 
four low castes now have drinking water facilities which are, for all intents and 
purposes, exclusive : the Pajlar and Kuravar have piped-water taps ; the Cakki­
liyar and Paraiyar have wells cared for by the village panchäyat. Another 
reason why the category of low castes has grown more conspicuous is that one 
member of the Vejjäja Näcuvar barbers in the village now works for all high 
and middle castes, except the Vannär (See Table 10). Furthermore, although it 
may be true that a certain degree of social isolation (only members of the same 
caste taking part in informal symmetric social relations) commences already 
with Kucavar/Muslims/Kömutti Cettiyâr (the lowest of the high castes), none­
theless at the moment it is the four low castes who 'suffer' most acutely from 
isolation. Their apartness has been brought about both through segregation 
willed by others, and through separation, their own desire, especially pro­
nounced among Pajlar and Cakkiliyar, to maintain a distance. Indeed, during 
the elections of 1967 the Pajlar remarked to local Kavuntar authorities of the 
D.M.K.-P.S.P.-Left Communist coalition, 'Please mind your own people and 
the Cakkiliyan and leave the Pannâti to us.' (The greater part of the Pajlar then 
supported the Left Communist Party.) In conformity with the multilinear 
character of the old caste structure, many people previously also ascribed other 
castes to the lowest rungs of the caste hierarchy : the Kömutti Cettiyâr and, to 
a lesser extent, the Äcäri. Now as multilinearity vanishes, the four low castes 
stand out alone at the bottom of the hierarchy. 

The erosion of the caste hierarchy, the weakening of caste-relevant values 
and norms have not left the low castes unaffected : penetrating this category, 

232 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



processes of change have influenced the higher castes of the Untouchables 
more than the lower castes. The term càmi, for example, used to address people 
of higher caste is uttered most frequently by the Cakkiliyar, less often by the 
Paraiyar, less often still, and for a smaller number of castes, by Kuravar, and, 
within the category of low castes, most seldom of all by the Pallar. Most Pallar 
now say cämi even less frequently than Näcuvar, Vannär and Valaiyar do. 
Social isolation is not equivalent today among all low castes: in the Pallar cêri 
Kavuntar industrial workers from the village itself may appear, perhaps talking 
about employment opportunities, a phenomenon not duplicated in any ward 
of the other three low castes. 

In a related vein, Paraiyar and Cakkiliyar are the butt of relatively strong 
discrimination in the teashops of the higher castes. The tea and liquor shop 
founded by Cakkiliyar for Cakkiliyar (run by a Kavuntan; see picture 12) is 
today also frequented by some persons of high caste but of rather low class, 
sometimes even by farmers. This special teashop was used for the large scale 
distribution of coffee by the D.M.K.-P.S.P.-Left Communist Coalition during 
the 1967 elections : people of higher caste did not refuse coffee from this teashop 
(it should, however, be kept in mind that in traditional fashion people drink 
without touching their cup with their lips). 

Unlike in the past, today members of high castes in Irupatur also display 
moderate interest in festivals honouring the Cakkiliyar kula teyvam (caste god) 
Pattatalacci. This is another indication of decaying social barriers. To be sure 
a Cakkiliyar priest may not provide people of other castes with holy water or 
describe the holy mark on their foreheads with his thumb, but a number of high 
caste individuals reveal eagerness to offer sacrifices. 

In discussing the rise of conflicting norms and values I have intentionally 
avoided mention of any emergent egalitarian ideology. The new ideology 
progressively accepted by more and more villagers and assimilated in new 
values and norms is not egalitarian : it pointedly emphasizes the importance of 
occupation and of income and, consequently, of political power and all else 
people can attain with money. It is an ideology related functionally to the pro­
cesses of individualization, secularization and rationalization set in motion 
during the incorporation of the local community into a more or less capitalistic 
market economy. EPSTEIN'S comment about her 'dry' Mysore village applies 
also to Irupatur (1962/67: 271), 'Struggle for status in Dalena takes the form 
of personal differentiation...'. 

Does caste play a part in striving for a better individual politico-economic 
position? If opportune, it does. In India today with its scarcity of capital 
and of well-paying jobs, people certainly try to exploit caste and family 
connections in their efforts to maintain or improve their position. The 
struggle to ascend is arduous, however, and many can at best make only mar­
ginal use of important caste and family bonds because the rich have been active­
ly closing rank, keeping aloof from less fortunate members of their castes and 
families. Many comparatively prosperous people do not visit teashops ('There 
will be bad words'); they only attend ceremonies after the collective meal has 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 233 



ended, or else they arrive and depart early, before feasting starts; they prohibit 
their women to join others in village festivals, abandoning houses in the village 
in preference for farms near the fields. 

In Irupatur there is in fact a highly-esteemed Kavuntar ätmanäni, female 
saint, who unintentionally (she preaches and, to some extent, practices equality 
of castes and individuals) functions as a catalyst precipitating out the new 
secular rural elite. Her house is their meeting place. She forbids followers to 
salt their food; in the hands of an elite desirous of distancing themselves from 
others the social consequences of this simple rule of abstinence are far-reaching. 
Agricultural cooperatives for marketing produce or for securing credit, and 
the Panchäyat Unions, former Community Development Blocks, are additional 
places where this rural elite comes into contact with each other. These nexuses 
are all the more important because they are an avenue for contact with govern­
ment authorities. 

Tolerance of high castes for low is perhaps a reflection of changes attendant 
on adoption of new values and norms. This tolerance, however, might also be 
construed as mounting indifference. Today people from high castes are less 
entrenched than formerly against the demonstration of a modicum of wealth in 
the houses or dress of low caste individuals. Paraiyar and Cakkiliyar in the 
environs of Irupatur have even reported being encouraged by members of high 
castes to keep their own persons and houses clean (5.6.4). For high caste people 
belonging to the higher classes (e.g. high class Kavuntar, Pillai, Ainüttän Cettiyär 
and Uppiliya Näykkar) to be tolerant or indifferent is comprehensible: low 
castes no longer constitute a category of dependents who must be kept sub­
missive by violence, by a policy of divide and rule or by extreme discriminatory 
measures (3.1.4.1). With the passage of time relatively well-to-do farmers have 
begun to participate more actively in the affairs of Panchäyat Union, District 
and State. Farmers are concerned with the sale of crops, the acquisition of 
sufficient working capital, with insecticides, fertilizers. Their relation with 
pannaiyâls has become ever more 'single-stranded' (a single interest predominat­
ing); their relation with day-labourers has traditionally been of a purely 
economic nature. The single fast rule farmers must observe is not to pay la­
bourers much less than unskilled workers earn in industry. 

The question remains, however, whether high caste people belonging to lower 
classes do not feel their superiority threatened by low caste individuals or by 
certain low castes who now, more or less, ignore traditional status symbols. 
After all, the incomes of both, and often the jobs as well, are comparable. Many 
high caste industrial and agricultural labourers are, at least verbally, rather 
conservative in caste matters. Their conservatism is a phenomenon reminiscent 
of 'the poor whites effect' which describes a state of affairs in the South of the 
United States. Yet, although occasional remarks are heard to the effect that 
low castes are becoming too impertinent, treating high castes too much like 
equals, no collective resistance to the gradual disappearance of traditional 
status symbols has arisen. To the contrary, high caste people from lower classes 

234 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



have often been instrumental in the slow demolition of caste barriers. 
Why the absence of high caste - lower class resistance? Three simultaneous 

factors, the first two of which appear paradoxical, deserve mention. First mem­
bers of high castes who belong to lower classes are often still too proud of their 
caste status to be very much concerned with what is going on in middle and 
low caste circles. To test responses I would occasionally describe to Kavuntar 
industrial labourers the fine qualities and beautiful wood carving of specific 
Pajlar houses. It was striking that my listeners not only had no idea of the 
whereabouts of these houses in the Paljar cêri of their village but they also 
displayed no interest. A Kavuntan although rather poor is still a Kavuntan and 
as such far superior to a Pallan, however splendid the Pallan's house may be. 
During the current transition from 'ascribed' to 'achieved' status relatively 
indigent members of high castes in Irupatur are not yet marginal enough to 
perceive the jeopardy of their position. They still feel strong bonds with their 
richer caste-fellows (members of the same gotram, descent group, or affines). 
They need not, moreover, directly confront the improved welfare of low caste 
members in the village because of the territorial and social isolation of these 
castes. Poor members of high castes will become marginal as soon as the com­
paratively rich sever relations with them and form their own (sub-)castes to a 
greater extent than they do at present. Until now those with some wealth have 
continued to recognize the comparatively poor as caste-fellows. Both enjoy the 
same caste status with respect to other castes. Within the caste group the be­
havioural privileges of both are, in principle, solely contingent upon age, sex, 
and the nature of familial relation. 

Second, even as erosion of the caste hierarchy procèdes apace, the caste 
structure itself continues to possess 'eufunctions' for the low castes : the struc­
ture impedes concerted action by relatively poor members of higher castes who 
live dispersed among a great number of castes which survive as significant 
entities of identification and interaction. From the dwindling importance of the 
hierarchical element of the caste structure it would be mistaken to conclude that 
castes will disappear; the segmentary element of the caste structure will, at least 
for a time, assume more prominence. High caste people belonging to lower 
classes are more or less captive within the social system of their respective castes. 
In their plight, striving to sustain old status symbols, many cannot realistically 
expect much help from more fortunate 'brothers'. 

Thirdly, widespread awareness that strife will incite police intervention and 
culminate in court cases stifles serious quarrels between castes. Only a few people 
are familiar with the exact law, but everybody is conscious that the government 
is waging a fight against social disability in public spheres on the grounds of 
'untouchability'. 

In Irupatur and the immediate area, not to generalize further, no collective 
resistance to the foundering of traditional caste symbols has arisen. It is evident 
that only earnest provocation, which the low castes usually take pains to avoid, 
could generate such resistance. It is apparently insufficient for members of low 
castes not always to display exemplary respect towards their 'superiors' to rouse 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 235 



Opposition. Even a clash between Kavuntar and Pallar was not utilized by the 
Kavuntar as a pretext for settling outstanding accounts. The Kavuntar response 
was rather one of appeasement: 

In 1965 fighting erupted between Kavuntar and PalJar because of an incident concerning 
the use by Pallar women of a piped-water tap in the Kavuntar ward (see 4.3). During a 
session of the TJr küttam (the meeting of adult male Kavuntar), Kavuntar leaders, im­
portant farmers, repressed the commotion among their caste-fellows. This panchâyat 
accorded Pallar the right to use all piped-water taps in the village, a right which they do 
not ordinarily make use of. When evaluating the Kavuntar's willingness to make conces­
sions, it should be realized that the PaHar did not display unity in this dispute; eternal 
bickering among Pallar factions made them less formidable antagonists, but nevertheless 
the Kavuntar gave in. 

Do the middle castes of Barbers, Washermen and Masons not consider 
themselves endangered by erosion of the caste hierarchy? People of these 
castes definitely take umbrage at and complain about the liberties taken, above 
all, by Pallar and by younger Paraiyar, liberties which they often cannot permit 
themselves. Middle castes, however, and service castes and craftsmen in general, 
scattered among various castes, are in no position to protest loudly. Public 
transport and bicycles have brought towns, and thus competition, very near. 
An era of stainless steel, razor blades and washing powders has made their 
subsistence insecure. 

A review of kinds of change A-D prompts the conclusion that caste positions 
themselves have not varied much but rules structuring relations among castes 
have lost vitality. 

Rules concerning caste-endogamy are somewhat of an exception, retaining former in­
fluence especially when applied to other than the smallest (endogamous) units. The legal 
but secret marriage of a low caste college student from Irupatur to a high caste girl, also a 
student, from a nearby town, however, was a novel phenomenon for the village (5.5.1). 

In all events the socio-ritual caste hierarchy in Irupatur, based on traditional 
asymmetric relations of dependency between caste groups (polyadic) and be­
tween individual members of castes (dyadic), interwoven with local inter­
pretations of the All-India-Tradition and its South-India variant, is slowly 
vanishing. The attenuation of inter-caste rules appears one reason why these 
rules are not applied to new situations. Modification of customs and enfeeble-
ment of traditional caste-based rules of conduct have been related functionally 
to the encroachments of a market economy and to the penetration of a govern-
ment-sponsered 'new dharma'. 

Change has not paused at the gates of the low castes. Many Pallar and Pa­
raiyar work beyond the village and are somewhat independent of the Kavuntar. 
For the Paraiyar, however, because of their former literal untouchability, it is 
proving no easy matter to shake off the symbols of traditional low status and 
to induce others to accept them on egalitarian footing. Of all middle and low 
castes they harbour the most acute feelings of deprivation; Paraiyar {tantals, 

236 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



village servants, included) abhor the caste system and their position in it. 
Many have resorted to migration, to flee the village-scene which they find so 
hateful, seeking employment in towns or on plantations. Since 1920 the number 
of Paraiyar in Irupatur has, typically, decreased sharply. 

The wasting away of traditional values and rules of conduct is least advanced 
among the Cakkiliyar caste, a homogeneous low class of landless agricultural 
labourers. The Cakkiliyar have a mean opinion of their own politico-economic 
position: 'We are the slaves of most other castes.' Their abject behaviour, a 
conscious attempt not to offend others, elicits continuing discrimination against 
them. Although their taking action designed to procure a teashop for themselves 
and their refusing to drum unless they receive adequate payment are signs of a 
nascent self-esteem, nonetheless they remain largely subject to a deep-rooted 
fatalism nurtured by centuries of suffering ruthless discrimination at the hands 
of practically all other castes (the Pallar included). 

Demolition of the caste hierarchy has been retarded by the obsequious be­
haviour of members of other castes in a weak politico-economic position, too: 
Kuravar (Basketmakers), Näcuvar (Barbers), Vannär (Washermen), Valaiyar 
(Agricultural labourers) and Kucavar (Potters). 

What is it possible to predict about the distant future of (ex-)Untouchables 
in Irupatur? What will their existence be like in an industrial civilization of 
more or less capitalistic design, living in a community from which traditional 
status symbols have almost disappeared and only traces of a defunct socio-
ritual caste hierarchy can be detected? The growing irrelevancy of caste for 
behaviour patterns is no sufficient guarantee for any essential improvement in 
the condition of low caste people, at least not for the great majority of them. 

The economic mobility of low caste people in Irupatur should not be exaggerated. All 
it is possible to establish is that many Pallar (men) and a considerable number of Paraiyar 
(men), through their work as industrial labourers, teachers, or other minor officials (see 
Annex C), have become to some degree independent of the dominant caste which controls 
local means of production, land and irrigation water. Until now, however, no Pallar or 
Paraiyar from Irupatur, not to mention Kuravar or Cakkiliyar, has been able, even after 
migration, to attain employment at an income level significantly higher than that of other 
villagers belonging to lower classes. This fact is all the more telling for an Indian village 
exceptional in that alternative employment outside the village is comparatively abundant 
(in 1967). 

In remote villages the possession of land promises to remain the dominant 
source of income and status. It would appear unrealistic therefore for low caste 
people to expect much betterment of their politico-economic status within the 
villages, certainly not with an ever-increasing rural labour force at the disposal of 
competitive commercial farmers thriving for maximization of profit. It is rather at 
the levels of district and state that low caste individuals must seek improvement 
of their standing, availing themselves of both educational facilities and of 
employment opportunities reserved especially for them in government service 
and in public and semi-public enterprises. In these realms, too, however, un­
fortunately but inevitably, only a few will reach the higher echelons of the 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 237 



politico-economic hierarchy. It remains for the Indian government to consolid­
ate its efforts to prevent all low caste people from belonging inevitably to the 
lowest classes of future society. To create real possibilities for the amelioration 
of the politico-economic situation of the 'underdogs' within the category of the 
Scheduled Castes - in Konkunad this means an overwhelming majority of the 
Cakkiliyar (Mätäri) - promises to be a most difficult and demanding task. 

238 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



NOTEN 

NOTEN HOOFDSTUK 1 

1. Zie voor een korte beschouwing van de termen 'Onaanraakbaren', 'Exterior Castes', Out-
castes', 'Harijans', 'Depressed Classes' 'Depressed Castes' en 'Scheduled Castes' DEN OUDEN, 
1960:15 t/m 22. Er kunnen enige verschillen optreden tussen de in de overheidslijsten opgeno­
men lage kasten en de kasten die van antropologische zijde worden aangemerkt als 'Onaan­
raakbaren', 'Exterior Castes' enz. Zo zijn de Mochïs (Leerbewerkers) van Gujarat niet in de 
categorie 'Scheduled Castes' opgenomen (SHRIKANT, 1958: 18, en GHURYE, 1932/1961: 227). 
De term Scheduled Castes werd voor het eerst gebruikt door de Simon Commission en vermeld 
in de Government of India Act, 1935, Section 309 (GHURYE, 1932/1961: 213). Bij het opstellen 
van de lijsten (LOKUR, 1965: 5) :' ..., the test applied was the social, educational and economic 
backwardness arising out of the historical custom of untouchability'. De 'Schedule' van 1950 
is een herziene versie van die van 1936. Deze laatste lijst is een voortzetting van de lijst van 
'Depressed Classes' of 'Depressed Castes' opgesteld door de Census Commissioner for India 
op grond van speciale aandacht bij de volkstelling van 1931 (LOKUR, 1965: 5). Het is de Pre­
sident van India (dus de regering der Unie) die op grond van artikel 341 der Grondwet (LOKUR, 
1965: 1): '...may, with respect to any State or Union Territory, specify the castes, races or 
tribes or parts of or groups within castes, races or tribes which shall for the purposes of the 
Constitution be deemed to be Scheduled Castes in relation to that State or Union Territory'. 
De lijsten kunnen slechts gewijzigd worden 'by law of Parliament'. Nieuwe lijsten worden op­
gesteld bij gebiedsuitbreiding van de Unie, wijziging in het grondgebied der Staten, of de for­
matie van nieuwe staten. 
2. ISAACS' boek kan inderdaad eenzijdig worden genoemd omdat de auteur de gegevens, die 
hoofdzakelijk werden verstrekt door enige tientallen ontwikkelde mensen van lage kaste, on­
voldoende controleerde, en omdat hij slechts geïnteresseerd bleek in wat er nog over was van 
het stigma van onaanraakbaarheid. 
3. De bevolkingsgroepen waarmee ik vanuit Irupatur contact had waren: de Cakkiliyar (Ma-
durai Mätäri) te Merkupalayam en een Paraiyan onderwijzer aldaar; de Kavuntar en Cakki­
liyar (Tottiya Mätäri) te Maniakaranur; de Kavuntar en Cakkiliyar (Tottiya Mätäri) te Nesa-
vur; de Kavuntar, Kuravar en Cakkiliyar (Tottiya) te Adutur; de Paraiyar te Kilakkupala-
yam; de Cakkiliyar (Tottiya) in de stad Peelamedu; de Paraiyar en Cakkiliyar (Tottiya en 
Madurai) in de stad Sulur; de Paraiyar te Singanallur; en de Tëvar (dominante kaste), Pallar, 
Paraiyar en Cakkiliyar (Tottiya) in de stad Irugur. Nu eens betrof het hier gesprekken die een 
ochtend of middag duurden, dan weer ging het om herhaalde contacten. 

NOTEN HOOFDSTUK 2 

1. GAZETTEER OF SOUTHERN INDIA enz., 1855:461. 
Wel werd Coimbatore, evenals de verdere gebieden ten oosten van de Westelijke Ghats regel­
matig geteisterd door droogte en hongersnoden. Zie KUMAR, 1965: 104,105, en 123,124. 
2. CENSUS 1961, IX (Madras), deel X-i, vol. 1,1964 (c): 44 en 45. 
3. CENSUS 1961, IX(Madras), deel X-i, vol. 1,1964(c): 45 t/m49. 
4. CENSUS 1961, IX (Madras), deel X-i, vol. I, 1964 (c): 4 en 5; en COIMBATORE GAZETTEER, 
1966; 13,14 en 15. 
5. CENSUS 1961, IX (Madras), Part X-i, vol. 1,1964 (c) : 1. 
6. Zes van de in deze studie gebruikte dorpsnamen zijn fictief. Aangezien ik voor plaatsnamen 
steeds de 'Europese' wijze van spelling gebruik, is dit eveneens aangehouden voor de fictieve 
namen. Achter de verklaring van de verzonnen namen van bestaande dorpen vermeld ik de 
spelling die in deze studie wordt gebruikt voor andere Tamil woorden dan plaatsnamen. 

Irupatur: dorp van de twintig (kasten) (Irupattür); 
Merkupalayam; dorp aan de westzijde (Mërkkupalaiyam); 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 239 



NOTEN HOOFDSTUK 2 

Maniakaranur : dorp van de munsiff (Maniyakäranür) ; 
Nesavur : dorp van de wevers (Necavûr) ; 
Adutur : het volgende dorp (Atuttür) ; 
Kilakkupalayam : dorp aan de oostzijde (Kïlakkupâjaiyam). 

7. COIMBATORE GAZETTEER, 1966: 268 en 246. 
8. De wisselkoers van de Rupie was in 1967 ongeveer f 0,47, ik kreeg echter de indruk dat de 
koopkracht van een Rupie ongeveer overeenkwam met die van een gulden. 
9. Het loon wordt hier vooral uitbetaald in sorghum- en/of gierstsoorten en niet in rijst, omdat 
er in deze streek onvoldoende rijst wordt verbouwd. Zou men, in verband met het prijsverschil, 
ook rijst in inhoudsmaten uitkeren, dan zou de arbeider beslist niet 'rond komen' : een liter on-
gepelde rijst levert ongeveer een halve liter gepelde rijst op. Ik laat hierbij nog in het midden, 
waar de arbeiders de rijst zouden moeten laten pellen. Elders in Coimbatore komen we zo nu 
en dan wel tegen, dat pannaiyäls in rijst worden betaald, maar dan toch alleen als zij zelf enig 
land bezitten om andere granen te verbouwen. Ik heb reden om aan te nemen dat in deze stre­
ken, zoals in veel droge gebieden van India, rijst tot voor kort alleen werd gegeten bij bijzondere 
gelegenheden. Ik meen dat de huidige roep om rijst en de mede daardoor ontstane tekorten 
samenhangen met een stijging van het levenspeil, die er toe leidt dat brede lagen van de bevol­
king dit prestige-graan willen eten. 
10. Het gevaar bestaat steeds dat men een dergelijke overname van schulden ziet als de ver­
koop van een dienstbare arbeider. Ik vraag mij af of ook DHARMA KUMAR (1965) de terugbeta­
ling der bestaande schuld aan de vroegere meester door de nieuwe werkgever wel steeds scheidt 
van de verkoop van een slaaf, dus van iemand waarop een niet-verwant persoon juridische ei­
gendomsrechten heeft. Hierbij sluit ik niet uit dat 'schuldslavernij' in een maatschappij een 
substituut voor slavernij kan zijn. Hoe dan ook, in het gebied rond de stad Coimbatore is er 
thans geen sprake van onvrije arbeid, in welke vorm dan ook; de arbeiders beslissen in hoofd­
zaak zelf of zij pannaiyäj willen worden of blijven en wie, eventueel, hun nieuwe werkgever zal 
zijn. 
11. B.V.BREMAN, 1970:37. 
12. De termen 'nation-orientedness' en 'community-orientedness' ontleen ik aan WOLF, 1956/ 
1971: 50 en 51. 
13. VergelijkBREMAN, 1970:162en 163. 
14. De gegevens werden mij verstrekt door Tiru N. K. Subramaniam, lid van het verkiezings­
bureau in 1970. 
15. Zie voor de traditionele politieke en religieuze organisaties in Koriku Nädu of Konkunad, 
de traditionele Tamil regio waarvan Coimbatore deel uitmaakt, BECK, 1972: 66 t/m 78 en 40 
t/m 49. 
16. De termen ontleende ik aan PEARSE, 1968/1971: 71. 
17. De droge gebieden, d.w.z. de gebieden zonder 'natte' rijstbouw (WASHBROOK, 1973: 476, 
noot 2) omvatten o.a. grote delen van het district Coimbatore. Irupatur en omgeving moeten we 
eigenlijk rekenen tot het 'droge' landbouwgebied; het irrigatiemeer Äcän kulam is weliswaar 
zeer oud, maar kon in de door WASHBROOK besproken periode (1880 tot 1930) niet worden ge­
bruikt. 

NOTEN HOOFDSTUK 3 

1. Zie BAILEY, 1957/1967 : XV. 
2. Vergelijk BÉTEILLE, 1965:46 en 47. 
3. Zie b.v. CHETTIAR (jaartal onbekend): 6: 'Again in the Tamil country, instead of the four 
varnams of the Aryans a classification of them into 18 castes has come into existence. They are 
usually known in common parlance as "18 castes from Palla and Paraya" ("Pallupparai Pa-
thinettujathi").' 
4. Zie voor het Tanjore gebied b.v. BÉTEILLE, 1965: 3. 

240 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



NOTEN HOOFDSTUK 3 

5. PONS (in WORSLEY), 1970: 255. Vooral refererend aan Arensberg/Kimball: Family and 
Community in Ireland (1940). 
6. Zie KARVE, 1961: 9 en 10; BAILEY 1963:109; LEACH, 1967: 9; BERREMAN, 1967: 51. 

7.totenmetl2.DuMONT, 1967. 7.: 30en 31; 8.: 34; 9.: 35; 10.: 28; 11.: 34; 12.: 35. 
13. tot en met 15. BAILEY, 1959.13.: 88; 14.: 90; 15.: 91. 
16. BAILEY, 1959:97. 
17. BAILEY, 1963:116;BERREMAN, 1967:45. 
18. BERREMAN, 1967:46. 
19. Bij de term status-summatie of rol-summatie verwijst BAILEY naar FREDERIK BARTH (1960 : 
144 en 145). Bedoeld wordt dat de status-congruentie binnen de kaste op economisch, politiek 
en religieus gebied leidt tot een finale status met bijbehorend rol-patroon. 
20. In een eerdere publikatie wees ik reeds op het vanouds ontbreken van rol-summatie bij de 
kaste der Kömutti Cettiyär in althans het Coimbatore gebied. DEN OUDEN, 1970. (a); zie ook 
BECK, 1972:8. 
21. Zie voor de problematiek der Onaanraakbaren eveneens BAILEY, 1957/1967: vooral 226 en 
227. 
22. Met 'ethnic groups' worden bedoeld kasten en groepen tribalen. MARRIOTT, 1960: 2. 
23. F. G. BAILEY (1961 : vooral 12 en 13) gaat bij zijn model van de 'organische' kastenmaat-
schappij uit van een dominante kaste die directe toegang heeft tot het land en van andere, eco­
nomisch gespecialiseerde en afhankelijke groepen die recht verkrijgen op een aandeel in de op­
brengst van het land via relaties met leden van de dominante kaste. 
24. B. S. COHN (1971: 130) stelt dat de dominante boeren kaste in een dorp of enkele dorpen 
ten aanzien van het kastensysteem nu de rol speelt die vroeger te beurt viel aan de koning. Ik 
neem aan dat COHN hiermee bedoelt, dat thans alleen nog de lokale dominante kasten de bin­
dende kracht vormen van het in die territoriale context functionerende kastenysteem, terwijl 
vroeger daarnaast ook op staatsniveau regelend werd opgetreden. Zoals veelal in pre-industrië­
le civilisaties zal ook in de oude Indische rijken de macht van de staat op lokaal niveau niet 
overschat mogen worden. Ik vermoed dat de dominante, land bezittende kasten ook in vroeger 
tijden de spil vormden van het lokale kastensysteem. 
25. Vergelijk COHN, 1971:144 en 145. 
26. Zie BREMAN, 1970: b.v. 13, en mijn kritiek op BREMAN'S visie (DEN OUDEN, 1970(b): 2012 
en 2013). 
27. Zie mijn commentaar (DEN OUDEN, 1974:481). 
28. Zie SIVERTSEN, 1963 : vooral 133 en 134 ; en MENCHER, 1974:475 (kolom 2). 
29. Vergelijk MENCHER, 1974:470 (kolom 2). 
30. Mijn opvatting wordt bestreden door JOAN MENCHER (1974: 490 (Reply)). Ik meen dat 
MENCHER mijn standpunt onvoldoende heeft begrepen, waardoor een misverstand is ontstaan. 
Ik zeg niet dat het kastensysteem in de werkelijkheid steeds alle inter-kaste afgunstgevoelens 
wegneemt. Ik bedoel dat een belangrijke functie van een als model opgevat kastensysteem is de 
afgunstgevoelens van met name degenen die de produktiemiddelen niet beheersen ten aanzien 
van de politiek-economische elite weg te nemen en ik meen te constateren, dat het systeem deze 
functie in min of meer stabiele situaties ook in belangrijke mate waar maakt. 
31. Zie FOSTER, 1972:170en 171. 
32. BÉTEILLE, 1969:18. 
33. Zie voor een vergelijkbare opstelling ORENSTEIN, 1965 : o.a. 4, 5 en 308. 
34. WERTHEIM, 1966:107. 
35. Vergelijk BAKS, 1969: 39, 40,41, 45 en 46 (geldschieter - schuldenaar, en illegaal pachtheer 
- illegaal pachter), en VAN LIER, 1949/1971 : b.v. 97 en 108 (de 'macht' van slaven in Suriname). 
36. Zie b.v. ORENSTEIN, 1965: 307 en 308. 

37. Zie voor de rechten der laagste kasten b.v. GOUGH, 1960:49 en 50. Opvallend is verder dat 
tal van lage groepen gevreesd worden wegens hun kennis van zwarte magie (b.v. BREMAN, 1970: 
227, of HOMMES, 1970: 100, en BRIGGS, 1920:183), en/of van witte magie (o.a. BRIGGS, 1953?: 
b.v. 452). 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 241 



NOTEN HOOFDSTUK 3 

38. De titel van het boek van Mrs. SINCLAIR STEVENSON, 1930: Without the Pale. The life 
Story of An Outcaste. 
39. De vraag of ook categorieën als slaven en horigen of de afstammelingen daarvan, als types 
van Outcastes moeten of kunnen worden opgevat, zal ik niet uitvoerig behandelen. Ik meen 
dat deze vraag bevestigend moet worden beantwoord en dat de verschillen tussen de 'seculiere' 
en de 'rituele' Outcastes vaak overdreven worden. Het is moeilijk voorstelbaar dat slavernij 
(enz.) in min of meer stabiele situaties niet ideologisch zou zijn onderbouwd en dat er daarbij 
niet impliciet (maar wel meetbaar!) of expliciet sprake zou zijn van 'onreinheid'. 

GIDEON SJOBERG is een schrijver die groepen slaven als één van de types Outcastes ziet (1960 : 
133 en 134); een schrijver als Herbert Passin staat hier zeer sceptisch tegenover (in D E REUCK, 
1967:22 en 23). 
40. Bij de categorie Outcastes die 'onreine' beroepen moeten uitoefenen, zonder direct nood­
zakelijk te zijn voor produktieverhoging in situaties waarin een voldoende arbeidsreserve ont­
breekt, kan men denken aan de Eta of Burakumin van Japan (b.v. WAGATSUMA, 1967 : passim) ; 
de Paekchöng van Korea (b.v. Passin, in D E REUCK, 1967: 78); de Chien-min van China (b.v. 
MARSH, 1961 : vooral 58 t/m 60), zie ook de 'adembenemende' Tanka van Canton in de 7e 
eeuw n. Chr. bij ROBERT VAN GULIK, 1964/?: b.v. 67, 68, 101, 170, 171, 172 en 183; de Out­
castes ten tijde van de Burmese monarchie (HUTTON, 1946/1961: 144 t/m 146); groepen met 
een zeer lage permanente en erfelijke positie bij diverse Afrikaanse stammen (b.v. HUTTON, 
1946/1961: 142 en 143); de door Jozua vervloekte Gibeonieten (JOZUA 9: vooral 23); of aan 
de varkens- en schaapsherders van het oude Egypte (HUTTON, 1946/1961: 140 en 141). 
41. BERREMAN, 1967: 57 (noot). 
42. B.v. BOSE, 1970:28. 
43. Zie verder b.v. SINGH (introductie door Radhakamal Mukerjee), 1947 : VI en VII ; PANDYA, 
1959:155 ; BREMAN, 1970: 6 en 7. 
44. KUMAR, 1965:41 t/m 45, zie ook 57. 
Het is voor mij onbegrijpelijk, dat de kaste der Cakkiliyar niet wordt genoemd als een in ieder 
geval voor het district Coimbatore belangrijke 'agricultural labour caste'. Het traditionele be­
roep van leerlooien en leerbewerken oefenden de leden van deze kaste juist voor een belang­
rijk deel uit in hun functie van landarbeider. Men denke bijvoorbeeld aan het maken en repa­
reren van de leren zakken nodig bij het putten van water bij irrigatie. Het beroep van leerbe­
werker enz. kan men zich in Coimbatore, met zijn omvangrijke Cakkiliyar bevolking, ook voor 
het verleden niet voorstellen als een hoofdberoep van velen. Zie voor deze kwestie KUMAR, 
1965: 61, noot 2. K. N. KRISHNASWAMY AYYAR (1933: 149) geeft aan dat 13,8% van de Cak­
kiliyar en Madigas in 1921 werkzaam was in de leerlooierij en leerbewerking in het district 
Coimbatore, hetgeen volgens hem betekent dat velen zijn tewerk gesteld in andere beroepen, 
met name landarbeid. 
45. KUMAR, 1965: 29, 30, 62,107. DHARMA KUMAR (1965: 75) vermeldt dat het land in Zuid-
India aan het eind van de negentiende eeuw schaars werd. 
46. KUMAR, 1965: b.v. 30, 69,189 en 190. 
47. KUMAR 1965: 60, 61 en 69. 

48. KUMAR, 1965:45; BREMAN, 1970:44. 
49. Vergelijk BREMAN, 1970:45. 
50. De termen 'pure' en 'impure' Untouchables ontleende ik aan GHURYE, 1932/1961 : b.v. 228. 
51. Zie voor discriminatie op raciale gronden b.v. HUTTON, 1946/1961: 207: 'The untouchabi-
lity which has originated in taboo has undoubtedly been accentuated by differences of race and 
the racial antipathies which seem common to every branch of the human family and have re­
inforced the magical taboo'. 
52. Zie voor een uitvoerige bespreking van de kasten die al dan niet gerekend moeten worden 
tot de categorie der zeer onreine kasten D E N OUDEN, 1960:22-46. 
53. Zowel de Mala van het Telangana gebied (DUBE, 1954/1955:190) als de in deze studie be­
sproken Paljar vormen voorbeelden van kasten van landarbeiders die tot de laagste kasten be­
horen zonder dat hun gedragspatronen daartoe verder aanleiding geven. Beide zijn nota bene 

242 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



NOTEN HOOFDSTUK 3 

niet eens geheel landloos. 
54. Zie voor dergelijke keuzen door onderzoekers b.v. SRINIVAS, 1955. (a): 25, en MAYER, 
1960:59. 
55. Zie b.v. BAILEY, 1957/1967: o.a. 226; SRINIVAS, 1962:18, 58 en 59; MAJUMDAR, 1958: 333; 

eveneens S. C. DUBE (Social Structure and Change in Indian Village Communities, 1953) ge­
noemd door STEVENSON, 1954:62, noot 2. 
56. HUTTON, 1946/1961: 212,215 en 218. 
57. HUTTON, 1946/1961:197;ISAACS, 1964/1965:178. 
58. SHRIKANT, 1958:18. 
59. Zie voor verdere literatuurverwijzingen STEVENSON, 1954: 62. 
60. In de hiërarchische zesdeling die M C K I M MARRIOTT geeft voor een dorp in U.P. (1955/ 
1960:113) vinden we de Onaanraakbaren terug bij (6) 'the lowest of all castes' en (5) 'the very 
low castes'. Boven hen in de hiërarchie staan de (4) 'Muslims' en (3) 'the low castes', waar­
boven weer (2) 'the high castes' en (1) 'highest caste'. Ik ben geneigd de blokken 3 en 4 en een 
gedeelte van 2 te beschouwen als midden kasten. 
61. HARDGRAVE, 1969:21, zie ook VII. Ghurye (1932/1961:228) rekent de 'Shânân' (Nätär) 
tot de 'pure untouchables'. 
62. HARDGRAVE, 1969:22. 
63. Zie DEN OUDEN, 1960: vooral 26 t/m 39. 
64. GHURYE, 1932/1961 : b.v. 228; MARRIOTT, 1955/1960: 113. Zie voor voorbeelden waaruit 
blijkt dat de hogere kasten onderscheid maken in de status der verschillende lage kasten b.v. 
MAYER, 1960: 58 en 108; MAJUMDAR, 1958: 54; CHANDRA, 1958: 211; GOUGH, 1960: 55; 

DUBE, 1955/1960:207. Zie voor een overzicht DEN OUDEN, 1960:46 tot 50. 
65. SINGH, 1947:138. 
66. SRINIVAS, 1968 : vooral 196 en 199. 
Voor Zuid-Malabar merkte K.R. Unni in 1959 op (aangehaald door MENCHER, 1966: 159): 
'Ascent in the hierarchy was achieved, not by a regional caste but by a section of it, which 
subsequently fissioned out and shaped itself as a new caste.' 
67. Het komt zelden voor, of het is althans weinig beschreven, dat een middenkaste afdaalt tot 
de categorie der Onaanraakbaren. Een voorbeeld hiervan vormen de Vodda migranten in ge­
bieden van Mysore waar deze Steenhouwers of Metselaars door armoede gedreven taken gingen 
vervullen (met name vuil opruimen) die normaal worden verricht door de laagste kasten. Zie 
EPSTEIN, 1962/1967:161 en 162; en 1973: 141 en 169 t/m 171. (Wat betreft de aanduiding 
'Vodda' het volgende : in althans het Tamil wordt de initiële 'o- ' als 'vo-' uitgesproken ; 'Vodda' 
is gelijk aan 'Vottan', is 'Ottan' of, meervoud, 'Ottar'). 
68. SRINIVAS, 1966: 6. 'Sanskritization is the process by which a " low" Hindu caste, or tribal 
or other group, changes its customs, ritual, ideology, and way of life in the direction of a high, 
and frequently, "twice-born" caste. Generally such changes are followed by a claim to a higher 
position in the caste hierarchy than that traditionally conceded to the claimant caste by the 
local community.' 
69. Vergelijk ook MENCHER, 1972: 56. ' . . . , the Paraiyan's problem in the village is the problem 
of the rural proletariat everywhere, with the added stigma of untouchability.' 
70. AROKIASWAMI, 1956:257. 
71. AROKIASWAMI, 1956: 267 en 268. 

72. AROKIASWAMI (1956: 270) zegt o.a. dat de Koriku Vellâlar en Koriku Cettiyär elkaar als 
broers beschouwen en dat hetzelfde geldt voor Koriku Näcuvar en Konku Vannär. De Näcuvan 
'zegent' het huwelijk van Vellâlar en Cettiyär. De Konku Paraiyan draagt het vuur waarmee de 
brandstapel bij crematies wordt aangestoken (normaal draagt de oudste zoon van de overle­
dene het vuur) en alleen de leden van deze kaste blazen de hoorns en trommelen bij de begrafe­
nis/crematie ceremoniën van de Koriku Vellâlar en Cettiyär. 
73. AROKIASWAMI, 1956:270. 
74. AROKIASWAMI, 1956: 342. Zie voor de Tottiyar, Mädiga of Cakkiliyar, die de Paraiyar 
kaste 'Semman' als leerlooiers en leerbewerkers verdrongen, ook AIYANGAR, 1914: 85. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 2 43 



NOTEN HOOFDSTUK 3 

75. AROKIASWAMI, 1956:385. 
76. Zie HARDGRAVE, 1959:280. 
77. SRINIVAS, 1966: 10. Een kaste bezit 'decisive dominance' als zij alle attributen van domi­
nantie bezit, te weten het eigendom van een belangrijk deel van de landbouwgrond, de nume­
rieke belangrijkheid, en het innemen van een hoge positie in de lokale hiërarchie. Het laatste 
attribuut vloeit volgens mij grotendeels voort uit de twee voorgaande kenmerken. 
78. In haar vergelijking tussen het 'natte' Kerala en het 'droge' Madras wijst JOAN MENCHER 
op de relatieve belangrijkheid van polyadische relaties tussen kasten in Madras. Zij zegt (1966 : 
158): 'One might say, at least as a first approximation, that in Kerala authority ran from in­
dividual landlord to individual tenants or workers, or at most from one family to a group of 
families. On the other hand, in Madras it ran from a higher-caste group to a lower-caste group. 
The Kerala village roughly resembles a pyramid with the large landlord family at the apex, 
whereas the Madras village situation can be likened to a ranked series of rectangles, each re­
presenting a different caste group.' (Zie ook 156,157 en 164). Ook conflicten tussen individuen 
behorende tot verschillende kasten werden en worden ten dele in Madras vooral behandeld 
door de besturen van de betrokken kasten, waarbij de panchäyat van de dominante kaste van 
groot belang was en is (157). 
79. D E JONGE en WIELENGA, 1953: 62 en 63. 

80. In het artikel van BRENDA E. F . BECK betreffende de Linker- en Rechterhand indeling, ge­
baseerd op bevindingen in dorpen ten zuid-oosten van de stad Coimbatore, vinden we de op­
vatting dat de Rechterhand kasten het 'Koninklijke' model als referentiekader hebben en de 
Linkerhand kasten het Brahmaanse model. Ik acht dit zeer problematisch. Ik herken weinig 
van het door haar gestelde in de realiteit zoals ik die ervoer. Bij het lezen van het artikel dient 
men te bedenken dat Brenda Beek, evenals ikzelf, nog slechts gebruik kon maken van ongeveer 
vijf informanten wier antwoorden bepaald niet steeds gelijkluidend waren. Zie voor een korte 
notitie betreffende de twee genoemde modellen noot 92. 

BECK, 1970:779 tot 799. Zie ook HEESTERMAN, 1973:100. 
81. Ik acht het hoogst onwaarschijnlijk dat de belangrijke bondgenoten in het Rechterhand 
kamp, de Paraiyar, rituele diensten zouden verlenen aan Linkerhand kasten, en het omgekeer­
de geldt voor de Cakkiliyar. Zie b.v. AIYANGAR, 1914: 96 en 97. 
82. Als ingang tot deze tweedeling probeerde ik eveneens het al of niet dragen van witte sari's 
door weduwen, de wijze waarop sari's in het algemeen werden en worden gedragen, en de 
dienstenverlening door Wassers en Kappers. Deze pogingen leverden geen plausibel resultaat 
op. Zo blijkt dat de weduwen van de Äcäri Timmerlieden/Grofsmeden (Taccan) witte sari's 
dragen, evenals b.v. Kavuntar of Paraiyar weduwen, terwijl de weduwen van de Äcäri Goud­
smeden (Tattän) dat niet doen, evenals b.v. Ottar, PaJJar of Cakkiliyar weduwen. Ook het al 
of niet hertrouwen van weduwen verwierp ik voor Irupatur en omgeving als mogelijke ingang. 
83. Ook EDGAR THURSTON meent dat de 'Komatis' behoren tot de '10 pana', de Rechterhand 
afdeling. THURSTON, 1909: 331. Zie ook HUTTON, 1946/1961: 68. Met enige reserve rekent 
BRENDA BECK (1972: 10) de Kömutti van Konkunad tot de Linkerhand kasten op grond van 
vooral de door hen gehanteerde prestige criteria en hun levensstijl. 
84. Vergelijk REDDI, 1950: passim. 
85. WOLF (1956/1971: 50 en 51) schrijft over 'nation-oriented groups' o.a. : 'They are usually 
found in more than one community and follow ways of life different from those of their commu­
nity-oriented fellow-villagers. They are often the agents of the great national institutions which 
reach down into the community,. . . ' . 
86. DEN OUDEN, 1970(a): 58. 

Relevant ten aanzien van de positie der Kömutti Cettiyär lijkt ook de volgende opmerking 
van ERIC WOLF (1966: 47): 'Hence .where we find peasants involved in network markets, we 
also find that the merchant or storekeeper - even when he resides in the village - continues to 
be regarded as a stranger and outsider. He belongs to the peasant's negative reference category.' 
Blijft echter de vraag waarom deze speciale problematiek zich niet voordoet ten aanzien van 
de Ainüttän Cettiyär. 

244 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



NOTEN HOOFDSTUK 3 

87. MARRIOTT, 1960:5. 
88. Een goede bespreking van de theorieën betreffende de interactionele en attributionele 
status-evaluatie geeft MARRIOTT, 1959: passim. 
89. Zie voor 'The Hindu Pollution Concept' STEVENSON, 1954: passim. 
90. Zie MARRIOTT, 1959:95. 
91. Zie b.v. HEESTERMAN, 1973: 99 en 101 ; en BECK, 1970: 782. Zie noot 92. 

92. Zie ook BECK, 1970: 782, voor dorpen ten Z.O. van de stad Coimbatore: ' . . . , all castes 
below that of Brahman and KavuNTar have a choice. They may either compete for social 
position in ritual terms, emphasizing caste purity and ceremonial orthodoxy, or they may com­
pete for political power and attempt to dominate over others using KavuNTar techniques. The 
later choice involves a concentration on productivity rather than purity and on this-worldly, 
instrumental activity rather than on other-worldly, ritualistic seclusion.' 
93. BARTH, 1960:139. 
94. De betekenis van de termen 'tïtu' of 'kurram' is 'kwaad' of 'zonde'. Men kan zeggen dat 
bepaalde vormen van 'tïtu' leiden tot 'tlttu' ( = rituele onreinheid). 
95. Er kunnen zich situaties voordoen waarin 'tït{u' door bijvoorbeeld een sterfgeval een rei­
niging op kaste-niveau noodzakelijk maakt. We kunnen hierbij denken aan een sterfgeval tij­
dens een tempelfeest. 
96. Zie voor rituele onreinheid door knippen SRINIVAS, 1966:121 en 122, en (voor de rationa­
lisering van traditioneel gedrag) 124. 
97. P. V. JANARTHANAN vermeldt voor het dorp Pongular, 25 mijl ten noorden van de stad 
Coimbatore, dat de Kuravar en Cakkiliyar daar wel, en de PaJIar niet onaanraakbaar zijn. De 
inhoud van de term 'Onaanraakbaar' blijft bij hem onduidelijk. In dit dorp is geen Paraiyar 
gemeenschap. JANARTHANAN, 1960:12. 
98. Ook buiten Irupatur is de inhoud van de term 'Harijan' meestal onduidelijk. Het komt 
voor dat men er slechts een bepaalde kaste mee aanduidt. Zo onderscheidt THIRUVENKATA-
CHARI (1964:13) voor een dorp ten noorden van de stad Coimbatore naast de 'Harijans' (ken­
nelijk Paraiyar) en 'Christians from Harijan caste' apart de 'Chaklis' (Cakkiliyar). In de werk-
nemerslijsten van de zeven door mij wat nader bestudeerde katoenspinnerijen van het district 
werd de term 'Harijan' bij drie bedrijven gebruikt voor uitsluitend de Cakkiliyar, terwijl de 
andere Scheduled Castes vermeld stonden onder hun kastenaam. Drie bedrijven gebruikten de 
term in het geheel niet. Bij een bedrijf liet ik de werkelijke kaste uitzoeken, omdat de PaJlar, 
Paraiyar, Cakkiliyar en de Vannâr der hogere kasten geboekt stonden onder 'Harijans'. 

N O T E N H O O F D S T U K 4 

1. Vergelijk CENSUS OF INDIA 1961, 1965: 7. 'The Koravar households in this village are 
engaged in basket-making. They live close to the caste Hindu houses.' Het dorp Nellithorai 
ligt ten noorden van de stad Coimbatore aan de voet van de Nilgiris. 

'Caste Hindus' zijn alle personen behorende tot kasten boven de Onaanraakbaren; op ver­
gelijkbare wijze vinden we de term 'caste Christians', Christenen die zijn voortgekomen uit 
kasten hoger dan de Onaanraakbaren, dus in deze streken met name geen 'Adi Dravida 
Christians'. 
2. Ik ben het eens met A. N . J. DEN HOLLANDER (1966: 37) dat dergelijke 'vererende' bezoeken 
geen doorbreking van een kastetaboe betekenen en dat zo'n gebaar de ongelijkheid veeleer be­
vestigt dan dat het deze zou ontkennen. 
3. EDWARD B. HARPER (1968: 71) vermeldt een vergelijkbare casus. In 'zijn' Malnad dorp 
(Mysore) bevinden zich enkele handwerkslieden en ongeschoolde arbeiders uit andere streken. 
Hij merkt op : 'The caste status of these outsiders is considered by village members to be re­
latively unimportant.' Als vreemdelingen staan zij sterk geïsoleerd en: 'Attempts to establish 
intimate social relations, commensal or marital, would be rejected under any circumstances.' 
4. Vergelijk BREMAN, 1970: b.v. 249, 254 en 255 (de positie van de Dublas in Zuid-Gujarat). 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 2 45 



NOTEN HOOFDSTUK 4 

5. Tijdens mijn onderzoek in Irupatur kreeg ik sterk de indruk dat klassetegenstellingen binnen 
de Kavuntar en spanningen tussen Kavuntar en met name PaUar zouden beletten dat het Mä-
riyamman feest binnen afzienbare tijd georganiseerd zou kunnen worden door de dominante 
kaste. In april/mei 1970 is het feest echter wel degelijk gevierd. Helaas weet ik niet in hoeverre 
er in 1970 sprake was van een dorpsfeest waarin de ordening der verschillende kasten tot uiting 
kwam en mij is eveneens onbekend in hoeverre de gehele Centalai Vellä]a Kavuntar kaste dit 
feest wenste en vierde. 
6. De term 'verticale solidariteit' ontleen ik aan M. N. SRINIVAS, 1955(b): 135 en 136; en 
1962: 74. Bedoeld wordt de interdependentie van kasten in een dorp en streek. 
7. Het is in India een zeer veel voorkomend verschijnsel dat allerlei in de dorpen en stadswij­
ken vereerde goden priesters van lage kasten bezitten. WHITEHEAD (1916: 40 en 41) schrijft 
voor Zuid-India dienaangaande: ' . .. in the worship of the village deities the püjäris are drawn 
from all the lower castes indiscriminately, though in any one village the püjäris of a particular 
goddess nearly always belong to one particular caste.' 
8. De Paraiyar zijn absoluut niet geïnteresseerd in de godin Pattatalacci en haar feest. Hun sterk 
afwijzende houding kan slechts verklaard worden vanuit de tegenstelling die er vanouds be­
staat tussen de Rechterhand Paraiyar en de Linkerhand Cakkiliyar. In vroeger dagen vierden 
de Paraiyar hun eigen Munïsvaran feest; door de sterke afname van het aantal Paraiyar in 
Irupatur is dit feest na 1923 niet meer gevierd. 
9. Vergelijk CENSUS OF INDIA 1961,1964 (a): 13 (kolom 2); en (c): 23 (kolom 2). 
10. Zie voor een bespreking DEN OUDEN, 1960:136 tot 142. 
11. Leden van hogere kasten kennen de verschillende PaUar en Cakkiliyar priesters en ook bui­
ten de tempels gebruikt men voor hen de aanspreektitel 'pücäri' ; voor PaUar gevolgd door neu­
trale werkwoordsvormen en voor Cakkiliyar door onrespectvolle werkwoordsvormen (zie 
6.2.1). 
12. De priesters van de Paraiyar zijn eigenlijk de Valluvar, een kaste die in Irupatur en Kilak-
kupalayam niet voorkomt. Zie b.v. COIMBATORE GAZETTEER, 1966: 211 en 213. (Ook in de 
'nieuwe' Gazetteer van 1966 berusten de kaste-gegevens nog (vrijwel?) uitsluitend op THUR­
STON, 1909!). 
13. Van de hogere kasten is mij alleen bekend, dat de Kammavar Naiytu in ieder geval vroeger 
beschikten over een eigen Vannär kaste. 
14. Van de zes Vellâla Näcuvar kappers hebben slechts twee wat neveninkomsten uit enig 
'droog' land; de Vëttuva Näcuvar kapper is tevens dagloner in de landbouw. Aangezien de 
kappers ook buiten Irupatur werken is hun klantenkring nauwelijks te meten. Dit laatste geldt 
om dezelfde reden eveneens voor de (zeven) Vannär wassers (geen landbezit). 
15. De Näcuvar zijn hier niet, zoals in veel andere gebieden in India, de huwelijksmakelaars bij 
uitstek en de leveranciers van vroedvrouwen. 

NOTEN HOOFDSTUK 5 

1. De geringe statusrelevantie van het accepteren van ongekookt voedsel is te vergelijken met 
het gemakkelijk accepteren van de 'vettala päkku' of 'tämbülam', een sirih pruim. Vergelijk 
REDDY, 1957: b.v. 113. 
2. De inwoners van Irupatur maken bij gekookt voedsel geen onderscheid tussen het inferieure 
kaccä en het superieure pakkâ voedsel, respectievelijk bereid met water en met ghï, geklaarde 
boter. In grote delen van India accepteren de hoger kasten pakkä voedsel van een grotere 
categorie kasten dan kaccä voedsel. Vergelijk MARRIOTT, 1968:144. 
3. Uit de onderzoeksgegevens van MCKIM MARRIOTT (1968: 150) blijkt, dat er ook in zijn 
dorp in Uttar Pradesh zelfs groepen zijn waarvan andere kasten geen 'raw foodstuffs' accep­
teren. 
4. Voor het dorp Pongalur, 40 km ten noorden van de stad Coimbatore, vermeldt P. V. JANAR-
THANAN (1960: 46 t/m 50) dat geen enkele kaste (gekookt) voedsel en water accepteert van de 

246 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



NOTEN HOOFDSTUK 5 

Äcäri, en dat de Äcäri zelf er pas recentelijk toe zijn overgegaan dit aan te nemen van de Brah­
manen, Kavuntar en Naiytu. Het is hierbij opvallend, dat ook Pallar en Cakkiliyar - evenals de 
Äcäri waarschijnlijk Linkerhand kasten - geen gekookt voedsel en water van de Äcäri accep­
teren. Ik heb overigens mijn twijfels aangaande de juistheid der onderzoeksgegevens in deze 
studie: de studie maakt een zeer oppervlakkige indruk en de gegevens zijn verkregen via enkele 
enquêtes. Vergelijk ook BECK, 1972:167. 
5. Ook BRENDA BECK (1972:167) bevestigt, dat in de door haar onderzochte dorpen van ooste­
lijk Coimbatore de Kömutti Cettiyär slechts gekookt voedsel accepteren van de Brahmanen en 
dat omgekeerd geen enkele groep gekookt voedsel van hen accepteert. 
6. Er zijn zeker voorbeelden uit andere delen van India aan te voeren waaruit blijkt, dat ook 
elders leden van hogere kasten wel voedsel accepteren van priesters die tot de Onaanraakbaren 
behoren. De voor de Khasiyä belangrijke god Ramola heeft in het Kumaon gebied aan de 
westgrens van Nepal overwegend Dom (Kuhëria) priesters. Tijdens de bij en door de Khasiyä 
georganiseerde rituelen voor deze god raken zij de Dom priesters aan en accepteren zij voedsel 
van hen. SANWAL, 1963 (mondelinge toelichting). 
7. Zie BAILEY, 1971:7. 
8. Ontleend aan B. Schrieke, 1936 (Alien Americans, New York): 144. 
9. G. S. GHURYE (1932/1961: 228) spreekt bij de Pajlar van 'pure untouchables' die geen rund­
vlees eten en die ritueel slechts verontreinigen door aanraking, waar de 'impure untouchables' 
reeds verontreinigen door hun nabijheid of door hun schaduw. Het is eigenaardig dat GHURYE 
op de volgende bladzijde (229) stelt, dat de Pallar Brahmanen reeds door hun nabijheid veront­
reinigen. 
10. Zie voor een samenvatting der literatuur D E N OUDEN, 1960:116 tot 121. 
11. Zie bijvoorbeeld de roman Stiefmoeder Aarde van THEUN DE VRIES (1936/1968: 26 en 44). 
12. Slechts de Brahmaanse huishouding maakt duidelijk onderscheid tussen het betreden van 
de kamers en van de keuken. Zij laat in de keuken slechts Brahmanen toe. 
13. Bij de lagere kasten woonde ik de volgende familiefeesten bij : een 'oordoorborings'-cere-
monie bij de Vannär; een 'eerste menstruatie' of volwassenwordings-ceremonie, een oordoor-
borings-ceremonie, twee huwelijken en een begrafenis bij de Pallar; een 'eerste menstruatie' 
ceremonie en een begrafenis bij de Cakkiliyar. 
14. In het geval van bijvoorbeeld een 'eerste menstruatie' ceremonie wordt in ieder geval 'moy' 
gegeven door M B en M B S en F Z S van het meisje, dus door de preferentiële huwelijks­
kandidaten in alle (patrilineaire) kasten. Elders wordt 'moy' genoemd als typisch voor de VeJJä-
Ja Kavuntar die hierbij grote nadruk leggen op reciprociteit en die zelfs wel een 'nominal 
feast' organiseren om hun uitstaande geld terug te krijgen. Zie CENSUS OF INDIA 1961,1965:13. 
15. Cakkiliyar uit Irupatur en Irugur vertellen, dat de illegitieme nakomelingen van Cakkili­
yar jongens en meisjes behorende tot een zelfde gotram (afstammingsgroep) de Vannär en 
Nâcuvar van de kaste worden. Ik heb bij de weinige Vannär en Näcuvar der Cakkiliyar niet 
kunnen nagaan of deze uitspraak enige grond van waarheid bevat. Wellicht hebben we hier 
slechts te maken met een oorsprongsmythe ten aanzien van Cakkiliyar (sub)kasten van Vannär 
en Näcuvar. 
16. De gegevens voor deze omschrijving ontleende ik vooral aan DUYKER, 1958: 231 en 232. 
17. Uit de mond van de ätmanäni AmmaniyammäJ te Irupatur tekende ik enige uitspraken op. 
Na de Tamil tekst laat ik steeds de letterlijke vertaling volgen. (Vertaling : Prof. Dr. K. de Vreese) 
I. 'Cäti-y-ävatu evar arivär carva utalum onrâccu 

Cäti-y-ävatu evar enil tannai-y-arintu civamänär 
Cäti periya cäti-y-enru cärrum maraikal cattiyam-ë' 
Wie weten, wat kaste is? Alle lichamen zijn gelijk. 
Als ge vraagt: wie zijn kaste? - kaste, hoge kaste zijn zij die, 
zichzelf kennend, gelijk zijn aan Siva. Aldus verkondigen de heilige boeken. 

II. 'Cäti-y-irantu oliya vëru illai cärrunkäl 
Nïti valuvä neri muraiyin mëtiniyil 
Ittär periyör itätär ilikulattör 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 2 47 



N O T E N H O O F D S T U K 5 

Pattänkil ujja pati' 
Auvaiyär 

Als ge zegt : er zijn slechts twee kasten - volgens de wetten van de zuivere moraal zijn, op 
aarde, zij die geven van hoge, en zij die niet geven van lage kaste. Aldus de Schriften. 

Auvaiyär (Tamil dichteres, c a . 12 de eeuw) 
III. ' P i a r t ä ramper ra täyenavum 

Pirar poru] etti enavum 
Câti pëtam mätar pökam 
arratê camäti' 
Als ge zegt : de vrouw van anderen is mij een moeder ; 
Als ge zegt : het bezit van anderen is mij gif: 
Als voorts kasten-onderscheidingen en begeerte des vleses 
Zijn opgehouden - dat is samädhi (het één zijn van het ik met God). 

N O T E N H O O F D S T U K 6 

1. Met name voor het Javaanse taalgebied wordt dergelijk onderzoek reeds lang verricht. Zie 
voor de socio-linguistische zijde van deze materie b.v. GEERTZ, 1960: 248-260, vooral waar 
hij behandelt 'inter-dialect systems of status symbolization', en JAY, 1969: 241 tot 247 en 282. 
2. De stam van de werkwoorden 'gaan' en 'komen' is respectievelijk pö en va. Het achter­
voegsel '-rikö' is de tweede persoon imperatief, toegevoegd aan de stam van het werkwoord. 
Het achtervoegsel '-tä' is afgeleid van atä, een zeer onrespectvolle roepnaam voor mannen; 
'-ti' is afkomstig van ati, een zeer onrespectvolle roepnaam voor vrouwen. De herkomst van 
het suffix '-He' is onduidelijk. Het achtervoegsel '-ppä' is afgeleid van appä, vader. 
3. In Tamilnad kennen we niet het systeem van achternamen of familienamen. Astrologisch 
wordt bepaald naar welke godheid men het kind moet noemen. Voor deze naam plaatst men 
vaak de eerste letters van de nederzetting waarin het kind werd geboren en van de naam van de 
vader. 
4. Zie voor overzichten van verwantschapstermen en hun betekenis in Coimbatore eveneens 
BECK, 1972:287 tot 292, en PILLAI, 1965 : passim. 
5. Deze nieuwe ideologie is onder andere verwoord in de Indiase grondwet waarvan MARC 
GALANTER (1966/1968: 299) zegt: 'There is a clear commitment to eliminate inequality of 
status and invidious treatment, and to have a society in which government takes minimal 
account of ascriptive ties.' Zie b.v. ook GALANTER, 1966/1968: 310; SRINIVAS, 1966: 48 en 87 
(Westernization) ; of een 'prediker' als SHAH, 1955 : o.a. 70 en 76. 
6. Vergelijk A. C. MAYER waar hij opmerkt (1960: 47): 'Allied castes, then, provide an island 
of relatively "casteless" behaviour in the middle of the already less hierarchically marked upper 
divisions. In these islands caste is nearer to being a mere endogamous group ; the undertones 
of pollution-based hierarchy are to a great degree absent.' 

N O T E N H O O F D S T U K 7 

1. Zie WOLF, 1969/1971: 266. Met 'perfectionering van het mercantiele domein' doel ik op het 
wegvallen van communale rechten (b.v. het recht van stoppelbeweiding) op landerijen die 
voorheen op minder intensieve en/of minder commerciële wijze werden gebruikt. 
2. Ook BRENDA BECK (1972: 138 en 139) bevestigt dat de Paraiyar, in tegenstelling tot de 
Cakkiliyar, 'very resentful of their inferior status' zijn. Zie ook BECK, 1972:134 en 137. 
3. Om misverstanden te voorkomen zij hier reeds opgemerkt dat al in 1908 twee Kuravar kin­
deren deze school enige tijd bezochten; in 1910 volgden vier Paraiyar kinderen, en de eerste 
vier PaHar en vier Cakkiliyar kwam in 1914 op school. Zie Deel I I : Educatieve positie. 
4. De lezer kan zich afvragen wat het nieuwe element is in deze 'nieuwe ideologie', waar vele 

248 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



NOTEN HOOFDSTUK 7 

kasten toch voorheen dachten en handelden vanuit een 'Koninklijk model' met een grote na­
druk op, zoals BRENDA BECK (1970: 782) het uitdrukt, politieke macht, op produktiviteit en op 
'innerweltliche', instrumentele activiteit. Ik moet er dan op wijzen dat de mentaliteit en de 
waarden welke door dit model worden samengevat zeer wel 'conservatief' kunnen zijn in die 
zin dat er geen sprake behoeft te zijn van 'nation orientedness' (een gerichtheid op boven-
dorpse structuren), van individualisering, of het doorbreken van oude gedragspatronen ge­
bonden aan semi-autarkische en semi-autonome dorpsgemeenschappen. Het volgen van dit 
'Koninklijke model' is zeer wel te verenigen met een grote gehechtheid aan kaste- en familie-
solidariteit, een 'community orientedness', en met een benadrukken van traditionele status-
criteria (landbezit enz.). Het is ook de vraag of kasten die dit 'Koninklijke model' volgen, snel­
ler gebruik maken van de mogelijkheden tot vergroting van economische en politieke macht 
die de voortschrijdende markt- en institutionele incorporatie met zich kan brengen, dan (HEES­
TERMAN, 1973: 100, refererend aan BECK, 1972) ' . . . vegetarian, brahmin-emulating castes 
which exhibit various degrees of independence from the "kings" of the area because of their 
outside contacts through trade and marketable skills'. 
5. WERTHEIM, 1974: 19. De volledige zin luidt: 'The Chinese at least attempt to prove that 
peasants can be more than human'. Wertheim meent in de Volksrepubliek China een politiek 
te constateren die wel degelijk gericht is op het overbruggen van de bestaande tegenstellingen 
(tussen stad en platteland, tussen urbane en rurale arbeid, en tussen intellectuele- en handarbei­
ders) en die voornamelijk stoelt op morele motivaties. Hij wijst hierbij op het uitzonderlijke 
karakter van het Chinese streven naar gelijkheid, immers (18): 'For what the Chinese are up 
against, is not only old and outworn institutions and productive relationships; it is also human 
nature as taken for granted, as an immutable factor, by Western social scientists, economists 
and psychologists'. 
6. Een vergelijking met het 'natte' dorp Wangala van SCARLETT EPSTEIN dringt zich hier op 
(1962/1967: 333): 'The two Untouchable households who live in mud houses are looked up to 
by their fellow-Untouchables who live in mud huts, but not by Peasants who live in mud huts. 
In this case ritual differentiation outweighs economic differentiation'. Het is echter volstrekt 
onduidelijk hoe houding en gedrag van leden van hoge kasten bij een dergelijke situatie zouden 
zijn geweest in het 'droge' Dalena waarover zij opmerkt (333): 'Since economie differentiation 
in Dalena coincides with caste differentiation there is no challenge to the prestige ranking of 
castes, and the struggle for prestige goes on within the Peasant caste itself'. 
7. Komt het ooit voor dat armere leden van hogere kasten zich aaneensluiten, enigermate een 
klasse-bewustzijn en -solidariteit vertonen en zich verzetten tegen hun rijkere kastegenoten? 
Jawel, maar daarbij gaat het (tot nu toe) om tijdelijke en kastegebonden 'mentaliteits'-klassen. 
Zo zien we in 1966 (vóór de ingrijpende prijsverlagingen van voedselgranen door de D.M.K. 
regering van Tamilnad na februari 1967) dat de (nagenoeg) landloze Kavuntar zich enigermate 
aaneensluiten in verband met de rijstschaarste (er was een rijstrantsoenering). Tijdens bijeen­
komsten van b.v. de ü r küttam kwamen spanningen tussen hen en de grotere boeren herhaal­
delijk tot een verbale uitbarsting. Deze spanningen tussen relatief rijk en relatiefarm speelden 
zeker ook een rol bij de parlementsverkiezingen van 1967. De rijkere 'Congress' boeren waren 
slechts in weinig gevallen in staat door het benadrukken van gotram-solidariteit (en het schen­
ken van wat geld om deze 'verbondenheid' nog eens te verduidelijken) armere leden van hun 
afstammingsgroepen over te halen Congress te stemmen. Aan de andere kant moet het klasse-
bewustzijn en de solidariteit van de armeren bij deze verkiezingen niet worden overschat. Tot 
de coalitie van D.M.K., P.S.P. en Links Communisten behoorden zeker ook een aantal boeren, 
zoons van grotere boeren en industrie-arbeiders met een relatief redelijk inkomen. Het gebrek 
aan samenwerking binnen de coalitie tussen Kavuntar en Pallar kwam reeds kort ter sprake in 
paragraaf 4.1. 

Het is mogelijk dat het ontstaan van mentaliteitsklassen die de kastegrenzen overschrijden, 
of zelfs van kastegebonden mentaliteitsklassen mede wordt belemmerd door de belangen­
tegenstellingen en de kleine maar zeer reële inkomensverschillen binnen de categorie leden van 
hoge kasten die tot lagere (toestands-) klassen behoren, en binnen de lagere klassen van het 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 2 49 



NOTEN HOOFDSTUK 7 

dorp als geheel. Deze lagere toestandsklassen bestaan uit: kleine boeren/landarbeiders, op­
zichters in de landbouw (met vaak nog wat eigen land), landloze landarbeiders, arbeiders in 
diverse katoenfabrieken, elektrotechnische industrieën en in de metaalnijverheid, al of niet in 
vaste dienst en met verschillende beroepen in die fabrieken, om nog maar te zwijgen van arme 
priesters, goudsmeden, grofsmeden, enz. Economische diversificatie betekent hier dat de toe­
standsklassen minder homogeen worden naar beroep, inkomen en belangen. 
8. Vergelijk BECK, 1972:138 en 139. 
9. In 1968 sprak ik ten aanzien van de Cakkiliyar reeds van ' . . . a subculture in which senti­
ments of subjection and fatalism seriously inhibit initiatives and perseverance, while a certain 
unconcern is perhaps a concomitant of this.' Zie DEN OUDEN, 1968: 34. 
10. Vergelijk EPSTEIN, 1962/1967: 308 en 309 (de weigering van Untouchables in Dalena om 
zonder betaling bepaalde rituele functies te vervullen). 
11. In vergelijking met de Paraiyar noemt BRENDA BECK de Mätäri (1972: 139): ' . . . less ener­
getic, less optimistic, and less confident, in the struggle to raise their own position in relation to 
others in the same locality'. 
12. Vergelijk D E N OUDEN, 1968: 34. 
13. Vergelijk DEN OUDEN, 1970 (c) : 28 en 29 ; en 1971 (no. 25) : 39 en 41 ('Enkele problemen bij 
de hulpverlening aan Onaanraakbaren'). Vooral de passage (1971: 39 en 41): 'Het is niet een­
voudig aan te geven op welke wijze de werkelijk armen en vertrapten dan wel bereikt zouden 
kunnen worden. Gezien de wijze waarop er wordt geknoeid met de opgave van inkomens, üjkt 
het mij niet juist een 'modern' inkomenscriterium aan te leggen bij de hulpverlening. De over­
heid zal op de een of andere wijze een tweedeling tot stand moeten brengen binnen de categorie 
der Scheduled Castes, waarbij de meer en minder ontwikkelden van elkaar gescheiden worden. 
Vanuit de categorie der meer ontwikkelde Scheduled Castes zal men dan regelmatig een aantal 
kasten moeten overhevelen naar de categorie Other Backward Classes waarbinnen de hulp­
verlening meer op inkomensbasis geschiedt. Ik betwijfel of deze aanbeveling uitvoerbaar is en, 
als dat wel zo zou zijn, of zij op rechtvaardige wijze in praktijk kan worden gebracht.' 
14. NEALE, 1972: passim. Ik stip enkele punten uit dit artikel aan. 

Walter C. Neale acht de Harijans in twee opzichten marginaal (57 en 60) : zij zijn in sociaal 
opzicht marginaal in de ogen der niet-Harijans en worden het ook economisch als door toe­
nemende bevolkingsdruk de marginale produktiviteit van de arbeid afneemt. De marginale Pro­
duktivität (58) is de waarde die de extra arbeid aan het totale produkt toevoegt. Bij deze eco­
nomische marginaliteit dient men er rekening mee te houden (59), dat bij het in dienst nemen 
van arbeiders de leden van de eigen (hogere) kasten het eerst in aanmerking komen voor de 
open plaatsen en dat men Harijans zal ontslaan in geval van werkloosheid onder familieleden. 
Neale meent (64) dat er thans nog min of meer sprake is van een 'institutioneel arbeidsloon' 
(loon dat niet strikt tot stand komt op basis van vraag en arbeid, maar waarin ook sociale en 
politieke factoren meetellen) dat samenhangt met een systeem waardoor produktie wordt ge­
spreid over alle plattelandsbewoners. Gelet op het model van Georgescu-Roegen (63 : in de 
arme en overbevolkte landen biedt men de 'sub-marginale' arbeiders die minder dan hun in­
komen produceren toch een bestaansminimum) stelt Neale (64) dat de Harijans ' . . . , as the 
"first to go" when the marginal product of labor falls (or has fallen) below the wage rate, will 
suffer from the commercialization of Indian agriculture combined with the decline mjajman -
kamin, patron - client ties - . . . ' . Hij merkt echter op dat (64) : 'Were the "institutional" support 
which they now receive to disappear, one doubts that they would continue to remain politically 
quiescent - although, of course, their first or even ultimate response may not fit within the 
constitutional framework.' 

Zie voor de opvattingen van N . Georgescu-Roegen diens publicatie Economie Theory and 
Agrarian Economics. Oxford Economie Papers (new series) 12 (1): 1-40. 

Ook ik meen dat een toenemend economisch 'rationeel' gedrag van boeren (en van werk­
gevers in het algemeen) een grote bedreiging vormt voor de arbeiders en in het bijzonder voor 
de arbeiders van lage kaste. Het gedrag der grotere boeren is begrijpelijk, immers zij ontvangen 
van buiten af prijssignalen waarop zij reageren. Als de Indiase overheid nu bijvoorbeeld het 

250 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



NOTEN HOOFDSTUK 7 

gebruik van landbouwmachines propageert door middel van subsidies, dan treden er gemakke­
lijk prijsdistorsies op : de relatief schaarse factor kapitaal wordt via nationaal-economische 
maatregelen bevoordeeld ten opzichte van de ruim aanwezige factor arbeid. In het huidige 
politiek-economische systeem van India wordt (gezien de bevolkingsgroei) onvoldoende nieu­
we werkgelegenheid gecreëerd, terwijl in een aantal sectoren de bestaande werkgelegenheid 
wordt bedreigd. Men tracht in India alle mensen in leven te houden, zonder in staat te zijn het 
aanwezige enorme arbeidspotentieel te gebruiken voor het uitvoeren van werken die de wel­
vaart van mensen en land kunnen verhogen. Het benutten van dit arbeidsreservoir lijkt mij één 
van de belangrijkste voorwaarden voor het tegengaan van een verslechterende economische 
situatie van het gros der bevolking en van politiek-economische afhankelijkheid van het bui­
tenland. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 251 



GLOSSARIUM 

In het glossarium zijn geen kastenamen opgenomen; de lezer vindt een groot aantal van 
deze namen in paragraaf 3.2, tabel 5. Evenmin vermeld zijn de namen van landbouwgewas­
sen (zie blz. 15 en 16), verwantschapstermen (zie blz. 199) en de namen van tempels/god­
heden (zie blz. 95 en 96). 

De aanduiding Hi. achter een woordt geeft aan dat woord en schrijfwijze afkomstig zijn 
uit het Hindi, Ta. een Tamil woord (slechts gebruikt om de Tamil vorm van woorden uit 
andere talen aan te geven) en Tel. een Telugu woord. Vele woorden zijn weergegeven zoals 
zij voorkomen in het regionale Tamil dialect gesproken in en rond Irupatur. 

Äcän kulam 

Adi Dravida 

Aippaci 
Äni 
Anna 

Äti 
Atimai 
Ätmanäni 

Ävani 
Avarna (Hi.) 

Cakkiliyarukku-p-
pampal vantäppale 

Caläkai 
Cämi 
Cankam 
Cappal (Hi.) 
Cappi 

Carkarai Mandradiyär, 
of Carkarai Manratiyär 
Cäti 

Cêri 
Chilly 

Het irrigatiemeer tussen Irupatur, Nesavur en 
Adutur. 
Ta.: Äti Tirävitar. Letterlijk: de autochtone Dravi-
dische bevolking. De term wordt thans vrijwel uit­
sluitend gebruikt voor de Paraiyar kaste. 
Tamil maand: 16 oktober-14 november. 
Tamil maand: 16 juni-14 juli. 
Ta. : anä. Oude munteenheid. Vier anna = Rs. 0,25. 
Anna is de aanspreekterm voor een oudere broer. 
Tamil maand: 15 juli-15 augustus. 
Slaaf 
Heilige. Term gebruikt voor de Kavuntar heilige 
vrouw in Irupatur. 
Tamil maand: 16 augustus-14 september. 
Buiten de vier varna's staande kasten. Ook wel Panca-
mar, vijfde varna. Term voor Onaanraakbaren. 
'Als het komen van de oogst naar de Cakkiliyar'. 
Spreekwoord gebruikt om de toestand weer te geven 
van een 'gewone' man die iets buitengewoons heeft 
gekregen (en het verkwist). 
Inhoudsmaat voor granen. 30 vallam, 120 liter. 
Godheid. Eveneens zeer respectvolle aanspreektitel. 
Religieus centrum. Zie ook matam en choultry. 
Open schoeisel, soort sandaal. 
Spel waarbij steentjes in bepaalde op de grond aange­
geven vakken moeten worden gegooid. Meestal ge­
speeld met geldinzetten. 
Hoge regionale kasteleider der Vellâla Kavuntar. 

Kaste. In deze studie meestal de kleinste endogame 
eenheid. 
Wijk van een lagere kaste, achterbuurt. 
Ta. : milakày. Soort rode peper. 

252 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Chit (Hi.) fund 
Choultry 
Cilai 
Cinna Pannäti 

Cittirai 
Devendrakulamatam 

Dhoti (Hi.) 
Dipävali 
Dravida Munnetra 
Kazhagam 
Dwija (Hi.) kasten 

Edappuchei (Tel.) 

Ghi (Hi). 
Gotram (Hi.) 

Gram (Eng.) 
Gräm Sêvak 

Guru (Hi.) 
Harijan (Hi.) 

Iddali 
Ilantäri 
Itankai 
Itatu kai 
Jäti (Hi.) 
Jajmani (Hi.) 

Kaccâ (Hi.) 
Kälpati, of kärpati 
Kampam 

Kannada 
Karnam 

Roulerende crediet-associatie. 
Zie cankam. 
Godenbeeld. 
Eén van de drie lokale traditionele leiders der Pallar 
kastegroep. 
De eerste maand van het Tamil jaar: 14 april-14 mei. 
Cankam-gebouw van de Pannäti of Pallar in de stad 
Perur. 
Omslagrok voor mannen. 
Het Hindoe herfstfeest in oktober. 
Literair: Tirävita Munnërra Kalakam. Politieke par­
tij in Tamilnad. 'Dravidische Progressieve Partij'. 
Twee-maal geborenen. De kasten behorende tot de 
drie hoogste varna's. 
Cakkiliyar Telugu term voor de Linkerhand afdeling 
der kasten. 
Geklaarde boter. 
Exogame unilaterale verwantengroep. Patrilineage. 
Ook : kula, kulam en küttam. 
Peulvruchten. 
Functionaris van de Panchäyat Union werkend op 
dorpsniveau, voornamelijk landbouwvoorlichter. 
Gräm Sevikä zijn de vrouwelijke functionarissen 
werkend op lokaal niveau. 
Geestelijk leider, leermeester. 
Door Mahatma Gandhi gebruikte term voor de On-
aanraakbaren. 'Gods volk'. 
Gestoomd rijstmeel gerecht. (Kannada woord) 
Een lokale kasteleider. 
Linkerhandafdeling van de Zuidindiase kasten. 
Zie itankai. 
Zie câti. 
Een netwerk van uitwisseling tussen de verschillende 
lokale kasten, waaraan naast economische ook so­
ciale, religieuze en politieke facetten zijn te onder­
kennen. 
Voedsel gekookt met water en/of zout. 
| liter, £ 'measure'. 
Driepoot. Stam met korte takken die een driepoot 
vormen waarin de püvötu, vuurpot, wordt geplaatst 
bij tempelfeesten. 
Dravidische taal, vooral in de Mysore gebieden. 
Ta. : karanam. Dorpsaccountant belast met de regis-
stratie van grondrechten en de inning van grondbe­
lasting. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 253 



Kärttikai 
Kavalam etutal 

Khädi (Hi.) 
Köil 
Köl-ati mall-ati 

Kompu 
Köti 
Kövai 
Kshatriya 
Kudichei (Tel.) 

Kula-teyvam 
Kulam 
Kulam 
Kulam pillai 

Kummi 
Kurram 
Kurukkal Aiyar 
Küttam 
Kuttam 
Kuttai 
Mäci 
Malai cöru 

Malayalam 

Maniyam 
Mäppillai 

Märkali 
Maru piravi 
Matam 
Mattalam 

Mättupponkal 
Maturai Viran 

Mävilakku 

254 

Tamil maand: 15 november-15 december. 
'Een mondvol nemen'. Ritueel bij lokale PerumäJ 
(Vishnu) tempels waarbij de in 'trance' geraakte 
priester voedsel in zijn mond neemt en uitspuugt in 
de handen der omstanders die dit godenvoedsel nut­
tigen. 
In huisnijverheid geweven katoenen stoffen. 
Tempel. 
Letterlijk: 'Slaan met een stok en vechten'. Slaan met 
bezem en cappal; ritueel sterk verontreinigend. 
Ééntonige hoorn, geblazen door Paraiyar. 
Nieuw kleed, b.v. om te spreiden over een gestorvene. 
Tamil naam voor Coimbatore. 
De tweede varna der Krijgslieden. 
De Cakkiliyar Telugu term voor de Rechterhand­
afdeling der Zuidindiase kasten. 
Kastegodheid. 
(HL : Kula) Kaste, familie, geslacht, stam. 
Irrigatiemeer, vijver. 
Kastekinderen, beschermelingen. Een als asymme­
trisch ervaren traditionele relatie tussen twee kasten. 
Snelle reidans uitgevoerd door mannen. 
Kwaad, zonde. Zie tltu. 
In deze studie een guru der Pallar. 
Kaste, genootschap, verbond. 
Irrigatiemeer, vijver. 
Klein irrigatiemeer. 
Tamil maand: 15 februari-13 maart. 
'Regen-rijst'. Regen voedsel ; offerritueel ter bespoedi­
ging van de komst der regens. 
Dravidische taal die vooral gesproken wordt in de staat 
Kerala. Ook aanduiding voor een persoon komende 
uit de gebieden (Malayali). 
Zie munsiff. 
Schoonzoon. In andere context ook 'echtgenoot'. 
Malayalam: mäpillä. 
Tamil maand: 16 december-14 januari. 
'Andere geboorte', reïncarnatie. 
Zie cankam. 
Grote aan beide zijden bespeelde trommel, gebruikt 
door Paraiyar. 
Ponkal voor het vee. 
Mytische held van vooral de Soyadu-, Suya-, Päntiya-, 
of Madurai Mätäri (Cakkiliyar). 
Lekkernij bestaande uit rijstemeel met ongeraffineerde 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Mëlam 
Mirasdar Kavuntar 
Moy 

Munsiff (dorps-) 

Müppattukkärar 
Murutan 
Muttai 
Nancai 
Nättu Pannäti 
Nim boom/bladeren 

NIrammanai 

Ötumpillai 

Paisä (Hi.) 
Pakatai 
Pakkâ (Hi.) 
Pallan ôttukku nel 
velanjapalë 

Panakkärar 
Panchäyat (Hi.) 

Panchâyat President 

Panchäyat Union 

bruine suiker; in het midden wordt in een kuiltje ghi 
gebrand. Bij de Engelse vertaling wordt vaak kortweg 
gesproken van 'lamp'. Deze lekkernij is zeer geliefd 
bij god Pillaiyär (Ganesh) Ook: mävu vellam. 
Zie vâttiyam. 
Een kasteleider der Velläla Kavuntar. Ook: ilantäri. 
Geldschenking ter gelegenheid van familieceremo-
niën die, bij vergelijkbare ceremoniën, eventueel ver­
hoogd terugbetaald moet worden. 
Districtfunctionaris op lokaal niveau, dorpshoofd, 
vooral belast met politionele taken en de bevolkings­
registratie. 
Traditionele lokale leider der Kanniyâla Kavuntar. 
Knecht voor de 'vuile werkjes', handlanger. 
24 vallam, 96 liter. 
Land geïrrigeerd vanuit meren, rivieren of kanalen. 
Een hoge regionale kasteleider der Pallar. 
Soort boom: Azadirachta Indica. Takken en bladeren 
worden gebruikt voor rituele reiniging. 
Het brengen van het beeld van een godin naar water 
om te baden. Eveneens ritueel waarin men het draag-
beeld van de godheid rond de tempel voert. 
'Loopjongen'. Boodschapper der Paljar voor het bij­
eenroepen van een kastepanchäyat die meerdere dor­
pen omvat. 
1/100 Rupee. 
Een traditionele lokale leider der Cakkiliyar. 
Voedsel gekookt in ghï. 
(Literair: Pallan vïttirku nel vilainta pöl) 'Als het 
groeien van de paddy voor het huis van de Pallar'. 
Spreekwoord door sommige groepen gebruikt om de 
nutteloosheid uit te drukken van een bepaald ding 
voor iemand die het al heeft. 
De Kavuntar van Irupatur geven echter een geheel 
andere uitleg aan dit gezegde: 'Zo zorgeloos als de 
Pallan' (zij verkwisten de op hun velden geoogste 
granen). De Kavuntar wijzen hierbij op het landver­
lies van de Pallar in Irupatur als gevolg van verschul-
ding. 
Traditionele lokale kasteleider der Paraiyar. 
'Vijfschaar'. Bestuursraad, vaak met gerechtelijke 

. bevoegdheden. 
In deze studie de gekozen voorzitter van de officiële 
dorpspanchâyat. 
Voorheen Development Block. Een bestuurslichaam 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 255 



Pankuni 

Pannaiyäl 
Pantal 

Pattakkar, of 
pattakkärar 

Pattrai 
Periya Kavuntar 

Periya Pannâti 

Periyatanakkärar 

Periyatanam 
Pilavahka 
Pirivu 

Pohkal 

Poramboke 

Prasad Socialist Party 
Pücäri 
Pûjâ (Hi.) 
Puncai 
Pünül 
Purattäci 
Püri (Hi.) 

Püvötu 

Räki 
Seth (Hi.) 

Shudra 

dat een aantal dorpspanchäyats overkoepelt en dat 
grote bevoegdheden heeft op het gebied van ontwik­
kelingsplanning en uitvoering, onderwijs, enz. 
De laatste maand van het Tamil jaar: 14 maart-13 
april. 
Landarbeider in vaste dienst, vooral betaald in natura. 
Overdekt terrein, b.v. vóór de tempelveranda. Een 
zonnewering van matten. 
'Een man die een titel heeft'. Kasteleider, bevoegd 
tot het uitvoeren van het tïrttam ritueel (reiniging 
door het sprenkelen van water). 
Cakkiliyar term voor 'wijk' binnen hun cêri. 
In het algemeen 'belangrijke Kavuntar'. Ook meer 
specifiek gebruikt voor de gotram-leiders der Velläla 
Kavuntar. 
Eén van de drie traditionele leiders der lokale Paljar 
kastegroep. 
Zie panakkärar. Ik hoorde deze titel ook bij de Van-
nâr. 
Zie panakkärar. 
Het Tamil jaar 1967-1968. 
Endogame sectie van een kaste. In deze studie meestal 
aangeduid met 'kaste'. 
Hindoe feest in januari. Eveneens ritueel waarbij 
rijst wordt gekookt en waarbij de zijde waar het wa­
ter het eerst over de pot kookt een voorspelling in­
houdt. 
Ta. : purampökku. 'Niet bebouwd land' bestemd voor 
openbare doeleinden. Land in eigendom van de over­
heid. 
Politieke partij (P.S.P.). 
Hi. : püjarï. Priester. 
Eredienst voor een godheid. 
Niet geïrrigeerd land. 
Heilig koord over schouder en borst gedragen. 
Tamil maand: 15 september-15 oktober. 
Offervoedsel van gekookte rijst. Eveneens kleine pan-
nekoek bereid van meel en water; ongezuurd brood. 
Vuurpot gebruikt bij tempelfeesten, geplaatst in de 
kampam. 
Rijstwijn. Eveneens gierstsoort. 
Iemand uit het Noorden. Letterlijk: koopman, of 
bankier. 
De vierde varna van lagere handwerkslieden, dienst­
verleners en kleinere boeren. 

256 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



Tai 
Talaiyäri 
Talai viti 
Täli 
Tälük(ä) 
Tämbülam 
Tamil 

Tantal 

Tappattai (Tel.) 
Taravarta Kavuntar 
Täsan 

Telugu 

Tintä 
Tintämai 
Tirttam 
Titu 
Tittu 
Töcai 

Toddy 
Toranam 

Totäta cätikal 
Töttam 

Tutumpu 
Tulasi (HL) 
Turai 

Turmeric 
Uppumä 
Ur 
Urkattuppätu 

TJr Kavuntar 

Tamil maand: 15 januari-14 februari. 
Zie tantal. 
Noodlot. 
Huwelijks-halssnoer. 
Onderafdeling van een district. 
Zie vettala päkku. 
Dravidische taal vooral gesproken in de staat Madras 
(sinds 1967 Tamil Nädu of Tamilnad). 
Laagste overheidsambtenaar in staatsdienst, in de 
dorpen belast met de assistentie van de dorpsaccoun­
tant (karnam) en van de dorpsmunsiff. 
Kleine platte trommel gebruikt door Cakkiliyar. 
De lokale gotram-hoofden der Velläla Kavuntar. 
Hi. : däsa. Man die de Vishnu tekens op zijn lichaam 
draagt en de schelp (conch) blaast bij rituelen; half­
priester. 
Dravidische taal, vooral gesproken in de staat Andhra 
Pradesh. 
Onaanraakbaar. 
Onaanraakbaarheid. 
HL: tirtha. Geheiligd water, 'wijwater'. 
Kwaad, zonde. 
Rituele onreinheid. 
Kannada: döse. Soort pannekoek waarin groenten 
en kruiden zijn gerold. 
Palmwijn. 
Versierde paal, opgesteld tijdens tempelfeesten (en 
verkiezingen). 
Kasten van Onaanraakbaren; term voor lage kasten. 
Land geïrrigeerd vanuit waterputten. Ook naam voor 
wijk in dorp, maar dan voorafgegaan door kaste-
naam (b.v. Kanniyäla töttam). 
Trommel gebruikt door Paraiyar. 
Basilicum (kruid). 
Heer. Titel in Irupatur uitsluitend door de Cakkiliyar 
gebruikt voor de velläkärar, 'de blanke', d.w.z. de 
onderzoeker en auteur van dit boek. 
Geelwortel (Curcuma longa). 
Gemalen tarwe, gekookt met specerijen. 
Dorp, nederzetting. 
Een handeling die door (de kastegroep van) het dorp 
als slecht wordt beschouwd. 
Hoofd der Velläla Kavuntar in het dorp. Waar de 
Kavuntar de dominante kaste vormen eveneens het 
traditionele dorpshoofd. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 257 



TJr küttam 

Ur potuküttam 
Vaikäci 
Vaishya 
Vakuppu 
Valankai 
Valatu kai 
Valavu 
Valayakkära Cettiyär 
Vallam 
Vamicam 

Varna (Hi.) 

Vättiyam 

Vättiyär 
Venkala tutumpu 

Vettala pitital 

Vettala päkku 

Volksvergadering van het dorp waaraan de volwassen 
mannen van de dominante kaste deelnemen. 
Zie ür küttam (potu = publiek). 
Tamil maand: 15 mei-15 juni. 
De derde varna. Handelaars. 
Groep, klasse, kaste. 
Rechterhand afdeling van de Zuidindiase kasten. 
Zie valankai. 
Wijk in een nederzetting. 
Kaste-pattakkärar der Kuravar. 
Inhoudsmaat van 4 liter. 
Hi. : vamsa. Endogame sectie van een kaste. In deze 
studie meestal aangeduid met 'kaste'. 
Eén van de vier hoofdcategorieën waarin de kasten 
(jâtis), al of niet met uitzondering van de lage kasten, 
worden ondergebracht. Deze vier zijn in volgorde 
Brahmanen, Kshatriya, Vaishya, Shudra. 
'Muziekinstrument'. Orkestje voor het spelen van 
Karnatische muziek. 
Onderwijzer. 
Langwerpige trommel, tussen de benen geklemd aan 
één zijde bespeeld. Gebruikt door Cakkiliyar. 
Het nemen van betels (sirih-pruim). Ritueel bij een 
Cakkiliyar huwelijk. 
Sirih-pruim. Zie tämbülam. (Verrilai, of vettala = 
betel; päkku = arecanoot) 

258 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



LIJST VAN IN DEEL I VERMELDE LITERATUUR 

AiYANGAR, M. S. Tatnil Studies or Essays on the history of the Tamil people, language, religion 
and literature. Madras, 1914. 

AMBEDKAR, B. R. The Untouchables. Who were they and why they became untouchables? New 
Delhi, 1948. 

AROKIASWAMI, M. The Kongu Country, being the history of the modern districts of Coimba-
tore and Salem form the earliest times to the coming of the British. University of Madras, 
1956. 

BAILEY, F. G. Gaste and the Economic Frontier. A village in highland Orissa. Manchester 
University Press, 1957/1967. 

BAILEY, F. G. For a Sociology of India? In: Contributions to Indian Sociology, no. Ill (1959). 
BAILEY, F. G. 'Tribe' and 'Caste' in India. In: Contributions to Indian Sociology, no. V (1961). 
BAILEY, F. G. Closed Social Stratification in India. In: Archives Européennes de Sociologie, 

tome IV, no. 1(1963). 
BAILEY, F. G. The Peasant View of the Bad Life (1966). In: T. Shanin (Ed.): Peasants and 

Peasant Societies. Penguin Modern Sociology Readings (1971). 
BAILEY, F. G. Gifts and Poison. The Politics of Reputation. Oxford, Basil Blackwell, 1971. 
BAKS, C. Afschaffing van Pacht. Een onderzoek naar de sociale gevolgen van de afschaffing van 

pacht in twee dorpen van Zuid-Gujerat, India. Antropologisch-Sociologisch Centrum van 
de Universiteit van Amsterdam, 1969. 

BALIGA, B. S. Zie Coimbatore Gazetteer (1966). 
BARTH, F. The System of Social Stratification in Swat, North Pakistan. In: E. R. Leach (Ed.): 

Aspects of Caste in South India, Ceylon and North-West Pakistan. Cambridge University 
Press, 1960. 

BECK, B. E. F. The Right-Left Division of South Indian Society. In: The Journal of Asian 
Studies, 29, no. 4 (1970). 

BECK, B. E. F. Peasant Society in Konku. A Study of Right and Left Subcastes in South India. 
Vancouver, University of British Columbia Press, 1972. 

BERREMAN, G. D. Hindus of the Himalayas. Berkeley en Los Angeles, University of Califor­
nia Press, 1963. 

BERREMAN, G. D. Stratification, Pluralism and Interaction: A Comparative Analysis of Caste. 
In: A. de Reuck en J. Knight (Eds.): Caste and Race. London, J. & A. Churchill Ltd., 
1967. 

BÉTEILLE, A. Caste, Class and Power. Changing Patterns of Stratification in a Tanjore Village. 
Berkeley en Los Angeles, University of California Press, 1965. 

BÉTEILLE, A. The Politics of Non-Antagonistic Strata. In: Contributions to Indian Sociology, 
N.S.,no.III(1969). 

BÉTEILLE, A. Pollution and Poverty. In: J. M. Mahar (Ed.): The Untouchables in Contem­
porary India. Tucson, The University of Arizona Press, 1972. 

BOSE, N. K. Report of the Commissioner for Scheduled Castes and Scheduled Tribes for the 
year 1969-70. Delhi, Government of India Press, 1970. 

BREMAN, J. C. Meester en Knecht. Een onderzoek naar de veranderingen in de betrekkingen 
tussen landheren en landarbeiders in Zuid-Gujarat, India. Antropologisch-Sociologisch 
Centrum van de Universiteit van Amsterdam, 1970. 

BRIGGS, G. W. The Chamärs. Calcutta, Association Press, 1920. 
BRIGGS, G. W. The Doms and their Near Relations. Mysore, The Wesley Press, 1953 (?). 
CENSUS OF INDIA 1961. Volume IX. Madras. Part V-A (i). Scheduled Castes and Tribes (Re­

port and Tables). Superintendent P.K. Nambiar. Madras, 1964a. 
CENSUS OF INDIA 1961. Volume IX. Madras. Part IX. Atlas of the Madras State. Superinten­

dent P.K. Nambiar. Madras, 1964b. 
CENSUS OF INDIA 1961. Volume IX - Madras. Part X-i. Volume I. District Census Handbook 

Coimbatore. Superintendent P.K. Nambiar. Madras, 1964c. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 259 



CENSUS OF INDIA 1961. Volume IX - Madras. Part X-i. Volume II. District Census Handbook 
Coimbatore. Superintendent P.K. Nambiar. Madras, 1964d. 

CENSUS OF INDIA 1961. Volume IX. Part VI. Village Survey Monographs 23. Nellithorai. Veld­
werkdoor: S. M. Prabhakaran. Madras, 1965. 

CHANDRA, P. Hindu Social Organisation in Village Majra. In: Eastern Anthropologist. Vol. 
XI, no. 3 en 4 (1958). 

CHETTIAR, C M. R. Social Legislation in Ancient South India. In: Quarterly Journal of the 
Mythic Society. Vol. XXI, no. 4 (?). 

COHN, B. S. The Changing Status of a Depressed Caste. In: McKim Marriott (Ed.): Village 
India. The University of Chicago Press, 1955. 

COHN, B. S. India: The Social Anthropology of a Civilization. Englewood Cliffs (New Jersey), 
Prentice-Hall, 1971. 

COIMBATORE GAZETTEER. Madras District Gazetteers. Coimbatore. Door : B.S. Baliga. Govern­
ment of Madras, 1966. 

DAHRENDORF, R. Soziale Klassen und Klassenkonflikt in der Industriellen Gesellschaft. Stutt­
gart, Ferdinand Enke Verlag, 1957. 

DUBE, S. C. Ranking of Castes in Telangana Villages. In: Eastern Anthropologist, Volume 
VIII, no. 3 en4 (1954-1955). 

DUBE, S. C. A Deccan Village. In: M. N. Srinivas (Ed.): India's Villages. Bombay, Asia 
Publishing House, 1955/1960. 

DUBE, S. C. Indian Village. London, Routledge and Kegan Paul Ltd., 1955/1956. 
DUMONT, L. For a Sociology of India: a Rejoinder to Dr. Bailey. In: Contributions to Indian 

Sociology, no. IV (1960). 
DUMONT, L. Caste : A Phenomenon of Social Structure or an Aspect of Indian Culture? In : A. 

de Reuck en J. Knight : Caste and Race. London, J. & A. Churchill Ltd., 1967. 
DUYKER, H. C. J., enz. Leerboek der Psychologie. Groningen, J. B. Wolters, 1958. 
EPSTEIN, T. S. Economic Development and Social Change in South India. Manchester, The 

University Press, 1962/1967. 
EPSTEIN, T. S. South India; yesterday, today and tomorrow. Mysore villages revisited. London. 

Macmillan, 1973. 
FOSTER, G. M. The Anatomy of Envy. A Study of Symbolic Behavior. In : Current Anthropo­

logy, April 1972. 
GALANTER, M. Changing Legal Conceptions of Caste. In: M. Singer en B. S. Cohn: Structure 

and Change in Indian Society. Chicago, Aldine Publishing Company, 1968 (reeds gepubli­
ceerd in 1966). 

GAZETTEER OF SOUTHERN INDIA enz. A Gazetteer of Southern India with The Tenasserim Pro­
vinces and Singapore. Madras, Pharooh and Co., Athenaeum Press, 1855. 

GEERTZ, C. The Religion of Java. New York, Free Press of Glencoe, 1960. 
GERTH, H. H. and WRIGHT MILLS, C. From Max Weber: Essays in Sociology. New York, 

Oxford University Press, 1958. 
GOUGH, E. K. Caste in a Tanjore Village. In: E. R. Leach (Ed.): Aspects of Caste in South 

India, Ceylon and North-West Pakistan. Cambridge University Press, 1960. 
GHURYE, G. S. Caste, Class and Occupation. Bombay, Popular Book Depot, 1932/1961. 
GULIK, R. VAN. Moord in Canton. Een rechter Tie roman. 's-Gravenhage, W. van Hoeve, 

vierde druk (1964/?). 
HARDGRAVE, R. L. The Nadars of Tamilnad. The Political Culture of a Community in Change. 

Berkeley enz., University of California Press, 1969. 
HARPER, E. B. A Comparative Analysis of Caste: The United States and India. In: M. Singer 

en B. S. Cohn (Eds.): Structure and Change in Indian Society. Chicago, Aldine Publishing 
Company, 1968. 

HEESTERMAN, J. C. India and the Inner Conflict of Tradition. In: Daedalus, Journal of the 
American Academy of Arts and Sciences, 102, no. 1 (1973). 

HOLLANDER, A. N. J. DEN. De Sociale Structuren in het Zuiden van de Verenigde Staten. In: 
A. N. J. den Hollander, O. D. van den Muijzenberg, enz:. De Plurale Samenleving. Begrip 
zonder Toekomst? Meppel, J. A. Boom en Zoon, 1966. 

260 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



HOMMES, E. W. Over de Evaluatie van Plattelandsplanning in India. Antropologisch-Sociolo-
gisch Centrum van de Universiteit van Amsterdam, 1970. 

HUTTON, J. H. Caste in India. Its Nature, Function, and Origins. Oxford University Press, 
1946/1961. 

ISAACS, R. India's Ex-Untouchables. New York, The John Day Company, 1965. 
JANARTHANAN, P. V. Caste System in Pongalur Village. P.S.G. School of Social Work te 

Peelamedu, 1960. Niet gepubliceerde M. A. thesis. 
JAY, R. R. Javanese Villagers. Social Relations in Rural Modjokuto. Cambridge, Massachu­

setts, The MIT Press, 1969. 
JONGE, H. DE en WIELENGA, G. Statistische Methoden in de Psychologie. Deel I. Groningen, 

J .B.Wolters, 1953. 
JOZUA. Uit de Nieuwe Vertaling van de Bijbel. Nederlandsch Bijbelgenootschap, 1954. 
KAR VE, I. Hindu Society: An Interpretation. Poona, Deccan College, 1961. 
KRISHNASWAMY AYYAR, K. N . Statistical Appendix and Supplement to The Revised District 

Manual (1898) for Coimbatore District. 1933. 
KUMAR, D . Land and Caste in South India. Agricultural Labour in Madras Presidency in the 

Nineteenth Century. Cambridge University Press, 1965. 
LEACH, E. R. Caste, Class and Slavery: The Taxonomie Problem. In : A. de Reuck en J. 

Knight (Eds.) : Caste and Race. London, J. & A. Churchill, 1967. 
LIER, R. A. J. VAN. Samenleving in een Grensgebied. Een sociaal-historische studie van Suri­

name. Deventer, Van Loghum Slaterus, 1949/1971. 
LOKUR, B. N . The Report of the Advisory Committee on the Revision of the Lists of Scheduled 

Castes and Scheduled Tribes. Delhi, Government of India Press, 1965. 
MAJUMDAR, D . N . Caste and Communication in an Indian Village. Bombay enz., Asia Pub­

lishing House, 1958. 
MALINOWSKI, B. Crime and Custom in Savage Society. London, Routledge & Kegan Paul 

Ltd., 1926/1951. 
MANDELBAUM, D. G. Family, Jâti, Village. In: M. Singer en B. S. Cohn (Eds.): Structure and 

Change in Indian Society. Chicago, Aldine Publishing Company, 1968. 
MARRIOTT, M C K I M . Little Communities in an Indigenous Civilization. In: McKim Marriott 

(Ed.): Village India. Studies in the Little Community. The University of Chicago Press, 
1955. 

MARRIOTT, M C K I M . Social Structure and Change in a U.P. Village. In: M. N . Srinivas (Ed.): 
India's Villages. Bombay, Asia Publishing House, 1955/1960. 

MARRIOTT, M C K I M . Interactional and Attributional Theories of Caste Ranking. In: Man in 
India, volume 39, no. 2 (1959). 

MARRIOTT, M C K I M . Caste Ranking and Community Structure in Five Regions of India and 
Pakistan. Poona, Deccan College (Monograph Series 23), 1960. 

MARRIOTT, M C K I M . Caste Ranking and Food Transactions: A Matrix Analysis. In: M. Singer 
en B. S. Cohn (Eds.) : Structure and Change in Indian Society. Chicago, Aldine Publishing 
Company, 1968. 

MARSH, R. M. The Mandarins. The circulation of elites in China 1600-1900. The Free Press 
ofGlencoe, 1961. 

MAYER, A. C. Caste and Kinship in Central India. A Village and its Region. London, Rout-
ledge & Kegan Paul, 1960. 

MENCHER, J. P. Kerala and Madras : A Comparative Study of Ecology and Social Structure. 
In: Ethnology, volume V, no. 2 (1966). 

MENCHER, J. P. Continuity and Change in an Ex-Untouchable Community of South India. In: 
J. M. Mahar (Ed.): The Untouchables in Comtemporary India. Tucson, The University of 
Arizona Press, 1972. 

MENCHER, J. P. The Caste System Upside Down, or The Not-So-Mysterious East. In : Current 
Anthropology, volume 15, no. 4 (1974). 

NEALE, W. C. The Marginal Laborer and the Harijap in Rural India. In: J. M. Mahar (Ed.): 
The Untouchables in Contemporary India. Tucson, The University of Arizona Press, 1972. 

OPLER, M. en SINGH, R. D . The Division of Labor in an Indian Village. In: C. S. Coon (Ed.): 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 261 



A Reader in General Anthropology. London, Jonathan Cape, 1950. 
ORENSTEIN, H. Gaon. Conflict and Cohesion in an Indian Village. Princeton (New Jersey), 

Princeton University Press, 1965. 
OUDEN, J. H. B. DEN. De Positie van de Onaanraakbaren of 'Exterior Castes' op het 'Platte­

land' van India. Universiteit van Amsterdam (doctoraalscriptie), 1960. 
OUDEN, J. H. B. DEN. The Position of the Scheduled Castes in a Periurban Community of 

Tamilnadu, India. In: Report for the Year 1967 of the Netherlands Foundation for the 
Advancement of Tropical Research, 1968. 

OUDEN, J. H. B. DEN. The Komutti Chettiyar. Position and Change of Position of a Merchant 
Caste in a South-Indian Village. In: Tropical Man (Yearbook of the Anthropology De­
partment of the Royal Tropical Institute, Amsterdam,) volume 11-1969 (1970a). 

OUDEN, J. H. B. DEN. Bespreking van J. C. Breman: Meester en Knecht (1970). In: Interna­
tional Spectator, volume XXIV, no. 21 (1970b). 

OUDEN, J. H. B. DEN. Hulpverlening aan Onaanraakbaren. De overheidsmaatregelen ter verbe­
tering van de economische, politieke en sociale positie van India's Onaanraakbaren en het 
effect van deze maatregelen. Landbouwhogeschool, Afdeling Agrarische Sociologie en 
Sociografie van de Niet-Westerse Gebieden. Wageningen, 1970 (c) (gestencild). 

OUDEN. J. H. B. DEN. Hulpverlening aan Onaanraakbaren. Verbetering van de positie van de 
Outcastes. In : Intermediair, 7e jaargang, 1971, no. 24 en 25 (18 juni en 25 juni). 

OUDEN, J. H. B. DEN. C. A. Comment op J. P. Mencher: The Caste System Upside Down. In: 
Current Anthropology, volume 15, no. 4 (1974). 

PANDYA, B. V. Striving for Economic Equality. Bombay, Popular Book Depot, 1959. 
PEARSE, A. Metropolis and Peasant: The Expansion of the Urban-Industrial Complex and the 

Changing Rural Structure (1968). Herdrukt in: T. Shanin (Ed.): Peasants and Peasant 
Societies. Penguin Modern Sociology Readings, 1971. 

PILLAI, M. S. Caste Isoglosses in Kinship Terms. In: Anthropological Linguistics, volume 7, 
no. 3 (1965). 

PONS, V. The Community in Modern Society. In: P. Worsley enz.: Introducing Sociology. 
Penguin Books, 1970. 

REDDI, N. S. Community-Conflict among the Depressed Castes of Andhra. In: Man in India, 
volume XXX, no. 4 (1950). 

REDDY, N. S. The Role of Betels and Tobacco in the Life of the Lower Castes of Andhra. In: 
Eastern Anthropologist, volume X, no. 2 (1957). 

REUCK, A. DE, en KNIGHT, J. (Eds.). Caste and Race: Comparative Approaches. London, J. & 
A. Churchill Ltd., 1967. 

SANWAL, R. D. Changing Socio-Economic Relations between the Khasiya and Dom in rural 
Kumaon. Niet gepubliceerde paper voor de London School of Economics, 1963. 

SHAH, P. G. Social Mobility, Casteism and Untouchability. In: Report of the Seminar on 
Casteismand Removal of Untouchability. Delhi, 1955. 

SHRIKANT, L. M. Report of the Commissioner for Scheduled Castes and Scheduled Tribes for 
the year 1957-58. Delhi, Government of India Press, 1958. 

SINGH, M. The Depressed Classes. Their Economic and Social Condition. Bombay, 1947. 
SIVERTSEN, D. When Caste Barriers fall. A study of social and economic change in a South 

Indian village. New York, Humanities Press, 1963. 
SJOBERG, G. The Preindustrial City : Past and Present. The Free Press of Glencoe, 111., 1960. 
SONACHALAM, K. S. Land Reforms in Tamil Nadu. Evaluation of Implementation. New Delhi, 

Oxford and I B H Publishing Co., 1970. 
SRINIVAS, M. N. The Social System of a Mysore Village. In: McKim Marriott (Ed.): Village 

India. The University of Chicago Press, 1955 (a). 
SRINIVAS, M. N. Castes can they exist in the India of Tomorrow. In: Report of the Seminar on 

Casteism and Removal of Untouchability. Delhi, 1955 (b). 
SRINIVAS, M. N. Caste in Modern India and other Essays. London, Asia Publishing House, 

1962. 
SRINIVAS, M. N. Social Change in Modern India. Berkeley enz., University of California Press, 

1966. 

262 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



SRINIVAS, M. N. Mobility in the Caste System. In: M. Singer en B. S. Cohn (Eds.): Structure 
and Change in Indian Society. Chicago, Aldine Publishing Company, 1968. 

STEVENSON, H. N. C. Status Evaluation in the Hindu Caste System. In : The Journal of the 
Royal Anthropological Institute etc., volume 84, part I and II (1954). 

STEVENSON, S. Without the Pale. The Life Story of An Outcaste. Calcutta, Association Press, 
1930. 

THIRUVENKATACHARI, N. S. Keeranatham Village (Coimbatore District and Taluk). Village 
Surveys No. 58. Agricultural Economics Research Centre. University of Madras, 1964, 
(niet gepubliceerd). 

THURSTON, E. Castes and Tribes of Southern India. I l l - K. Madras, 1909. 
VRIES, T H . DE. Stiefmoeder Aarde. Amsterdam, De Arbeidspers, 1936/1968. 
WAGATSUMA, H. The Pariah Caste in Japan: History and Present Self-Image. In: A. de Reuck 

en J. Knight (Eds.) : Caste and Race. London, J. & A. Churchill Ltd., 1967. 
WASHBROOK, D. Country Politics: Madras 1880 to 1930. In: Modern Asian Studies, volume 7, 

no. 3 (1973). 
WERTHEIM, W. F . Het Rassenprobleem. De Ondergang van een Mythe. Den Haag, Albani, 

1949. 
WERTHEIM, W. F. Pluraliteit en eenheid van waarden. In: A. N. J. den Hollander, O. D . van 

den Muijzenberg enz.: De Plurale Samenleving. Begrip zonder Toekomst? Meppel, J. A. 
Boom en Zoon, 1966. 

WERTHEIM, W. F. Polarity and Equality in the Chinese Peoples' Communes. In: Revue des 
Pays de l'Est, no. 1-1974 (Editions de l'Université de Bruxelles). 

WOLF, E. R. Aspects of Group Relations in a Complex Society: Mexico (1956). Herdrukt in 
T. Shanin (Ed.): Peasants and Peasant Societies. Penguin Modem Sociology Readings, 
1971. 

WOLF, E. R. Peasants. Englewood Cliffs (New Jersey), Prentice Hall Inc., 1966. 
WOLF, E. R. On Peasant Rebellions (1969). Herdrukt in T. Shanin: Peasants and Peasant 

Societies. Penguin Modern Sociology Readings, 1971. 
WORSLEY, P. enz. Zie Pons, V., 1970. 
WHITEHEAD, H. The Village Gods of South India. Calcutta, 1916. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 263 



BIJLAGE A TOT EN MET F 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 265 



3 
T3 
d 

1 
u 
e 

T3 

o 
•s 
60 
Ui 
O 

^ Cd 

o N 
O 

T3 
C 
O 
1> 

•o 
tH o o 
•o 

> 
X 
> 

> 
R 
a 
K 
NH 

X 
HM 

X 

X 

X 
1—1 

JSO 
"o > 
h 
3 

'S 
a 3 
l * 

i—( 

M 
o 
*o 
o J3 

e 
c u 
a c cö 
E 
o •o 
e V 

.* b* 
V 

s 
c CS 

> M 

e 
V 
•u c 
•g <u 
a <u o 

KH 

> 
HH 

> 

> 

> HH 

HH 
HH 
HH 

h- l 
HH 

HH 

Ü 

( N ^ O i - i i—i T - i , - , , - , ^ . - H ( N 
CS ^ H i-H 

1-H VH | T-H 

I <o | ro 

» - H l - H | ^ -

5 ' -

I I I I I I I I I I I I I I I 

oo l I « I I I » 

| .H I « rt 

I I I -H I 

| ~H - H | W l 

I I I I I 

I « l o\ 

I I I *0 rt 

f - ^O ~H I >-l 

I rt I I | m 

I o\ l m | r-

i l l l l o 

I I I I I m 

266 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



A G C op 

I I S i l 
l l l l s l l l 
•g-Sfa S-8 8 .s 
C G 3 d a Ö *s .'S 

Ü 1 1 s 1 1 3 s 2 o « «g 

s s-g 43 s ̂ 4iL I 
.5 .S .S b t- > u ^ û ri " • • • • • ts u •* £ 3 3< 
L« h* t-i T3 G fc^ fc- £ ft 

3 2 3 ï s > o S c 2 

s: > > > ia I 
X X X X X X | 

Î 
t-i O 

I 
S Sb u S o "e 
g o § s g .S 
.3 

'a --a 

<̂  8 Ö 'S 

to g h O 

S s « s 
* a ^ *> 
S » 5 » 
S ""> S t» 
o O o 

-O U JO 
•a T) -a 

B 
t—< t -H S-i 

HH KH , , H H 0) 
HH HH I—I V L ** * " • ^ > 

> > > Û X X X X „ 

15 
,y 

1 -•a a •S3 

Ui 'î? 4) 

I s ? 
60 C- . _. 
CU C3 CS C 

de
r, d

 
de

r.
p 

na
tu

r 
sl

ie
de

 

' S S3 G ^ 
•ß £ ""' 0) 
ni ni ••= _5 

L
an

d;
 

L
an

d;
 

be
ta

a 
H

an
d 

BZ > 

G 
u 
•o 
3 o J3 

ft 

G 

t-l 

1 
J3 ^ 
s 
VI 

13 
XI 

G 

G 

<U 

I 
Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 267 



05 

268 

VO 
vo 
a\ 
*-* fcH 

£ 
§ 
-o 
.g 
to 
c 

<u 
c u •o 
3 
O 

J3 

Ui 
U 

^ u 
o 
N Ui 
U 
•a d o 
•o 
Ui 

o o •o 
d 
8 
3 

_M 
"3 
> 5 
'S a 
3 
u 
o. 
(-. o 
•o 
n> J3 
d 

d 
a> 
£ 
3 
O 
u 
> u 

•a e 
u 
^ 
u 
S 
d 
ca 
> M 
d 

o 
•o 
d 
e 0) 

a 
u 
o 
Ui 

m 

1 o 
(-

> 
X 

> 
X 

s 
X 

HH 

X 

X 

X 

X 
h-H 

B 
> 
hH 

> 

> 

> 

> 

H-1 
HH 

h-H 

h—1 

0) 
V) 
cö 
*4 

m ~* CN ^ r-- oo 

I I I I I I I I I I I I I I I I I l l I < N 

I -H rt 1 | | | I | 

I I I ! I I I I I I I I 0 \ 

I I I I ~ 

I O I I I 

I I I — I I 

I I I I I 

I I I I I I 

^ — m | | l l | | | l | < S 

I I I I I « I I I I 

I I I I I I 

I I I I I 

I I I I I I I I I I I I I 

I T f I I I 

I m I I I I I 

I I I I I I I 

I I I I I I I 

I I I I I I 

I I I I I I 

I I 1 I I 

I I I I I 

I I I I I I 

I I I I I I 

I I I I — — 

I « I I I 

I I I I I I v i 

I I I I I I I I I 

en
 

a K
av

un
t 

av
un

ta
r 

c. s-W 

B
ra

hm
a 

K
an

ni
yi

 
V

eH
äl

a 

'S 

•M' 

ö 
dl 

ff 
ca ** 

A
in

ût
tâ

 
C

ër
va

i 
U

pp
ili

y 
T

ot
tiy

a 

'il 
CO d 

•o /» 
- 2 o 

O u 

OO 
Irtï ^ 1"^ **. ^ 'r^. 4^> Ui La 

p. i<a ica 

•ca 
5 ca 

ö 
«* S S S g "S C- S 3 

si 
CL u 

ca ' T ca 
> . ça > 

S- >> ca 

e-S' '" 

C3 

Sa & SI 
.y 

S u u 3 2 5 i « « a u' m iS O ^ a a 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



o 
X l 
<ü 

fi» •o 
3 
O 

X 
u U 

g ° o XI * 
y o 

^ ° O 

2?'S 

_ : = . i 
S g l 
a1» s 
« C o 
ffi O 03 

I 

<D 
U 
in 
3 —. 

T3 - g 
G o 

11 
'S w 

ö fi 

n,
b.

v 
be

id
 i 

be
id

 i 

u u u 
*<< 

X X X X X 

, 1 5 1 1 1 

D, 
u 
o 

o 

> > Ö s 
•e s 
- S 

t*M O 

2-a §'i g ? 
.2? x ! o 
'S • 8 | 

3 23 (H > O 
, i - g O, J^ XI 

Ä S "R •* T3 -S 
e "* ° S3 r- u g S> -a s .So 
0 * vS-fa, > ^ g 
01 2 s | § £ g 

. <j <j J : 8 ~ «5 _ 
l ^ ^ - ä S * g" 
:> ,3 .2 £ > fi « ~ 

_ B o °° 
> > > > È X g £ 

M £ 
s '3 
.2 " " 

§ ö 

3 > 

S & 

s S 

s-s 
M S 
O .g 

31 
S'S 
<3 S ra (D °ä * * 

4> U 
_ .. ^ *C 

HH 3 > fi O 
fc-< ta-) * H H-1 I—I 0 0 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 269 



Bijlage C 

Beroepenindeling van werkende mannen behorende tot de Scheduled Castes in het dorp Irup-
atur, volgens eigen tellingen. 

Boer 
Boer/landarbeider 
Landarbeider 
Pannaiyä| 
Kapper 
Kleermaker 
Mandenmaker 
Leerbewerker (schoenmaker) 
Winkelier 
Handel groenten en fruit 
Handel alcohol, dranken 
Handel rundvlees, slager 
Priester 
Onderwijzer 
Tantal 
Lineman Electricity Board 
Wegwerker (Highway Dept.) 
Eigenaar drilboor, zelfstandig 
Boorwerk, arbeiders 
Metselaar, bouwvakker 
Ongeschoolde arbeider bij 

constructie werk 
Arbeider metaalindustrie 
Arbeider katoenindustrie 
Ongeschoold arbeider kunstmest­

industrie 
Arbeider in 'khädi' centrum 
Melkman, niet zelfstandig 

Totaal 

Pântiya 
Paljar 

Abs 

3 
9 

27 
3 
0 
3 
0 
0 
2 
3 
1 
0 
2 
0 
0 
1 
0 
2 
5 
2 

0 
16 
19 

0 
0 
2 

100 

• /o 

3 
9 

27 
3 
0 
3 
0 
0 
2 
3 
1 
0 
2 
0 
0 
1 
0 
2 
5 
2 

0 
16 
19 

0 
0 
2 

100 

Cöliya 
Paljar 

Abs. % 

0 
0 
0 
0 
1 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 

0 
1 
0 

0 
0 
0 

2 

0 
0 
0 
0 

50 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 

0 
50 
0 

0 
0 
0 

00 

Kuravar 

Abs. % 

0 
0 
1 
0 
0 
0 
3 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
2 
0 
0 
0 
0 
0 

0 
0 
0 

0 
0 
0 

6 

0 
0 

17 
0 
0 
0 

50 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 

33 
0 
0 
0 
0 
0 

0 
0 
0 

0 
0 
0 

00 

Paraiyar 

Abs 

0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
1 
0 
0 
1 
3 
0 
0 
0 
0 
0 

1 
4 
1 

0 
1 
0 

12 

°/ 
• /o 

0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
8 
0 
0 
8 

25 
0 
0 
0 
0 
0 

8 
33 
8 

0 
8 
0 

98 

Cakkili-
yar 

decem­
ber 1966 
Abs 

0 
0 

59 
47 
0 
0 
0 
1 
0 
0 
0 
4 
1 
0 
0 
0 
3 
0 
0 
0 

0 
0 
2 

6 
0 
0 

123 

• /o 

0 
0 

48 
38 
0 
0 
0 
1 
0 
0 
0 
3 
1 
0 
0 
0 
2 
0 
0 
0 

0 
0 
2 

5 
0 
0 

100 

Cakkili-
yar 
juni 
1967 

Abs. % 

0 0 
0 0 

54 46 
51 43 
0 0 
0 0 
0 0 
1 1 
0 0 
0 0 
0 0 
4 3 
0 0 
0 0 
0 0 
0 0 
5 4 
0 0 
0 0 
0 0 

0 0 
0 0 
3 3 

0 0 
0 0 
0 0 

118 100 

270 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



;x 

ÏX 

<ä ra 

o « 

•3 • 0 

0 
60 

e CS 

> 
S 

1 
0 

u 
0 
0 

X I 
T3 
Ö 
(3 

e« *3 
G <*> 

SS 
•o ~ « a 

s s 

1*3 
C5 

si 

3 

> O 

.3° S 
13 Ë 

lu5 

X 

a 

•a • 
Ô 

o 
a a 

à-? 

1 « 
M O 
CI *5 
O 

U 

• S o g 
S »-3 
« . s " 

T3 

le" 
u 2 
3 -g o c 

^ 

^? 

1 >> 
O 1-. 

§ 1 

•a« g S 
S ö o u 

* -S U-
S 

^ 

^ 

~B 
0 

1 
<; 

1 * 
3 
0 

X ) 
tS 

^ 

â C ^ ^3 

e 
« 
a 

4) 

8? 
» 

« <N « i-H 

« fsl « —I 

r~l _ , ^ M 

Os >ri 0> TJ-

H h « T ( 

VO « I »H • * 

>n »ri iri <s» 
o 00 O vo 
m vo m f s 

3 9' " 'S 
i £ « f i ü 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 

• = ? • * HH 

rt 2 ö ' 

Si « — 

m 

w :5> 

m 05 m w 

271 



c 
o 
s .g 
5 cd 

> 
s o 
•o 
d 
a> 
so 
•o 
§ 
J 

Kfi 
4) 

< 

ä 
o 

'< 

s? 
>. "+J. 

o 

« j 

>> 
a, 
a, 

Ë 
<J2 
0 

0 

44 
44 

z 
»H 
A 

44 
44 
>* i « 

D Z 
B 
'5 + J 

a 
c 

< 

•3. 

a, 
at 

icd' 
> i 

'E 
c 

13' 
> 

l-l 
•cä 
_>> ' £ • 

5' 

M 

3-
o-
s 
5 
cet 

u 

s. 
c-3 
> cd 

00 CS O O 

•* o o o 

•* o o o 

« -H O O 

— o o o 

« o o o 

« o o o 

— o o o 

CS -< o o 

•* *•* o o 

m T f f S C N c n - ^ - O ^ H C N O O O C S 

» o © « n © w - > © u - j © i n © » / ^ Q » n 

I I J . I J . I J . I J . I J . I J . * - < » n © ' / - t © » r i © » n © > n © > n © 

O 
e n 

• * 

• * 

CS 

-

<N 

T—1 

~ 

-

m 

»n 

m 
• * 

d 
u 

S o 

H a 

^ 
O 
CN 

0 0 

«Hi 

0 0 

o\ 

m 

CS 

• * 

FHH< 

H M 
0 0 
0 0 

o 

1 s 
,° b H cd 

O 
O 

•O 
T3 

J8 'S 
u 
'S 
O 
8 00 
•o 

CD 

a' 
S 
u 

"O 
' N 

CD 

X> 
•o 
d 

j d 

«3 

ac 
o\ 

'E 
cd 

3 d 
.cd 

ON 

(-1 

E 

•o 
d 
CO 

3 
CA 

d 8 
d 
u 

.SP 
' S 
d u 
u 

o 
o 

• o 
44 

0 0 

8 t-l 

M 
ï-t 

> 
T3 

N 

•s 
u 
O 
O 

> 

4) 

0 
-H 

'S 
3 •-̂  
.g 

i 
cd 

cd TJ ft 
5 d O 

ee
n e

en
he

id
 vo

rm
en

 

nd
om

 he
bb

en
. D

it l
a 

, D
ez

e 6
4J

 ac
re

s z
ijn

 

_ G CD .. -

o <a •> 3 
" o d S 
d 2 ' 5 ° 
o A ai d 

n d
ez

e b
ed

ri
jv

 
aa

nt
al

 be
dr

ijf
s 

ok
 no

g 
84

 ac
n 

1 l
an

d 
is

 d
us

 'i 

A
an

ge
zi

e 
s d

us
 he

t 
ne

nl
ijk

 o
 

ie
rs

; 
ve

el
 

zo
on

s.
 

G
et

el
d i

 
in

 ge
za

i 
ch

ul
de

is
 

— i . N C/Î 

de
n,

 v
oo

ra
 

ge
ho

ud
en

, 
va

n h
et

 g
e 

eë
is

t d
oo

r 

<o op ö 00 

3 B T 3 « 
•a u « «, 
E 44 " T3 

rf
a 

n
re

 
w

ijl
 

w
or

 

CD û i ( H 

d 
ov

 
ie

 go
 

n,
 te

 
de

el
 

de
el

 
tu

at
 

zi
tte

 
it
st

e 
$»£ o 

sc
h 

v 
is

ch
e 

d
te

 
et

 gr
 

ur
id

i 
ju

ri
d 

s l
an

 
ie

n h
 

la
n
d
j 

td
ez

e 
6 

ac
re

 
an

ge
z 

u l > « « 

s h
e 

is
m

 
ijn

t 
is

ch
 

ed
ri

jv
en

 i 
fs

vo
er

in
g 

do
rp

 sc
h 

ir
ob

le
m

at
 

h-1 

d 
cd 

1 
cd 

4 4 
CU •o 

S Ja.BS 

a.
 B

ij 
de

 gr
c 

be
tr

ef
t d

e 
b.

 E
én

 b
oe

r 
be

zi
t i

s e
c 

(N 

«/Ï 
^O 

é 
Î 
u 
cd 
CD 

.g 
d u 
Ë 
o 
S 
00 

o 
**-̂  
icd 

icd 

z 

t-i 

«3 

«3 
SC 

•6 
G 

j d 
(A 
CD 

b 
cd 
cfl 

s 
& O 
•a 

d 
cd 
d 
CD 

.g 

X» 

3 
b > 

1 « 
^ o " d 
c CD 

.5 oo 

S « 
'S TS 5 43 
« •* s5 
N .5 

T 3 « 

1 B 

'S "̂  CD ß 

• S ~" 
•3 •? 

li 
<S cj 

fu 
S o-
•o is 
ß s. 
« S, 

CD c d 

o 272 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 



BIJLAGE F 

a. De geschatte waarde van huizen van leden van Scheduled Castes in Irupatur gebaseerd op 
een eigen onderzoek in juni 19671. 

Waarde in Rs. 

Minder dan 100 
100- 200 
200- 300 
300- 400 
400- 500 
500- 600 
600- 700 
700- 800 
800- 900 
900-1000 

1000-1100 
1100-1200 
1200-1300 
1300-1400 
1400-1500 

1500-2000 
2000-2500 
2500-3000 
3000-3500 
3500-4000 
4000-4500 
4500-5000 
5000-5500 

Totaal 

Paljar 

0 
6 
3 
1 
3 
5 
1 
6 
2 
7 
3 
0 
8 
4 
3 

6 
8 
3 

KD 

74(1) 

Kuravar 

KD 
1 
2 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 

0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 
0 

4(1) 

Paraiyar 

0(1) 
1 
0 
2 
0 
0 
0 
0 
0 
1 
0 
0 
0 
0 
0 

4 
1 
0 
0 
0 
0 
0 
0 

9(1) 

Cakkiliyar 

12(1) 
9 

13 
5 

12(1) 
11 
1 
7 
0 
1 
0 
1 
1 
0 
0 

2 
0 
0 
0 
0(1) 
0 
0 
0 

75(3) 

1 De tempels van de vier kasten zijn tussen haakjes aangegeven. Het betreft hier de Pi||aiyär 
tempel van de Paüar, de Vëtacâmi tempel der Kuravar, de Munïsvaran tempel der Paraiyar en 
de Pattatalacci, Kanniyammar en Perumä) tempels der Cakkiliyar. 

Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 273 



(BIJLAGE F vervolg) 

b. De gemiddelde waarde van en de belasting op huizen van leden van Scheduled Castes in 
Irupatur1- 2. 

Kaste 

Pallar 
Kuravar 
Paraiyar 
Cakkiliyar 

Gemiddelde waarde 

ucr nuizen in 

1269 
179 

1117 
387 

K.S. 

Huizenbelasting 

Aantal belaste 
huizen 

42 
0 
5 
0 

Het gemiddeld verschul­
digde bedrag per half 

jaar in Rs. 

0.52 
-

0,35 
-

1 De gegevens betreffende de waarde der huizen verkreeg ik door een schatting in juni 1967. Bij 
dit onderzoek werd ik terzijde gestaan door een terzake kundige Kavuntan die bereid was alle 
huizen te betreden. 

De gegevens betreffende de huizenbelasting zijn afkomstig van de karnam en munsiff van 
Irupatur. Ik bezit onvoldoende gegevens voor de kasten buiten de Scheduled Castes. Opge­
merkt kan nog worden dat de hoogste aanslag bij de Scheduled Castes is te vinden bij de Pallar, 
ni. acht huizen van Rs. 0,75 per halfjaar. De Kavuntar bezitten twee huizen waarvoor Rs. 2,50 
per halfjaar verschuldigd is en reeds zevenendertig waarvoor Rs. 1,87 per halfjaar moet worden 
betaald aan de Panchâyat Board Irupatur. 
2 Op Cakkiliyar huizen heft de Panchâyat Board geen belasting, wàt de waarde der huizen ook 
is. De karnam merkt hierbij op, dat de Cakkiliyar te arm zijn om de belasting te betalen. Ik 
neem aan, dat noch de karnam, die een Brahmaan is en de Cakkiliyar cêri nog nooit heeft be­
treden, noch de Mohammedaanse Panchâyat klerk, noch de Kavuntar bereid zijn de Cakkili­
yar wijk te doorkruisen om de waarde van huizen te schatten en dat men tevens opziet tegen de 
ongemakken bij het innen van belasting van de Cakkiliyar. Bij de Paraiyar ligt dit anders : de 
huizen zijn te schatten zonder de kleine wijk binnen te gaan. Hierbij komt dat drie Paraiyar 
tantal (de laagste overheidsdienaren in de dorpen) zijn. 

274 Meded. Landbouwhogeschool Wageningen 75-11 (1975) 


