VAN EEN PLANTAARDIG

NAAR EEN PLANT-WAARDIG

BESTAAN

ETHISCHE ASPECTEN VAN
BIOTECHNOLOGIE BIJ PLANTEN

mHHH”””

landbouw, natuurbeheer
en visserij



MINISTERIE VAN LANDBOUW, NATUURBEHEER EN VISSERIJ

DIRECTIE WETENSCHAP EN TECHNOLOGIE

VAN EEN PLANTAARDIG
NAAR EEN PLANT-WAARDIG
BESTAAN

ETHISCHE ASPECTEN VAN
BIOTECHNOLOGIE BIJ PLANTEN

SEPTEMBER 1993



VAN EEN PLANTAARDIG NAAR EEN PLANT-WAARDIG BESTAAN

Ethische aspecten van biotechnologie bij planten

Dr. P.J.H. Kockelkoren,
Vakgroep Systematische Wijsbegeerte

Universiteit Twente

september 1993



INHOUD

Voorwoord

I. Inleiding

II. Intrinsieke versus extrinsieke argumentaties

III. De noodzaak van een meervoudige ethiek

IV. Continuiteit of breuk in de ontwikkeling van

landbouwtechnieken?
V. Grondhoudingen met betrekking tot de natuur
VI. Ethische afwegingen vanuit grondhoudingen
VII. Conclusies en aanbevelingen
Literatuurverwijzing
Bijlage 1: Taakstelling, samenstelling en werkwijze van de
commissie "Ethische aspecten van de biotechnologie

bij planten"

Bijlage 2: Verantwoording ten aanzien van het begrip

genetische modificatie

blz.

13

17

23

33

45

47



VOORWOORD.

Om eerlijk te zijn zag ik aanvankelijk het werk in de begeleidingscom-
missie bij het onderzoek van dr. P. Kockelkoren met enige zorg tegemoet.
Niet alleen vertegenwoordigers van verschillende wetenschappelijke
achtergrond en levensbeschouwing, maar obk van verschillende belan-
gengroeperingen moesten met elkaar op één lijn zien te komen. En dat
over een onderwerp waarover nog vrijwel niet is nagedacht en dat in veel
situaties eerder tot onderlinge verdachtmaking dan tot een open dialoog
leidt.

Van meet af aan is het mij echter meegevallen. Het is ons als commissie
gelukt een gemeenschappelijke basis te vinden, op grond waarvan dr. P.
Kockelkoren het rapport kon schrijven. Voor deze constructieve opstel-
ling wil ik de commissieleden, en vooral de secretaris, bedanken.

Dat de verantwoordelijkheid van dit rapport bij de gehele begeleidings-
commissie ligt, betekent niet dat ieder elk woord voor zijn of haar
rekening neemt. Wij hebben ons allen kunnen vinden in de algemene
benadering van het rapport en zijn van mening dat er in de toekomst met
vrucht hierop voortgebouwd kan worden. Een aantal aspecten, bijvoorbeeld
die van de bedrijfsethiek en de bio-diversiteit, verdient het om spoedig
verder uitgewerkt te worden in de lijn van dit rapport.

'Van een plantaardig naar een plant-waardig bestaan’ is daarom aller-
eerst een oproep tot een verdere dialoog die, naar ik hoop, ook op het
terrein van de plantaardige biotechnologie tot maatschappelijke zelf-
regulering kan leiden.

Het bedrijfsleven, wetenschappers, maatschappelijke organisaties en
vanzelfsprekend ook de overheid, dienen nu de handschoen op te nemen en
hun eigen verantwoordelijkheid te aanvaarden voor voortgang van de

discussie.

Prof.dr. H.J. Achterhuis.



I. INLEIDING.

Biotechnologie roept bij het grote publiek gemengde gevoelens op. Ener-
zijds zijn er grote verwachtingen gewekt: biotechnologie zou een revolu-
tie kunnen teweeg brengen in de wereldvoedselvoorziening en in de
produktie van medicijnen. Anderzijds wekken de nieuwe mogelijkheden ook
angsten op: als er gesleuteld kan worden aan de genetische code, door
velen aangezien voor de blauwdruk van het leven, in wat voor een wereld
komen we dan terecht?; wordt nu alles onderworpen aan menselijke wil-
lekeur? In ieder geval is het duidelijk dat deze nieuwe techniek ver
reikende vragen oproept.

De voorstanders van biotechnologie zijn zich in het algemeen wel bewust
van de gewekte angsten maar menen dat deze kunnen worden teruggebracht
tot de proportie van reéle en beantwoordbare twijfels. De technieken
zijn betrekkelijk nieuw, maar niet zo nieuw dat er geen vergelijking kan
worden gemaakt met reeds aanvaarde en toegepaste veredelingstechnieken.
Dientengevolge zijn de risico’'s tot op zekere hoogte voorspelbaar en
zeker niet zo vreeswekkend als de onheilspellende prognoses van sommige
tegenstanders voorspiegelen. Zelfs al zou maar een deel van de hoog-
gespannen verwachtingen worden waargemaakt, dan nog zou de biotech-
nologie wuitkomst kunnen bieden: gezien de groeiende wereldbevolking
kunnen wij het ons zelfs niet permitteren deze belofte ter leniging van
de voedselproblematiek naast ons neer te leggen. Toch voelt een aantal
mensen zich door dit soort argumenten over een streep geduwd waar zij om
andere redenen liever langer voor gestopt hadden. Het tempo van de
technische ontwikkelingen dreigt uit de pas te lopen met de ethische
bezinning.

Inderdaad drijft de biotechnologie (maar zij niet alleen) de confron-
tatie op de spits tussen het wetenschappelijk-technische wereldbeeld
enerzijds en reeds eeuwenoude opvattingen over de plaats van de mens in
de natuur anderzijds. Historisch gold de orde van soorten in de natuur
als onaantastbaar. Wetenschap en techniek spoorden de natuurwetten op om
er beter gebruik van te kunnen maken, niet om ze naar eigen inzicht te
veranderen. Daarin 1lijkt verandering te komen. Horizontale genover-
dracht, d.w.z. genoverdracht in de reeks van mens-dier-plant, komt in de

natuur spontaan niet of nauwelijks wvoor, maar wordt door biotechnologie



4

wel mogelijk gemaakt. Zijn wij bereid om die drempel te overschrijden?
Dit soort vragen raken de wortels van de wereldbeschouwing van velen.
Het gaat hierbij niet uitsluitend om de risico's die wij lopen. Zelfs
als de risico’s in een orde van grootte liggen die op andere terreinen
reeds lang aanvaard zijn, blijft de vraag bestaan of wij wel willen
toestemmen in deze bijzondere ontwikkeling. Terwijl de voorstanders van
deze technologie verlangen dat er onderzoek wordt gedaan naar de reéle
risico’'s zodat we tenminste weten waar we ja of nee op zeggen, rijst in
brede maatschappelijk kring de prealabele vraag of dergelijk onderzoek
op zichzelf wenselijk is. Daartoe onder druk gezet door nieuwe techni-
sche mogelijkheden ontkomen we er dus niet aan om de pijlers van onze
wereldbeschouwing ter discussie te stellen.

Tezelfdertijd gaat het wetenschappelijk en technologisch onderzoek door.
Dat kan ook niet anders. Het verkrijgen van wetenschappelijk inzicht
wordt in onze cultuur als een groot goed beschouwd. Het is absurd om de
menselijke fascinatie voor de werkingen van de natuur te verbieden.
Temeer daar de biotechnologie geen loze beloftes doet; zij kan hoogst-
waarschijnlijk echt een bijdrage leveren aan de leniging van nood van
mensen en dieren. Het gaat er dus om een discussie te starten die de
betreffende technische ontwikkeling begeleidt. Er mag geen ethische
beslissing worden verwacht die de discussie beéindigt, hetzij met een
fiat, hetzij met een verbod. Het gaat niet aan om de biotechnologie in
zijn geheel af te wijzen of toe te juichen. In dat geval zou de bood-
schapper de last daarvan te dragen krijgen. Veeleer wordt een ethische
bezinning vereist die gelijke tred houdt met de ontwikkelingen in het
veld van onderzoek en die dus stap voor stap de nodige afwegingen maakt
in een samenspraak tussen onderzoekers, ethici, politici en vertegen-
woordigers van maatschappelijke organisaties.

In Nederland is de vereiste bezinning al een eind gevorderd. De vraag
naar de ethische grenzen aan biotechnologie bij dieren heeft geleid tot
een publiek debat, dat plaatsvond van 14 t/m 16 mei 1993 in Den Haag. In
opdracht van de minister van LNV heeft de commissie Schroten een rapport
opgesteld, dat in een toetsingscriterium uitmondt. Op formule gebracht
luidt dat criterium ’'nee,tenzij’. In het verlengde van die publieke en
politieke meningsvorming deed zich de behoefte voelen om ook aandacht te

besteden aan de ethische aspecten van biotechnologie bij planten.



5

Het ligt voor de hand om de ethische vragen met betrekking tot biotech-
nologie bij planten te relateren aan het ethisch kader voor biotech-
nologie bij dieren. Aan zo’'n aanpak kleven echter grote bezwaren. De
overdracht van ethische beginselen van mensen naar dieren was weliswaar
moeilijk maar wel verdedigbaar aangezien ten aanzien wvan zowel mensen
als dieren kan worden gesproken van 'welzijn' dat kan worden bevorderd
of geschaad. Maar ten aanzien van planten wordt die aanpak vanuit het
'welzijn' uiterst bedenkelijk. Om die reden wordt soms zelfs beweerd dat
ethiek met betrekking tot planten onzin is. Niettemin gelden de vragen
ten aanzien van de doorbreking van soortgrenzen en daardoor het aan-
tasten van de natuurlijke orde (hoe ook gewaardeerd) niet minder bij
planten dan bij dieren of mensen. Bij planten liggen de ethische vragen
in ieder geval gecompliceerder dan bij dieren. Als we ze niettemin
willen aanpakken moeten we eerst de termen munten waarin een normatieve
discussie daaromtrent kan worden gevoerd, want de ethiek met betrekking
tot planten kan niet zonder meer een afgeleide zijn van die voor mensen
en dieren.

De commissie die is ingesteld om het inventariserend onderzoek naar
ethische aspecten van biotechnologie bij planten te begeleiden kwam na
ampel beraad overeen haar taak zé op te vatten dat geen toetsings-
criteria zouden worden gezocht. De aan haar, door het ministerie wvan
LNV, meegegeven taakstelling maakte dit ook niet noodzakelijk. De
doelstelling werd veeleer de mogelijke perspectieven op een rij te
zetten vanwaaruit een ethische afweging kan plaatsvinden. Aangezien de
deelnemers aan het publieke en politieke debat qua gezichtspunten
verdeeld zijn is een bestandsopname van de verschillende talen die zij
spreken op zijn plaats. Door de verschillende gezichtspunten met de
daarin gehanteerde begrippen in kaart te brengen, kan de heersende
spraakverwarring worden opgeheven. Pas als dat gebeurd is mogen we hopen
dat in een voortgezette discussie consensus kan worden bereikt, ook met
betrekking tot eventuele toetsingscriteria.

De begeleidingscommissie voor het onderhavige onderzoek kende een brede
samenstelling (zie bijlage I). In de commissie hadden betrokkenen uit
verschillende, representatief gekozen gremia =zitting: onderzoekers
afkomstig uit het bedrijfsleven, uit de universitaire wereld en uit

onderzoekinstituten, beleidsambtenaren en een vertegenwoordiger vanuit



6

de biologische landbouw. Derhalve was het wvoor de uitvoerende onder-
zoeker mogelijk een inventarisatie van mogelijke gezichtspunten te maken
op grond van bilaterale gesprekken met de leden van de commissie. De
verschillende gezichtspunten met hun probleemdefinities werden ver-
volgens in plenaire gesprekken op de noemer gebracht van 'grondhoudin-
gen’. De noemer van de ’‘grondhoudingen’ is gekozen in plaats van bijv.
'interpretatiekaders’ omdat in de stellingname ten aanzien van biotech-
nologie bij mensen, dieren en planten méér dan alleen begripsvorming
meespeelt, want het gaat immers ook om waardenoriéntaties met hun
verschillende vormen van betrokkenheid.

Als grondhoudingen tegenover de natuur worden onderscheiden: 'heerschap-
Pij, rentmeesterschap, partnerschap en participatie’. De gemaakte
inventarisatie wvan grondhoudingen wordt in dit rapport gepresenteerd,
compleet met telkens bijbehorend natuurbeeld en ethische stellingname
inzake een aantal actuele probleemvelden van biotechnologie bij planten,
zoals: 'herbicideresistentie, resistentie tegen biotische factoren
(ziekte), resistentie tegen abiotische factoren (koude, droogte, =zout-
tolerantie), esthetische verandering (vorm, kleur, geur, smaak), inbren-
gen van soortvreemde inhoudsstoffen, economische bescherming d.m.v.
octrooien, economische bescherming d.m.v. kwekersrecht.

Het hier gepresenteerde rapport wordt opgezet langs de volgende lijn:
eerst worden veelgehoorde voor en tegens van de biotechnologie op een
rij gezet (II). In het verlengde daarvan wordt de noodzaak van een
gedifferentieerde ethische taal met argumenten onderbouwd (III). Daarna
wordt de ontwikkeling van de land- en tuinbouwtechnologie geschetst in
het perspectief van de geleidelijk veranderénde verhouding tot de
natuur, met als voorlopig eindpunt de huidige biotechnologie (IV).
Vervolgens worden de grondhoudingen geintroduceerd om de vereiste
gedifferentieerde ethische afwegingen mogelijk te maken (V). Vanuit dat
vertrekpunt kunnen een aantal actuele probleemvelden op het gebied wvan
biotechnologie bij planten op meervoudige wijze ethisch worden beoor-

deeld (VI). Tenslotte volgen enige conclusies en aanbevelingen (VII).



II. INTRINSIEKE VERSUS EXTRINSIEKE ARGUMENTATIES.

Volgens sommigen stelt de biotechnologie ons mogelijkheden ter beschik-
king om in de natuur in te grijpen. De huidige stand van biodiversiteit
wordt dan voorgesteld als de voorlopige resultante van een spontaan
verlopend evolutieproces. Ingrijpen daarin wordt door de tegenstanders
van de biotechnologie aan de kaak gesteld als technologische hoogmoed.
Zij wvrezen een revolutionaire stroomversnelling in het kunstmatig
verwekken van nieuwe soorten met tot dusver onbekende combinaties van
eigenschappen; de introductie van nieuwe cultuurgewassen zal volgens hen
een reductie in de spontaan geworden biodiversiteit teweeg kunnen
brengen wanneer de cultuurgewassen de wilde soortgenoten verdringen. De
voorstanders van biotechnologie zijn het niet eens met het aldus impli-
ciet gehanteerde onderscheid tussen spontane wording in de natuur en
kunstmatige genese via techniek. Met name de cultuurgewassen komen voort
uit veredeling door de mens die al in de prehistorie ter hand werd
genomen. De biotechnologie zet deze eeuwenoude veredeling wvoort met
behulp van preciezere technieken. Er is dus hoegenaamd niets nieuws
onder de zon.

Uiteraard zijn met deze wederzijdse schoten voor de boeg de argumenten
nog lang niet uitgeput. Bij nadere beschouwing dreigt men zich al gauw
te verliezen in expertises en contra-expertises. Deze weergave in vogel-
vlucht maakt echter al zichtbaar dat in de verschillende kampen ook heel
verschillende natuurbegrippen worden aangehangen. In het ene geval gaat
natuur aan cultuur vooraf en wordt erdoor bedreigd, zeker als de cultu-
rele invloed technologisch versterkt wordt. Terwijl in het andere geval
de verschijningsvorm van de natuur altijd al cultureel en zelfs tech-
nisch bemiddeld wordt geacht. Natuuropvattingen komen straks ter sprake
bij de introductie van de grondhoudingen. Hier zij slechts vastgesteld
dat de discussie wvaak in zulk een begripsverwarring vastloopt. Om in
ieder geval de schijn-controverses zoveel mogelijk weg te zeven uit de
ethische afwegingen die gemaakt moeten worden, zullen we de beloofde
zegeningen van de biotechnologie eerst afzetten tegen de gevreesde geva-

ren.




8

Wat wordt ten positieve verwacht wvan biotechnologie bij planten? Zonder
in details te treden worden de volgende biotechnologische doorbraken in
het vooruitzicht gesteld:

* Nieuwe vormen van ziekte- en plaagresistentie bij planten.

* Een reductie van de belasting van het milieu door de ontwikkeling van
herbicideresistente gewassen die een geringere inzet vergen van
bestrijdingsmiddelen die bovendien beter biologisch afbreekbaar zouden
zijn.

* De ontwikkeling van ecologisch inpasbare gewasondersteunende organis-
men, zoals genetisch gemanipuleerde insekten of bacterién die gunstige
eigenschappen voor planten bezitten, of zoals ingebouwde vorstbesten-
digheid, droogteresistentie, e.d.

* Meeropbrengst, d.w.z. toename van de voedselvoorziening voor de snel
groeiende wereldbevolking, zonder dat deze intensivering van de
landbouw leidt tot grotere milieubelasting door bestrijdingsmiddelen,
bodemuitputting, e.d.

* Verbeterde verwerkbaarheid en houdbaarheid wvan produkten, bijv.
rijpingsonderbreking bij tomaten.

* Nieuwe kleuren, geuren, smaken voor de bevrediging van onze esthe-
tische en gastronomische behoeften,

* Ontwikkeling van nieuwe medicijnen, of bijv. het genereren van organi-
sche medicijnen in bacteriecultures in plaats van de moeizame en
beperkte (en daarmee dure) winning daarvan uit levende of dode licha-
men van mens en dier,

De opgesomde verdiensten =zijn reeds bij eerste oogopslag van heel

verschillend kaliber. Milieu-argumenten staan naast economische ver-

diensten en culinair genot deelt het veld met medicijnproduktie. Sommige
mogelijkheden springen eruit omdat zij op voorhand voor het voortbestaan
van mens en milieu noodzakelijker en ethisch beter wverdedigbaar lijken
dan andere. Wat wordt er echter gevreesd van biotechnologie bij planten?

Eenzelfde summier overzicht volstaat:

* Verstoring van het evenwicht van bestaande ecosystemen door introduc-
tie van nieuwe soorten of van kunstmatige varianten van soorten
(genetisch gecodeerd op ziekte en plaagresistentie) die evolutionair
in het voordeel zouden kummen zijn ten opzichte wvan hun zogenaamde

'wilde’ soortgenoten.




9

* Een inbreuk op de natuurlijke orde (de schepping of het evolutionair
gewordene) waarvan de gevolgen niet zijn te overzien omdat zij zondere
precedent is; dat betreft met name genoverdracht tussen niet verwante
soorten.

* Vergroting in plaats van reductie van de belasting van hef milieu, om
verschillende redenen: a/ door introduftie van vreemde genencombi-
naties die om een aangepast milieu vragen of die dat zelf via onge-
lijke concurrentie teweegbrengen, .b/ door genetische erosie ten
gevolge van de grootschalige monocultures die vereist zijn om de
investering in de technische aanpak economisch rendabel te maken, c/
door overmatig in plaats van gereduceerd gebruik van bestrijdings-
middelen aangezien de resistent gemaakte planten daar toch geen last
van hebben.

% Versterking van economische wedloop der wereldmachten in plaats wvan
een trendbreuk, vanwege: a/ de toenemende greep van multinationals op
de voedselvoorziening (zaadbedrijven, bestrijdingsmiddelenproducenten
en verzekeraars), b/ groeiende afhankelijkheid van derde wereld boeren
van westerse zaadveredelaars omdat zelfgewonnen zaad niet meer kan
concurreren; daardoor ook uniformering van het voedselaanbod, c/
vervanging van agrarische grondstoffen door kunstmatige wvarianten
(bijv. aspartaam als suikerrietvervanger) waardoor boeren in de derde
wereld hun afzet verliezen, d/ de greep van de kapitaalkrachtige
westerse wereld op de wereld-genenpool (medicinale planten uit de
derde wereld worden biogenetisch verbeterd en vervolgens gepatenteerd
zodat de zeggenschap daarover voor de oorspronkelijke ontdekkers in
het land van herkomst verloren gaat).

* Is de wereldvoedselproblematiek het gevolg van voedselschaarste of is
de schaarste het gevolg van de economische verhoudingen en de daaruit
voortvloeiende distributie? In het laatste geval betekent de introduc-
tie van kapitaalintensievere teeltmethoden veeleer een verslechtering
dan een verbetering van de situatie. Wat als oplossing wordt gepresen-
teerd brengt de kwaal dan tot een climax.

Ook de genoemde bezwaren zijn ongelijksoortig: zij variéren van ecologi-

sche tot economische argumenten, terwijl impliciete noties wvan ‘natuur-

lijkheid’ een rol spelen (hoe meer spontane biodiversiteit, hoe beter).



10

Om enig overzicht te brengen over de verscheidenheid aan gebezigde
argumenten werd in een recente filosofisch-ethische studie - uitgevoerd
in opdracht wvan ICI, een Engelse chemie- en zaadverdelingsfirma - een
onderscheid gemaakt tussen argumenten van ’intrinsieke’ aard en die van
‘extrinsieke’ aard!. Dat onderscheid willen we hier ook maken, zij het in
enigszins andere bewoordingen in de uitleg, opdat het beter hanteerbaar
wordt.

De argumenten van intrinsieke aard hebben te maken met respect voor
‘natuurli jkheid’ (die nog op verschillende manieren nader kan worden
gearticuleerd). Toegepast op ethische aspecten van biotechnologie bij
planten zou men kunnen spreken van respect voor de 'integriteit’ van de
betreffende plantesoorten. De <veronderstelde integriteit wordt dan
gezocht in de compleetheid van de levenscyclus. Deze cyclus mag worden
begeleid, eventueel bespoedigd of verrijkt, maar niet worden verbroken
met technische middelen (zoals bij rijpingsonderbreking). Op grond van
dit criterium vallen veel conventionele veredelingstechnieken ook reeds
onder de kritiek. De biotechnologie drijft een reeds ingeburgerde prak-
tijk op de spits, zodat herbezinning over de hele linie van de land- en
tuinbouw zelfs met terugwerkende kracht noodzakelijk wordt.

De argumenten van extrinsieke aard hebben betrekking op de mogelijke
ecologische en maatschappelijke gevolgen van biotechnologie bij planten.
Die gevolgen betreffen bijvoorbeeld de risico’s wvan verspreiding wvan
genetisch gemodificeerde gewassen in het milieu (waarbij evolutionair
voordeel zou kunnen toe vallen aan kunstmatige varianten van een soort),
mogelijke overdracht van resistentie door spontane kruisbestuiving in
het vrije veld, economische gevolgen voor derde wereld, patenteringspro-
blematiek.

Van de studie van de ICI gaat de suggestie uit dat bekommernis om
intrinsieke aspecten vooral een wereldbeschouwelijke en religieuze
aangelegenheid is die we gevoeglijk aan de kerken kunnen overlaten,
terwijl zorg voor de extrinsieke gevolgen een zaak is voor de politici
die 2zich daarover kunnen laten informeren door wetenschappelijke en
technische deskundigen. Op deze manier voorgesteld, 1lijkt de gemaakte
tweedeling echter te berusten op een immuniseringsstrategie die de
vereiste ethische bezinning op de uitgangspunten van onze morele afwe-

gingen bij voorbaat vertaalt in termen van risico-analyses. Dat is ook



11

de gangbare praktijk: de OECD hanteert bijvoorbeeld het ‘familiarity-
principle’ (het verwantschapsprincipe): risico’'s die door de biotech-
nologie wbrden genomen zijn aanvaardbaar als zij volgens reeds gehan-
teerde wetenschappelijke maatstaven de risico’s van conventionele
technieken niet te buiten gaan. Analoog aan het ‘familiarity-principle’
is het criterium van 'substantial equivalence’ dat m.b.t. de produkt-
samenstelling wordt gehanteerd. Zolang genetisch gemodificeerde produk-
ten de aanvaarde drempelwaarden voor toxische stoffen in voedings- en
genotsmiddelen (tomaten, koffie, tabak, enz.) niet overschrijdem, zijn
zij aanvaardbaar.

Ondanks het feit dat er altijd onvoorspelbare aspecten over zullen
blijven, omdat de gevolgen op evolutionaire termijn nu eenmaal prin-
cipieel onvoorspelbaar zijn, achten velen de vertaalslag van ethiek naar
risico-afweging aanvaardbaar als een pragmatisch wuitgangspunt voor
voorlopige regulering. Men komt er ook een heel eind mee: genetische
modificatie zal meestal op reeds eeuwen beproefde gewassen worden
toegepast waardoor de mogelijke risico’s in zekere mate bekend zijn. De
mogelijke risico’s lijken bovendien grote overeenkomst te vertonen met
de bekende risico’s van de introductie van exoten. De kans dat een niet-
pathogeen gewas na wijziging van slechts enkele genen ineens wel patho-
geen zou worden is voornamelijk denkbeeldig. Fysische en biologische
inperkingsmaatregelen (d.w.z. telen in gesloten kassen en knippen wvan
zaadbeginsels) maken bovendien mogelijke onvoorziene neveneffecten
tijdig onderkenbaar en beheersbaar. Een soortgelijke redenering gaat op
voor de risico’'s in de sociaal-economische sfeer: ook deze lijken in
principe in het kader van wet- en regelgeving en met een adequaat
flankerend beleid beheersbaar te zijn.

Niettemin bieden deze inperkingen van het probleem tot hanteerbare
proporties (nog afgezien van de vraag of dat al daadwerkelijk mogelijk
is) geen soelaas voor de nodige ethische afweging. Een ethische bezin-
ning moet juist haar aanvang nemen bij de overweging van wat er op het
spel staat bij het al dan niet erkennen van intrinsieke kwaliteiten. Het
kan immers ook zo zijn dat respect voor intrinsieke kwaliteiten het
optreden van extrinsieke gevolgen voorkomt of tenminste aan banden legt.
In ieder geval hoort de discussie daarover evenzeer thuis in de politie-

ke besluitvorming als de discussie over risicobeheersing. Sterker nog:



12

het eerste debat dient telkens aan het tweede vooraf te gaan. We moeten
immers eerst besluiten of we iets willen voordat we bezien in welke mate
we dat willen. Daarbij is een gedifferentieerde afweging vereist: op
sommige terreinen wel, op andere niet; om sommige redenen wel, om andere
niet, enz. Om zicht erop te krijgen wat we wel en niet van ethiek mogen
verwachten volgt daarom nu eerst een reflectie op onze ethische uit-
gangspunten, toegespitst op ethische aspecten van biotechnologie bij

planten.




13

III. DE NOODZAAK VAN EEN MEERVOUDIGE ETHIEK.

Ethiek geeft een verantwoording van de waarden die wij in ons handelen
hoog willen houden. Welke waarden zetten wij bovenaan de lijst? Er zijn
maar weinig waarden zo verheven dat zij niet een keer moeten wijken voor
andere waarden waaraan wij eveneens hechten. De gangbare moraal vormt de
neerslag van een eerdere afweging van waarden waarin een prioriteiten-
volgorde 1is vastgelegd. De moraal biedt niet alleen een voorlopig
gefixeerde rangorde van waarden, maar spreekt zich ook uit over de
middelen die geéigend zijn om realisatie van de betreffende waarden te
bewerkstelligen. Zolang wij binnen het parcours van de moraal blijven
zijn wij verzekerd van een redelijke consensus met betrekking tot de
deugdelijkheid wvan ons handelen. Een ethische herbezinning op de moraal
wordt pas ondernomen wanneer gegronde twijfel rijst ten aanzien van de
vigerende rangorde van waarden.

Recente ontwikkelingen in de technologie stellen de gangbare moraal op
de proef. Zij vragen om een herijking van de waardenschaal die het
gebinte vormt van onze cultuur. Ons natuurbegrip staat op de helling.
Daarbij zijn zowel de eventuele eigen waarde van de natuur als de mense-
lijke waardigheid ten overstaan van de mnatuur in het geding. Met name de
gentechnologie <vraagt om een herevaluatie van onze uitgangspunten,
Vandaar dat het vertrouwen op het kompas van de moraal moet wijken voor
ethische reflectie op de houdbaarheid van die moraal.

De gangbare moraal negeert de intrinsieke waarde van de natuur goed-
deels. De gangbare moraal is gearticuleerd onder het voorteken van een
antropocentrisch verlichtingsdenken. In dat perspectief omvat de morele
gemeenschap uitsluitend zichzelf verantwoordende individuen. Moreel
relevant zijn dus alleen mensen. Maar zelfs de cirkel om diegenen die
als mens tellen werd bij eerste articulatie nauw getrokken. Een groot
filosoof als Kant onderschrijft weliswaar de mensenrechten, maar =zodra
hij deze positie doorvertaalt naar de burgerrechten, blijken alleen
burgers met bezit echt mee te tellen: bezitslozen, slaven, vrouwen,
kinderen, vallen erbuiten. Sindsdien zien we echter een geleidelijke
kentering optreden. De kring van de morele gemeenschap werd successieve-
lijk steeds verder uitgebreid: door de afschaffing van de slavernij, de

introductie wvan het vrouwenkiesrecht, het verbod op kinderarbeid. De



14

eerstvolgende grensverlegging ligt in de richting van de rechten van het
dier, daarna lijken de planten aan de beurt te komen?.

Bij deze laatste stap - die de planten moet binnenvoeren in de morele
gemeenschap - bezwijkt echter de zeggingskracht van het ethische ver-
toog, zoals dat werd ingesteld door de verlichtingsdenkers. Het 1lid-
maatschap wvan de morele gemeenschap werd in de wverlichtingstraditie
gedefinieerd door een wederkerigheid wvan verantwoordelijkheid tussen
autonome individuen. Dieren en planten voldoen niet aan die clausule.
Verantwoordelijkheid hebben wij mensen wellicht enigermate tegenover
dieren en planten, maar in omgekeerde richting kunnen wij niet spreken
van hun verantwoordelijkheid jegens ons of jegens elkaar. Dieren en
planten vallen daarmee buiten het domein van de moderne moraal.

Vanuit de moraal valt er echter wel een hulpconstructie te verzinnen die
met behoud wvan haar uitgangspunten het morele domein weet te vergroten.
Deze constructie berust op enige mate van overeenkomst tussen mense-
lijke en dierlijke lichamelijkheid en 1lijdenscapaciteit. Kinderen en
geestelijk onbekwamen behoren wel degelijk tot de morele gemeenschap
ondanks het feit dat ook ten aanzien van hen van wederkerigheid in
verantwoordelijkheid geen sprake kan zijn. Maar, =zeggen we dan, wij
hebben wel een ‘zorgplicht’. Op grond van analogie wordt deze zorgplicht
vervolgens uitgebreid naar de dieren. Met betrekking tot planten loopt
deze redenatie echter spaak. Daar houdt de analogie namelijk op, of zij
wordt opgerekt voorbij het geloofwaardige. Over het welzijn van dieren
valt nog redelijk te twisten, het welzijn wvan planten is daarentegen
voor velen aanvechtbaar.

Een ethiek die respect voor de integriteit van het plantaardige leven in
het vaandel wil wvoeren moet nieuwe uitgangspunten formuleren en nieuwe
categorieén introduceren. Discussie hierover vergt de bereidheid om een
andere ethische taal te leren spreken, namelijk een die niet bij voor-
baat bij het menselijk welzijn vertrekt om vandaaruit af te dalen naar
minder complex georganiseerde levensvormen. Een onderzoek mnaar de
ethische aspecten van biotechnologie bij planten moet dus beginnen met
nieuwe termen te zoeken.

Niet iedereen onderschrijft die diagnose. Een veelgehoord argument uit
de hoek van de voorstanders van biotechnologie luidt dat biotechnologie

niet wezenlijk verschilt van reeds aanvaarde en op grote schaal toege-



15

paste moderne veredelingstechnieken die blijkbaar wel te reguleren
vielen binnen de perken van de gangbare moraal. De benadrukking van het
reeds genoemde ’‘familiarity-principle’ en van de norm van ’'substantial
equivalence’ geeft uitdrukking aan die positie. Het is volgens deze
redeneertrant dan ook niet nodig en zelfs ongewenst om de bakens te
verzetten., Een herdefiniéring van ethische uitgangspunten is een hache-
lijke onderneming waartoe wij niet lichtvaardig mogen overgaan. Zolang
consensus mogelijk is mag men niet gaan sjorren aan de ankerpunten
daarvan. De biotechnologie draagt bij aan de leniging wvan de voedselnood
in de wereld, terwijl de extrinsieke gevolgen - de risico’'s en zelfs de
afwentelingsmechanismen in de richting van de derde wereld - in principe
politiek beheersbaar zijn onder het voorteken van de gangbare moraal.
Onder die omstandigheden is er geen voldoende grond om aan het ethisch
vertoog zelf te gaan sleutelen.

Deze redenatie is echter omkeerbaar: uit het feit dat biotechnologie
niet wezenlijk wverschilt van andere moderne veredelingstechnieken kan
ook de conclusie worden getrokken dat die technieken evenmin buiten
schot kunnen blijven bij een ethische herbezinning op onze omgang met de
natuur. Het kan zijn dat wij vroeger op onze koers van culturele ontwik-
keling wissels zijn gepasseerd die alsnog moeten worden omgezet. In die
zienswijze vormt de biotechnologie de uiterste consequentie van een
natuurbenadering die nu juist op de ethische agenda wordt gezet met de
vraag of we zo door willen gaan.

Overigens mag dat niet zo worden opgevat dat de biotechnologie en zelfs
de daaraan voorafgaande landbouwtechnieken nu in de beklaagdenbank
terecht komen. Een heroverweging van ethische uitgangspunten betreft de
vraag welke waarden we willen erkennen en welke rangorde daarin bestaat.
Zelfs als we van nu af aan ook intrinsieke waarden in de natuur erkennen
betekent dat niet dat deze nooit mogen worden geschonden, hoogstens dat
daar dan goede redenen voor moeten worden aangedragen. We zijn dan op
zoek naar criteria die het ons mogelijk moeten maken om te differentié-
ren tussen aanvaardbare en onaanvaardbare technische ingrepen. Ten
aanzien van planten houdt dat in dat eerst de mogelijkheid wvan respect
voor hun eigen waarde moet worden benoemd en erkend en dat de ethische

implicaties daarvan moeten worden uitgewerkt.



16

De huidige publieke en politieke discussie waartoe de biotechnologie ons
maant, speelt zich af tussen vertegenwoordigers van verschillende ethi-
sche opties. Ieder van hen spreekt een andere ethische taal en stelt
andere prioriteiten in de afweging van waarden. Een studie die de ver-
schillende opties en hun relatieve merites in kaart wil brengen zal zich
in een cultuurhistorische bedding moeten bewegen. Wat zijn de contouren
van de huidige moraal en wat verandert er als we niet langer slechts
vanuit de mens redeneren maar ook vanuit de eigen waarde wvan andere
levensvormen? Een dergelijke overweging kan ons ertoe nopen om het
zwaartepunt van de ethiek te verplaatsen vanuit een ‘antropocentrisch’
naar een 'ecocentrisch’ gezichtspunt. Er is in ieder geval al veel
gewonnen als zodoende duidelijk wordt dat het spreken van een 'plant-
waardig’ leven niet per se berust op het toedichten van menselijke
eigenschappen aan planten, maar dat het juist gaat om een inperking wvan
de menselijke handelingsbevoegdheid ten overstaan van andere levens-
vormen, op grond van hun eigenwaarde.

De ommezwaai van het gangbare antropocentrische gezichtspunt naar een
meer ecocentrische invalshoek of zelfs maar kleine stappen in die rich-
ting hebben alleen kans van slagen als daar een maatschappelijk draag-
vlak voor bestaat. Zo’'n draagvlak kan worden gezocht in de min of meer
collectieve grondhoudingen waardoor we ons laten leiden in onze ethische
keuzes., De ene grondhouding is meer antropocentrisch, de andere meer
ecocentrisch, en er liggen uiteraard nuances tussenin. Verschillende
maatschappelijke groeperingen vertrekken vanuit verschillende grondhou-
dingen. Voordat we die grondhoudingen nader bezien is het echter van
belang te weten wat er eigenlijk op het spel staat, voor welke keuzes
inzake de toekomstige ontwikkeling van de landbouw een maatschappelijk
draagvlak gevraagd wordt. Een beknopt historisch overzicht wvan de
ontwikkelingen in de landbouw moge verduidelijken waarover vanuit
verschillende grondhoudingen moet worden beslist en welke waarden

daarbij in het geding zijn.




17

IV. CONTINUITEIT OF BREUK IN DE ONTWIKKELING VAN LANDBOUWTECHNIEKEN?

Als de voorstanders van de biotechnologie zich beroepen op de verwant-
schap van biotechnologie met reeds maatschappelijk geaccepteerde moderne
veredelingstechnieken wordt de continuiteit met de traditionele landbouw
benadrukt. We hebben hier te maken met een verontschuldigingsstrategie.
Er is immers minstens zoveel reden om de discontinuiteit in de schijn-
werper te 2zetten, want meestal worden de traditionele teelt- en verde-
lingsmethoden scherp gecontrasteerd met de moderne landbouw. Om te
kunnen oordelen over continuiteit dan wel discontinuiteit met de tradi-
tie en om te kunnen beslissen of we in geval van continuiteit nog wel zo
verder willen, is enig overzicht over de cultuurgeschiedenis - zij het
noodzakelijkerwijs in vogelvliucht - hier op zijn plaats. In de vorm van
ideaaltypische beschrijvingen worden traditionele en moderne samenle-
ving met elkaar gecontrasteerd.

De traditionele samenleving is gebaseerd op solidariteit: er kunnen zich
weliswaar tekorten voordoen maar die worden hoofdelijk omgeslagen binnen
een wijd- en fijnvertakt systeem van familieverhoudingen. De natuur
wordt - zoniet in haar geheel dan toch in haar samenstellende delen
zoals planten en dieren - als een medesubject tegemoet getreden. Planten
en dieren behoren als het ware tot de familie. Traditionele 1landbouw
voltrekt =zich binnen die voorstellingswereld: veredeling beoogt een
optimale afstemming van gewassen en het gegeven milieu. Men volgt
daartoe de seizoenscyclus op de voet. Veredeling vindt plaats door
selectie van het zaad van sterke planten. Dit traditionele model wvan de
cultuur-natuur verhouding werd afgelost door het moderne - economische -
model.

De omslag van een traditionele naar een moderne samenleving vindt plaats
zodra de sgolidariteit wijkt voor de concurrentie. Meeropbrengst wordt
verkocht en niet langer gebruikt om tekorten elders binnen de wijde
eigen kring op te vullen. Dat niet iedereen meer deelt in welstand of
nood wordt echter niet toegeschreven aan de onderlinge sociale verhou-
dingen, maar de natuur wordt aangewezen als de karige voedselverschaf-
ster. Zij biedt niet genoeg voor iedereen. ’'Schaarste’ is het sleutel-
begrip voor de moderne samenleving. In de moderne samenleving worden de

mensen exterieur aan elkaar, ieder dopt zijn eigen boontjes en tracht de



18

schaarste buiten de deur te houden. Dat deze instelling niet ontaardt in
een oorlog van allen tegen allen, is te danken aan een voortaan collec-
tief gevoerde strijd tegen de karigheid van de natuur.

De introductie wvan economische verhoudingen had grote invloced op de
cultuur-natuur verhouding. De communale gronden van voorheen werden
opgeheven en tot particulier eigendom verklaard. Familiegronden werden
verhandelbare kadastrale percelen. Ruilverkaveling ten gunste van een
efficiéntere bedrijfsvoering was een logisch gevolg daarvan. Het land-
schap werd eenvormiger. De uniformering die zich in de ruimtelijke
ordening voltrok spiegelde zich eveneens in andere culturele terreinen.
Plaatselijke dialecten en daarin opgeslagen volkswijsheden aangaande de
locale band met de omgeving gingen verloren in de vorming van een
algemene landstaal. Dit algehele proces van nivellering trof ook de
landbouw. Om tegemoet te kumnen komen aan de marktvraag vond specialise-
ring plaats. De verwerking in merkprodukten vereist standaardisering van
grondstoffen. Zowel het milieu (bodemverbetering en kunstmatige be-
mesting) als het organisme worden daartoe gemanipuleerd.

Door de intredende verwetenschappelijking onderging de landbouw grote
veranderingen. De ontdekkingen van Darwin en Mendel brachten de gangbare
veredelingstechnieken in een stroomversnelling. Soortvorming door middel
van gerichte kruising en selectie werd op grote schaal op wetenschappe-
lijke wijze ter hand genomen. Veredeling van gewassen vindt al plaats
sinds het neolithicum: onze granen zijn bijv. door eeuwenlange toepas-
sing van traditionele methoden ontstaan uit de- grassen. We spreken in
zulke gevallen van 'landrassen’. Terwijl de landrassen voortbrengselen
waren van locale gewasveredeling en dus een beperkt verspreidingsgebied
hadden aangezien ze waren aangepast aan specifieke milieus, deden in het
moderniseringsproces de 'kwekersrassen’ hun intrede. De kwekersrassen
zijn in belangrijke mate onafhankelijk gemaakt van locale milieus,
m.a.w. van grondsoort, vochtigheid, weertype en van de seizoenscyclus
van de plant. Naast hybridisatie wordt sinds het begin van deze eeuw het
zogenaamde 'heterosis-effect’ geé&xploiteerd, d.w.z. geforceerde groei
bij kruising van ingeteelde plantelijnen. Deze benadering heeft niet
veel meer uitstaande met de traditionele teeltwijze.

Als we nu de biotechnologie in de geschetste ontwikkeling willen situe-

ren, valt op dat er weliswaar sprake moet zijn van continuiteit met een



19

lange ontwikkeling van modernisering, maar dat op langere tijdsschaal
gemeten veeleer de gevolgen van een eens gemaakte breuk op de spits
worden gedreven. De 'kwekersrassen’ van de moderne telers worden name-
lijk recentelijk op hun beurt vervangen door de ‘wereldrassen’.
Veredelingsbedrijven zijn erbij gebaat als de rassen die zij ontwikkelen
zoveel mogelijk onafhankelijk worden gemaakt van geografische verschil-
len in milieu, want alleen op die manier kan de afzetmarkt voor hun
produkten worden vergroot. Daarvoor zijn twee strategieén mogelijk:
ofwel men kan pogen de expressie van het genotype milieu-onafhankelijk
te maken door te zoeken naar generalisten; dit is de weg van land- naar
kwekersrassen (van regionale mnaar Europese schaal). Ofwel men kan
daarentegen pogen het kweekmilieu te uniformeren, zodat de gewasverede-
ling 2zich op aanpassing van de plant aan één standaard-milieu kan
richten; de gewasveredeling legt zich dan toe op de ontwikkeling wvan
specialisten. Dit gebeurt al enigszins door mest- en spuitregimes, en op
heel grote schaal in de steenwolcultuur. In de tuinbouw is op dit punt
uiteraard meer mogelijk dan in de landbouw. Door deze laatste loskoppe-
ling van geografische verschillen wordt de overgang van kwekersrassen
naar wereldrassen voltrokken. Nu wordt het ras samen met het geéigende
kweekmilieu geéxporteerd.

Het veredelen betreft zowel het gewas als het kweekmilieu. Maar in de
tweede strategie is de gewasveredeling in feite anders gericht dan in de
eerste, namelijk op specialisten in plaats van op generalisten, en met
name daaraan levert de biotechnologie haar bijdrage. Door bijv. de
genetische modificatie wvan het wvriespunt of door het inbrengen van
zouttolerantie, in combinatie met standaardisering van het kweekmilieu,
kunnen de betreffende rassen immers een voorheen ongekende verspreiding
krijgen. De biotechnologie radicaliseert zodoende de moderne tendens die
gewassen in toenemende mate ontkoppelt van geografische verschillen in
milieu. Een korte excursie naar de biologische grondslagen daarvan zal
dat nog verder verduidelijken:

Planten onderscheiden zich wvan dierlijke en menselijke organismen door
hun totipotentie, d.w.z. dat complete planten niet alleen uit voortplan-
tingsorganen gegenereerd kunnen worden maar in principe uit alle cellen.
Dat maakt in de traditionele aanpak het stekken mogelijk en in de

moderne wetenschappelijke benadering het kloneren. Een wvrij nieuwe



20

ondersteunende techniek voor de biotechnologie is die van het vervaar-
digen van somatische embryo’s: vanuit een plantecel wordt een weefsel-
kweek op gang gebracht die - voorzien van toegevoegde voedingsstoffen en
een omhulling - als kunstzaad kan fungeren. Uit dergelijke zaden worden
nakomelingen verkregen die genetisch identiek zijn aan de plant waaruit
de begincel geisoleerd is. Deze techniek van ongeslachtelijke voortplan-
ting garandeert series identieke planten. Om bij al deze identieke
nakomelingen verzekerd te zijn van gelijke expressie van het genetisch
uitgangsmateriaal wordt bovendien het milieu liefst kunstmatig invariant
gehouden, door te telen op steenwolsubstraat of in hydrocultures.
Terwijl planten naar hun eigen aard een expressie vormen van de telkens
veranderende verhouding van genen en locaal milieu, wordt in de biogene-
tische teelttechniek de milieufactor vrijwel geheel getniformeerd.
Toepassing daarvan is verregaand milieu-neutraal. Van de grootschalige
toepassing van genetisch gemodificeerde gewassen wordt gevreesd dat zij
een grote diversiteit aan locale rassen, met name in de derde wereld,
teloor zal doen gaan; dat heet ’'genetische erosie’.

Vanwege de toenemende abstractie van het milieu wordt de biotechnolo-
gische benadering van de natuur door kritici aan de kaak gesteld als
exclusief en reducerend DNA-denken®. De band van een plant met zijn
omgeving wordt doorgesneden en de omgeving wordt desnoods vervangen door
een technisch gecontroleerde 'virtual reality’ voor de betreffende
plant. Een voedselvoorziening op biotechnologische leest zou in het
uiterste geval geheel op kasteelt kunnen berusten. Dat wordt door
sommige cultuurcritici uit de hoek van de natuurbescherming zelfs
verwelkomd. Zij stellen voor om de wereldvoedselvoorziening in biogene-
tische kascultures te concentreren, zodat het beschikbare landbouwareaal
kan worden ingeperkt ten gunste van nieuw te ontwikkelen natuur. Van-
zelfsprekend stoelt deze weergave op overdrijving. De meeste voor-
standers van biotechnologie zullen integratie van hun produkten in de
reguliere landbouw buiten in het veld beogen. Daarbij besteden =zij
weliswaar veel aandacht aan de mogelijke risico’s voortvloeiend uit
eventuele ongewenste verspreiding, maar de macro-gevolgen op het sociale
vlak, met name voor de derde wereld, vormen een moeilijk punt.

Inmiddels kan er echter reeds voorzichtig sprake zijn van een kentering.

Het Brundtland-rapport van de VN heeft in wijde kring bijval gevonden.



21

Het streven naar 'duurzame ontwikkeling' staat ook in de landbouw hoog
genoteerd. Ofschoon de term ’'duurzame ontwikkeling’' op twee vrijwel
onverenigbare gedachten hinkt, namelijk die van economische ontwikkeling
en die van duurzame natuurbejegening, biedt hij toch een criterium aan
de hand waarvan verschillende soorten technologie met elkaar vergeleken
kunnen worden. Duurzame ontwikkeling mag dan in absolute zin nauwelijks
of niet realiseerbaar zijn, het biedt toch een maat voor 'meer of minder
in de richting’. Daaraan gemeten vallen toepassingen van biotechnologie
die wuitmonden in wereldwijde monocultures van biogenetische produkten
zonder meer af. In dat opzicht is er reeds internationaal gekozen voor
een breuk met de moderne trend. Biotechnologie kan echter ook bijdragen
aan diversificatie van gewassen in een afstemming op specifieke mi-
lieus. Dat gebeurt tegenwoordig ook aantoonbaar. Tegenover wereldom-
spannende onderzoeksprojecten staan reeds tal van kleinschalige toepas-
singen toegespitst op de landbouw in ontwikkelingslanden. De ontwikke-
lingslijn van landrassen, via kwekersrassen naar wereldrassen is dan ook
niet onontkoombaar; integendeel, er kondigen =zich reeds koerswijzi-
gingen aan.

In deze overwegingen is duidelijk geworden welke keuzes gemaakt moeten
worden en welke waarden daarbij op het spel staan. Het zal er bij de
ethische afweging van ontwikkelingen in de biotechnologie om moeten gaan
of zij passen in het beeld van duurzame ontwikkeling. Daarbij kan de
notie van respect voor de integriteit wvan plantaardig leven de nodige
aandacht wvoor de omgevingscomponent afdwingen. Met een berocep op het
ecologisch belang van plaatselijke rassen moet gezocht gaan worden naar
grotere diversiteit, niet in universele- maar juist in specifieke soort-
milieu verhoudingen. Kleinschalige toepassingen op locaal niveau zijn -
mede in het belang van derde wereldboeren - te prefereren boven groot-
schalige projecten. Hoe deze beperkingen en kansen gewaardeerd zullen
worden vanuit verschillende grondhoudingen, ieder met zijn specifieke

visie op de natuur, staat nu te bezien.



23

V. GRONDHOUDINGEN MET BETREKKING TOT DE NATUUR.

Door onze grondhouding situeren wij ons gevoelsmatig in de wereld,
ergens in een precair evenwicht tussen afstandelijkheid en betrokken-
heid. Grondhoudingen zijn basale waardenoriéntaties die ons gidsen bij
onze interpretaties van de wereld. Grondhoudingen zijn dus de voedings-
bodem van onze denkbeelden en als zodanig vormen zij disposities tot
handelen,

Vanuit bepaalde natuuropvattingen kunnen we terugvragen naar de achter-
iiggende grondhoudingen. De betreffende natuuropvattingen moeten repre-
sentatief zijn. Zij worden in eerste instantie op ideaaltypische wijze
vastgesteld, zoals eerder ook is gebeurd bij het gemaakte contrast
tussen traditionele en moderne samenleving. De term 'ideaaltype’ is
afkomstig wvan Max Weber. Volgens Weber 1is de sociale werkelijkheid
overvol aan betekenissen. Als we er iets van willen begrijpen moeten we
een gerichte doorsnede maken door een passend ideaaltype op te stellen.
De gezochte grondhoudingen zijn op een speciale manier gekoppeld aan de
hier gepresenteerde ideaaltypische natuuropvattingen. Afhankelijk van de
grondhouding die we innemen zullen immers slechts bepaalde betekenis-
doorsneden voor ons toegankelijk zijn. In de ene grondhouding (i.c.
heerschappij) zullen vooral betekenissen van culturele oorsprong tevoor-
schijn treden, in het uiterste geval daartegenover (i.c. participatie)
vooral natuurlijke betekenissen. De kunst van het interpreteren van
betekenissen wordt ‘hermeneutiek’ genoemd. Daaraan gekoppeld zouden
grondhoudingen dus als hermeneutische sleutels kunnen worden opgevat. De
afzonderlijke grondhoudingen openen verschillende toegangswegen tot de
natuur (begrepen als betekenissamenhang) en daarmee corresponderen dan
ook verschillende natuuropvattingen®.

Aangezien grondhoudingen en natuurbeelden direct samenhangen kumnen zij
beide worden uitgezet op een as met als ultersten 'antropocentrisme’ aan
de ene kant en 'ecocentrisme’ aan de andere kant. De eerste variant
noemen we 'heerschappij’, de tegenovergestelde variant noemen we ‘parti-
cipatie’. In de heersershouding krijgt de natuur vanuit de cultuur een
functionele waarde toegekend. In de participatiehouding wordt de intrin-
sieke waarde van de natuur erkend en wordt de cultuur verondersteld zich

daarnaar te voegen. Tussen beide uitersten wordt op de as een plek



24

aangekruist voor de partnerschapshouding: daarin wordt gepoogd om
functionele waardetoekenning en intrinsieke waarde-erkenning in elkaar
passend te maken. Gezien haar wijdverbreide en historisch invloedrijke
karakter, mag bovendien een speciale wvariant van grondhouding niet
onvermeld blijven: die van het rentmeesterschap. De rentmeester situeert
zich tussen de heerser en de partner in. Meestal om religieuze redenen
(verantwoordelijkheid tegenover de Schepper), maar ook wel uit verge-
lijkbare geseculariseerde motieven (verantwoordelijkheid tegenover
toekomstige generaties) opteert de rentmeester voor de zorgplicht voor
de natuur. Op alle levensgebieden dient aan deze verantwoordelijkheid te
worden vormgegeven, waarvoor rekenschap dient te worden afgelegd. De
rentmeester is zodoende antropocentrisch maar ontfermt zich over de
natuur voor zover daarin enigerlei vorm van eigenwaarde onderkenbaar is.
Er worden hier dus vier grondhoudingen onderscheiden op een spectrum dat
loopt van antropocentrisme naar ecocentrisme.

De grondhoudingendiscussie werd in de Nederlandse milieufilosofie gei-
ntroduceerd door Zweers®. Hij onderscheidt in hetzelfde spectrum zes
grondhoudingen. Om de uiltersten niet tot karikaturen te laten verworden,
bencemt hij namelijk nog twee buitenposten: de despoot aan de kant van
de heerser, de unio mystica aan de kant van de participatie. Daardoor
wordt de heersershouding verlost van het stempel van de tirannie over de
natuur; de heerser wordt ten tonele gevoerd als een verlichte heerser.
De participant wordt in dezelfde beweging ontdaan van mythische of
natuurreligieuze trekken. Wij houden het op vier grondhoudingen, maar
onder inachtneming van de welwillende visie op heerser en participant.

De ene grondhouding is niet minder ethisch verantwoord dan de andere.
Het zijn alle vier ethische vertrekpunten, alleen onder verschillend
voorteken. In het vervolg wordt gepoogd om vanuit de wverschillende
grondhoudingen een waardebepaling te geven van specifieke toepassingen
van biotechnologie. De bedoeling is om op die manier de ethische discus-
sie tussen de representanten van de verschillende grondhoudingen te
verhelderen, niet om een Salomonsoordeel te geven over wie uiteindelijk
gelijk heeft. De beoordeling wvan de grondhoudingen op hun merites is
voorbehouden aan het publieke debat - en in het verlengde daarvan - aan

de politiek.



25

Overigens mag door de hier ondernomen poging om het denken in termen van
grondhoudingen beleidsrelevantie te geven, ook niet de indruk worden
gewekt dat de verscheidenheid aan grondhoudingen op zichzelf gedefini-
eerd zou worden door een telkens verschillende inzet wvan middelen.
Veeleer gaat een inhoudelijke bepaling van de grondhoudingen vooraf aan
de poging om hun beleidsrelevantie aan te geven. Een korte inhoudelijke
kenschets van de vier onderscheiden grondhoudingen, alvast toegespitst
op de hiervoor gesignaleerde cultuurhistorische problemen waarvoor de
biotechnologie ons stelt, dient daarom als voorzet voor een meervoudige
ethische afweging op een aantal afzonderlijke probleemvelden van bio-

technologie bij planten.

A. DE HEERSER.

* De heerser meent ten behoeve van het menselijke voortbestaan volle-
dig over de natuur te kunnen beschikken. De natuur verschijnt
daardoor slechts als grondstoffenvoorraad, functioneel gerelateerd
aan menselijke doeleinden. De heersershouding is dynamisch van aard,
want in zijn toeéigening en verbetering van de natuur is hij steeds
grensverleggend bezig. De heerser zoekt maximaal nut en profijt; hij
houdt daarbij op democratische wijze rekening met de randvoorwaarden
van het bestaande juridische en economische bestel. De natuur wordt
door de heerser op grond van haar onberekenbare aspect (aardbe-
vingen, stormvloeden en pestilentieén) gezien als iets dat overwon-
nen, beheerst en gecontroleerd moet worden. De natuur valt vooral in
gedomesticeerde vorm te genieten. Aan zichzelf overgelaten volgt de
levende natuur een koers van ‘trial and error’ door het proces van
natuurlijke selectie. Daarbij krijgen succesvolle genotypen de
overhand. Welk genotype succesvol 1is hangt af van de omgeving,
d.w.z. van de invloed wvan licht, voedsel, e.d., maar ook van para-
sieten, predatoren, enz. De biotechnologie volbrengt het ’'trial and
error’-proces efficiénter, vanuit een beperkt uitgangsmateriaal en
ten koste van minder 'misfits’.

* Door middel van techniek worden instrumenten ontwikkeld om de aarde
herbergzaam te maken en te houden, op de eerste plaats voor mensen
maar onder vermijding van het toebrengen van nodeloos leed aan mensen

en aan andere levensvormen die kunnen 1lijden. De maatschappelijke



26

aanvaardbaarheid wvan techniek is een afgeleide van de risico’s die
deze met zich mee brengt. Zijn de risico’s binnen redelijke marges
voorzienbaar en controleerbaar dan staat niets de introductie wvan
nieuwe technieken in de weg.

* Ten aanzien van de ruimtelijke ordening wordt integratie bepleit wvan
biogenetisch gemodificeerde gewassen in de vrije natuur, d.w.z. in het
landbouwareaal. Een gecontroleerde proefperiode moet in acht worden
genomen. De veiligheidsvoorschriften moeten echter niet worden over-
dreven, want de risico’'s zijn betrekkelijk kleinschalig en locaal van
aard en zijn onvergelijkbaar met de genetische loterij wvan de onge-

temde natuur.

*

De schaalvergroting die de nieuwe wereldrassen met zich meebrengen
hoeft geen probleem te zijn, zolang de globale biodiversiteit maar
niet door genetische erosie wordt aangetast. Dat kan door percelen
wilde natuur in stand te houden, gepaard gaande met de instelling van
genenbanken. De huidige cultuurgewassen behoeven al een intensief
gecontroleerd milieu en plegen daarom nauwelijks invasies in de wilde
natuur;, dat geldt des te meer voor opzettelijk gemodificeerde planten.

* De derdewereldproblematiek is weliswaar een resultante van de economi-
sche schaalvergroting, maar maatregelen m.b.t. rechtvaardige verdeling
moeten op internationaal niveau door de politiek worden genomen en pas
in dat perspectief komt de ethiek aan de orde; het gaat niet aan om de
economie of de techniek in de beklaagdenbank te zetten want economen
en technici zijn slechts de uitvoerders van collectief gemaakte

keuzes.

B. DE RENTMEESTER.

* Voor de rentmeester verschijnt de natuur weliswaar in antropocentrisch
perspectief, maar er zijn wel degelijk grenzen. Aan de rentmeester is
het wvruchtgebruik wvan de natuur gegeven, niet het opsouperen ervan.
Daardoor wordt de expansiedrift wvan de heerser beteugeld. Op =zijn
minst zal de rentmeester een zorgplicht onderschrijven voor andere dan
menselijke organismen, nog los daarvan in hoeverre zij in lijden-
scapaciteit op de mens lijken. Het probleem ligt vervolgens in de
relatieve rangorde van de erkende intrinsieke waarden. Biogenetische

manipulatie van planten ten dienste van de mens is toegestaan maar



27

niet om iedere willekeurige reden. Menselijke belangen prevaleren
boven de vitale belangen van dieren en planten, maar vitale belangen
prevaleren op hun beurt boven louter economische belangen. Deze
discussie wordt al geruime tijd gevoerd m.b.t. proefdiergebruik: dat
is geoorloofd als het om het testen van belangrijke medicijnen gaat
maar dat gaat niet op voor kosmetica. Over het algemeen mogen vitale
belangen van dieren en planten niet worden opgeofferd aan economische
belangen als daar niet een hoger belang mee gediend wordt, waarbij ter
discussie staat wat per geval hoger mag heten.

Techniek is niet een neutraal instrument dat goed of slecht kan worden
ingezet. Met de techniek wordt impliciet een instrumentele verhouding
tot de natuur naar de derde wereld geéxporteerd. Daarom wordt een
pleidooi gevoerd voor 'aangepaste technologie’', d.w.z. techniek die
geworteld is in de locale sociaal-economische context en die daardoor
tevens 1is aangepast aan een specifieke cultuur-natuur verhouding.
Daarbij is de natuur niet maatgevend maar er moet wel voor worden
gewaakt dat de zelforganisatie van afzonderlijke soorten en van
ecosystemen als overkoepelende gehelen, niet ontwricht raakt. Als dat
toch dreigt moeten menselijke belangen wijken of is in ieder geval
terughoudendheid geboden. Dé rentmeester zal met name terughoudendheid
verlangen t.a.v. horizontale genoverdracht, opdat de schepping of de
natuur niet uit haar voegen raakt. De integriteit van de schepping of
van de natuur zoals die in het evolutieproces op eigen kracht geworden
is, is voor de rentmeester een groot goed.

De conservatieve rentmeester pleit in de ruimtelijke ordening voor
functionele scheiding van landbouw, stedebouw, recreatie, industrie,
de progressieve voor verweving waarbij natuur en gebruiksruimte zoveel
mogelijk op elkaar worden afgestemd en in elkaar worden geschoven.
Voor de conservatieve rentmeester betekent dat de noodzaak wvan de
instelling van natuurreservaten waarin de natuur aan zichzelf wordt
overgelaten. De progressieve rentmeester opteert voor 'natuurontwik-
keling' volgens ecologisch model. In principe heeft de rentmeester
niets tegen de humanisering van de natuur als dat maar met respect

voor het andere gebeurt,



28

* De schaalvergroting van de landbouw en de daarmee gepaard gaande
universalisering wvan gewassen baart zorgen, met name ook vanwege de
gevolgen voor de derde wereld. Ethiek gaat aan economie en politiek
vooraf. Ook technische ingrepen moeten zijn gebaseerd op respect en
ontvankelijkheid voor de grenzen die de zelforganisatie wvan het leven
daaraan stelt. De mens kan zijn orde sTechts aan de natuur opleggen
binnen de restricties van een kwaliteitsvolle ontmoeting wvan cultuur
en natuur. Schaalvergroting mag niet tot nivellering van landschap-

pelijke verschillen leiden.

C. DE PARTNER.

* De partner zal ook andere levensvormen dan de mens als potentiéle
bondgenoten tegemoet treden. Dat vooronderstelt dat dieren en
planten een eigen inbreng wordt vergund in de interactie met mensen,
De natuur wordt opgevat als een samenspel van verschillende levens-
vormen, waarbij iedere levensvorm haar eigen expressiviteit en haar
eigenwaarde investeert. Een dergelijke opvatting van de natuur hoeft
niet per se te botsen met de natuurwetenschappelijke benadering. Wél
vereist zij een respectvolle omgang met de natuur. In deze ziens-
wijze onderscheidt de mens zich van andere levensvormen doordat hij
niet slechts op biologische wijze aan de natuur participeert maar
zich bovendien daartoe verhoudt. Aangezien hij zodoende niet volle-
dig met zijn biologische oorsprong samenvalt kan hij ervoor kiezen
om zelfs in een meer omvattende dan alleen biologische zin tot de
natuur te behoren. Die wvrijheid drukt zich uit in een ethische
stellingname, in dit geval in een zelfgekozen partnerschap met het
bijbehorende respect voor de daarbij betrokken andere levensvormen.
Het betreffende partnerschap zal meestal asymmetrisch zijn, want het
gaat om interactie tussen levensvormen van verschillend niveau van
organische complexiteit. Met name de ecologische landbouw (in
onderscheid met de meer kosmologisch geinspireerde biologisch-
dynamische landbouw die onder de participatiehouding wvalt te rang-
schikken) komt aan deze vereisten tegemoet.

* Mensen mogen de 2zo begrepen mnatuur tot op zekere hoogte middels
technische ontwerpen en ingrepen exploiteren, zolang er maar geen

sprake kan zijn van forcering van betrokken levensvormen. Zulk een



29

exploitatie kan =zelfs tot wederzijds voordeel strekken. In een
dergelijk ’'natuurlijk ondernemen' =zullen echter in sommige gevallen
menselijke belangen moeten wijken voor dierlijke of plantaardige.
Die afweging kan bijv. worden gemaakt aan de hand van de vraag of
binnen het betreffende menselijke bestek de soorteigen ontplooiing
van de betrokken levensvorm wordt bevorderd of geschaad. Zo'mn
afweging stelt grenzen aan het technisch ingrijpen in de natuur.
Respect voor natuurlijke evenwichten is hier de norm. Langs die weg
komt men tot de notie van 'duurzame technologie', d.w.z. in de
anorganische sector 'integraal ketenbeheer’ en daarnaast in de
biotechnologie technieken die opereren binnen de marges van het
zelfregenererend vermogen van de natuur.

De vorm van ruimtelijke ordening die het partnerschap vereist, is
afhankelijk daarvan of de metafoor wvan het partnerschap sterk of
zwak wordt geinterpreteerd. Behoudende partners verdelen de taken en
gunnen elkaar eigen ruimtes op die punten waar nog geen overeen-
stemming mogelijk is, m.a.w.: conflicten worden vermeden, samenwer-
king vindt plaats waar mogelijk en afzondering waar nodig, alles
terwille van de harmonie. Progressieve partners daarentegen zien het
conflict juist als een constructieve modus van verstandhouding of
als een mogelijkheid tot wederkerige groei, integratie wordt nage-
streefd op het scherp van de snede. In het eerste geval past een
benadering wvan de ruimte die door buffers gescheiden functies
oplevert, in het tweede geval past een optimale verweving, zonodig
met toepassing van overgangszonering. Doorvertaald naar de biotech-
nologie zouden de genetisch gemodificeerde gewassen die de partner
spaarzaam toelaat eveneens in gebufferde vorm kunnen worden geintro-
duceerd, of in een zoneringssysteem kunnen worden ingepast, in ieder
geval tot hun onschadelijkheid in het vrije veld afdoende is bewe-
zen.

Schaalvergroting mag niet in uitgestrekte monocultures ontaarden,
omdat daarin de interactie tussen elkaar ondersteunende levensvormen
teniet wordt gedaan. In de landbouw wordt, net zoals in de mense-
lijke samenleving, pluriformiteit gewaardeerd. ’'Biodiversiteit’ - in
een onderlinge afhankelijkheid van levensvormen - is het sleutel-

woord.



30

* De derdewereldproblematiek kan alleen worden opgelost door solidari-
teit met behoud van verscheidenheid. Ontwikkelingslanden krijgen
rechten op hun natuurlijke genenreservoir. De traditionele teelt-
technieken dienen beschermd te worden. Genetische modificatie
uitgevoerd op traditioneel beheerde planten blijft schatplichtig aan

de oorspronkelijke beheerders.

D. DE PARTICIPANT.

* De natuur is voor de participant het geheel van onderling afhanke-
lijke en onderling verweven levensvormen. De mens maakt onlosmake-
lijk deel uit van deze natuur. Daarom is hij respect verschuldigd
aan de verschillende Ilevensvormen, niet alleen op grond van de
intrinsieke waarde van andere organismen, maar ook op grond van de
complexiteit van de natuur: de talloze relaties tussen organismen
hebben een surplus-waarde die boven het nut voor de mens uitgaat. De
participant trekt uit het samenspel van levensvormen in natuurlijke
evenwichten verdergaande consequenties dan de partner. Hij maakt een
aantal principiéle keuzes om grenzen te stellen aan het ingrijpen
door de mens in de natuur. Weliswaar ontkomt ook de participant er
niet aan om ten behoeve van voedselproduktie in te grijpen in de
natuur, maar hij probeert daarbij zoveel mogelijk in te spelen op de
inherente dynamiek wvan natuurlijke processen. De biologisch-dynami-
sche landbouw probeert hieraan nader invulling te geven op grond van

een spirituele visie op de relatie van mens en natuur.

* Wetenschap en techniek zijn bij de participant gebaseerd op een

holistische visie. Participatie en high-tech hoeven daarin niet per se
op gespannen voet met elkaar te staan. De participant zal bijv.

agrificatie, ofwel energiewinning wuit plantaardige grondstoffen,

ondersteunen. Voorop staat dat techniek de processen in de bodem en

gewas moet begeleiden en niet forceren. Een gematigd gebruik wvan

uitputbare energiebronnen is voorwaarde. Techniek staat in het teken

van locale zelfvoorziening in energie en van ondersteuning van natuur-
lijke zelfregulatie door de landbouw.

* In zijn benadering van de ruimtelijke ordening probeert de parti-
cipant de natuurlijke zelfordening op de voet te volgen. Culturele

ingrepen in de natuur, ten behoeve van landbouw of huisvesting



31

moeten optimale voorwaarden scheppen waaronder de natuur zichzelf
kan ontplooien. Schaalvergroting (bijv. door ruilverkaveling) moet
worden tegengegaan aangezien de matuur dan in het gareel van econo-
misch rendabele produktiewijzen wordt gedwongen; in dat geval
dreigen de gebruikte machines de perceelgrootte te bepalen. De
teelttechnieken zijn biologisch van aard. Ziekten, plagen en onkrui-
den maken deel uit van het natuurlijk evenwicht; zij kunnen o.a.
door het Anderling op elkaar afstemmen van gewassen worden tegen-
gegaan. In de landbouw maakt de participant gebruik wvan biologische
en fysische teeltmaatregelen om een kwalitatief en kwantitatief
goede oogst te behalen, zonder vreemde verstorende elementen zoals
chemische bestrijdingsmiddelen in het milieu te brengen. In dit
kader worden biotechnologische ontwikkelingen zeer kritisch gevolgd
en zullen toepassingen voorlopig slechts sporadisch plaatsvinden.

* Landbouw en voedingsmiddelenindustrie worden gekenmerkt door een eigen
optimale schaal. Wereldomspannende industriéle netwerken en daaraan
beantwoordende transportsystemen kosten veel energie en zijn ineffi-
ciént, Kleinschaligheid is de norm. Daarbij behoort een voorkeur voor
het voedsel van het seizoen en uit de regio.

* De derdewereldproblematiek moet integraal worden aangepakt via
economische en maatschappelijke hervormingen, zowel in het Noorden
als in het Zuiden, wil een duurzame samenleving daadwerkelijk
gestalte krijgen. Veranderingen in die richting wvallen mede te
verwachten van de kant van westerse subculturen die zich solidair

opstellen met culturele minderheden uit de derde wereld.

Met behulp wvan dit overzicht wvan grondhoudingen kunnen wij ons nu
oefenen in het redeneren vanuit grondhoudingen met betrekking tot

specifieke ethische problemen.



33

VI. ETHISCHE AFWEGING VANUIT GRONDHOUDINGEN.

De ethische afwegingen die met betrekking tot specifieke toepassingen
van biotechnologie noodzakelijk zijn betreffen bij de huidige stand van
ontwikkeling een aantal actuele probleemvelden. Deze zijn in tabel ge-
bracht en per grondhouding aan een ethische afweging blootgesteld.

Als mogelijke opties zijn - overeenkomstig het in deze discussie inge-
burgerd gebruik - de volgende formules gekozen: 'nee' - 'nee, tenzij' -
‘ja, mits’ - 'ja’. Bij ’'nee, tenzij’' en 'ja, mits’ ligt de bewijslast
omgekeerd: in het geval van 'nee, tenzij’ ligt de bewijslast bij degene
die verandering wil, in het geval van 'ja, mits’ bij de opponent. ’'Nee,
tenzij’ betekent in dit geval dat degene die genetische modificaties wil
aanbrengen goede redenen moet geven waarom uitzondering op het algemeen
geldende ’'nee’ moet worden gemaakt. ‘Ja, mits' betekent dan dat degene
die bezwaar wil maken tegen genetische modificaties die in principe
geaccepteerd zijn, moet aantonen dat er niettemin algemeen aanvaarde
waarden geschonden worden of dat er schadelijke gevolgen kunnen optreden
en die moeten vervolgens onder dat ’‘mits’ stuk voor stuk geclausuleerd
worden. Tot nu toe heeft een dergelijke formulering van ethische oorde-
len alleen plaats gevonden binnen het toetsingskader dat door de commis-
sie Schroten is opgesteld m.b.t. biotechnologie bij dieren. Ten aanzien
van biotechnologie bij dieren is een ’‘nee, tenzij'-beleid politiek
bekrachtigd. Volgens de gangbare antropocentrische moraal zou biotech-
nologie ten aanzien van planten op een 'ja, mits’ mogen rekenen. In zijn
waardenafweging ten aanzien van biotechnologie huldigt de antropocen-
trist immers het standpunt dat er meer geoorloofd is naarmate de betref-
fende levensvormen verder van de mens afstaan. Zo'n redenering resul-
teert bij voorbaat in de volgende prioriteitenlijst: biotechnologie bij
mensen: ‘nee’, of bij hoge uitzondering (gentherapie); bij dieren 'nee,
tenzij’, bij planten ’ja, mits’, bij bacterién ‘ja’ (onder de nodige
voorzorgsmaatregelen), Omdat het exclusief antropocentrische gezichts-
punt juist ter discussie wordt gesteld in het onderhavige rapport,
worden er meer nuances aangebracht in de ethische afweging. Op de eerste
plaats wordt het 'nee’, 'nee, tenzij', ’'ja, mits’' of 'ja’ niet in zijn
algemeenheid bepaald voor alle biotechnologie bij planten, maar er wordt

gedifferentieerd tussen verschillende toepassingen en op de tweede



34

plaats worden de onderscheiden probleemgevallen anders beocordeeld per
grondhouding.

De tabel bevat een schematisch overzicht van de morele rangorde binnen
de grondhoudingen voor een zevental onderscheiden probleemvelden op het
gebied van de genetische modificatie van gewassen. Om te laten zien hoe
een specifieke ethische afweging uiteindelijk op formule is gebracht
volgt een summiere verantwoording voor elk van de gemaakte keuzes.
Daarna volgen enige kanttekeningen m.b.t. de interpretatie en de reik-

wijdte van dit model.

De tabel dient als voorbeeld, niet als definitief toetsingskader. In de
tabel zijn de uitkomsten opgenomen van een voorlopige ethische afweging.
Het onderhavige rapport hakt geen knopen door voor derden, maar moet
worden gezien als een uitnodiging aan betrokkenen om met behulp van het
grondhoudingen-perspectief orde op zaken te stellen. Het rapport nodigt

uit tot ethische discussie en heeft geen veldwachtersfunctie.




35

TABEL VAN GEDIFFERENTIEERDE ETHISCHE AFWEGING VAN GENETISCHE MODIFICA-

TIE.

A Herbicide resistente
gewassen

Heerser

Rentmeester

Partner

Nee, tenzij

Participant

B Ziekteresistente Ja Ja Ja, mits Nee, tenzij
gewassen
(biotische stress)

C Abiotische stress Ja Ja Ja, mits Nee, tenzij

resistente gewassen
(koude, droogte,
zouttolerantie)

D Esthetische veran-
dering (vorm, kleur,
geur, smaak)

E Inbrengen van soort-
vreemde inhouds-

Ja

Nee, tenzij

Nee, tenzij

Nee

Nee

stoffen

F (Economische) Ja Nee, tenzij Nee Nee
bescherming met
behulp van octrooien

G (Economische) Ja Ja Ja, mits Nee, tenzij

bescherming met
behulp van het
kwekersrecht




36

A, HERBICIDE-RESISTENTE GEWASSEN.

De heerser beschouwt elk onkruid in een teelt als een ongewenst kwaad.
Onkruiden horen per definitie niet thuis in een teelt en gaan altijd ten
koste wvan het cultuurgewas. Ze mogen daarom bestreden worden en de
hiervoor mnoodzakelijke inzet van herbiciden is geoorloofd. Herbicide-
resistente gewassen maken een verminderde “inzet van herbiciden mogelijk
en zij leiden bovendien tot een voortdurende verbetering van de teelten
(hogere opbrengsten). -

De rentmeester heeft als criterium dat onkruiden de teelten qua op-
brengst en kwaliteit niet ongunstig mogen beinvloeden, maar hij zoekt
alternatieven voor herbiciden. Daarom is hij geinteresseerd in mechani-
sche onkruidbestrijding. Hij volgt onderzoeksresultaten hieromtrent en
past de technieken waar geschikt op eigen bedrijf toe. In ieder geval
wordt een selectief gebruik wvan herbiciden voorgestaan. Herbicide-
resistente gewassen kunnen worden ingezet mits ze geen ecologische
schade veroorzaken,

De partner gaat ervan uit dat onkruiden bij een teelt onvermijdelijk
zijn en er in principe ook bij horen. Het streven in de teelt richt zich
op evenwicht en op beheersing van de onkruidpopulatie. Herbicide-resis-
tente rassen zouden in de onkruidbeheersing een rol kunnen spelen, maar
biotechnologie heeft op dit gebied zeker geen prioriteit.

De participant ziet onkruiden als een geintegreerd onderdeel van het
totale agro-ecosysteem. Onkruiden zeggen iets over de bodemgesteldheid
en geven daardoor een signaal naar de landbouw. Een combinatie wvan
teeltmaatregelen (keuze van een geschikt ras en gewas, bodemverzorging,
snelle bodembedekking en mechanische onkruidbeheersing) moet ervoor
zorgen dat het onkruid op de percelen onder controle blijft en een goede
oogst kan worden behaald. Herbiciden worden niet gebruikt. Herbicide-

resistente rassen hebben dan ook geen betekenis voor de participant.

B. ZIEKTERESISTENTE GEWASSEN.

De ontwikkeling van ziekteresistente gewassen vormt een antwoord op
biotische stress, afkomstig van virussen, schimmels, insekten.

De heerser beschouwt ziektes als niet thuis horend in het teeltsysteem.
Ziektes gaan altijd ten koste van opbrengst en kwaliteit wvan het cul-

tuurgewas en mogen dus bestreden worden. Ziekteresistente gewassen zijn



37

hierbij een uitkomst en voor virusresistentie tot dusver zelfs de enige
oplossing.

De rentmeester is het hiermee eens. Ziekte en plagen tasten de gewassen
aan en dienen daarom bestreden te worden. Ziekteresistente gewassen zijn
bij de nodige bestrijding een belangrijk milieuvriendelijk hulpmiddel.

De partner meent dat ziektes niet helemaal te vermijden zijn maar op een
zo laag mogelijk beheersbaar niveau gehouden moeten worden. Er dient
alleen bestreden te worden als schadedrempels overschreden worden en dan
nog met een zo gering mogelijke inzet van pesticiden. In principe wordt
uitgegaan van natuurlijke evenwichten; biologische methodes hebben
daarom de voorkeur. Chemische bestrijdingsmiddelen dienen zoveel moge-
lijk vermeden te worden. Ziekteresistente gewassen betekenen zonder meer
een verbetering. Biotechnologie kdn hier een rol in spelen.

De participant gebruikt geen chemisch-synthetische bestrijdingsmiddelen.
Ziektes worden beschouwd als uitdrukking van een onevenwichtige teelt-
omstandigheid. Via een geschikte keuze van teeltsysteem en een com-
binatie van teeltmaatregelen wordt getracht ziekten en plagen onder
controle te houden. Ziekteresistente rassen kunnen onderdeel van deze
preventieve maatregelen zijn, maar zijn nooit een doel op zich. Biotech-
nologisch ontwikkelde rassen worden niet per definitie afgewezen, maar

wegens de reductionistische methode zeer kritisch bekeken.

C. ABIOTISCHE STRESSRESISTENTE GEWASSEN.

De heerser acht abiotische stress een handicap die overwonnen moet en
kan worden. Via stressresistente gewassen kunnen teelten ook onder
minder gunstige externe omstandigheden worden gerealiseerd.

De rentmeester sluit zich hierbij aan. Via stressresistente gewassen
kunnen ook minder goede gronden in cultuur worden gebracht, hetgeen
opbrengstverhogend werkt en bijdraagt aan de voedselvoorziening.

De partner meent dat abiotische stressresistente gewassen in een aantal
gevallen een oplossing kunnen bieden maar dat toch goed afgewogen moet
worden of er geen ongewenste neveneffecten optreden. Er kunnen immers
nieuwe gewassen worden geintroduceerd in milieus die eerder geen leef-
ruimte daaraan boden met alle mogelijke verschuivingen in leefgemeen-

schappen vandien.



38

De participant acht abiotische stressresistente gewassen een overbodige
ontwikkeling, want de participant werkt in principe met aan regio en
klimaat aangepaste gewassen. Abiotische stressresistente gewassen zouden
hoogstens van pas komen als zij belangrijke blokkades in het traditione-
le teeltsysteem zouden kunnen opheffen, maar binnen het teeltsysteem
worden in eerste instantie de cultuurmaatregelen aangepast om problemen

te overwinnen.

D. ESTHETISCHE VERANDERING (VORM, KLEUR, GEUR, SMAAK).

De heerser acht verandering van de morfologie een verrijking van het
arsenaal van mogelijkheden en een bron van nieuwe commerciéle mogelijk-
heden. De markt bepaalt welke ontwikkelingen succesvol zijn en welke
niet.

De rentmeester deelt dit optimisme niet. Het aanbrengen van esthetische
veranderingen heeft alleen zin als daarmee een nauwkeurig omschreven
hogere waarde dan de economie gediend wordt. De zorg voor het bestaande
geeft de rentmeester aanleiding tot terughoudendheid.

De partner vindt het nastreven van esthetische verandering geen zinnige
ontwikkeling. Het doel staat in geen verhouding tot de hiermede gepaard
gaande interventie in de natuurlijke socortenrijkdom. De natuur bevat
genoeg variatie om een voldoende breed aanbod te garanderen,

De participant is het in deze met de partner eens. Esthetische ver-
anderingen d.m.v. biogenetisch ingrijpen zijn niet nodig en passen niet

in de filosofie van de teeltwijze.

E. INBRENGEN VAN SOORTVREEMDE INHQUDSSTOFFEN.

De heerser acht het inbrengen van soortvreemde genetische informatie met
als doel nieuwe inhoudsstoffen in planten te introduceren geoorloofd.

De rentmeester gaat deze toelatende houding te ver. Commerciéle overwe-
gingen mogen in dit geval niet de doorslag geven. Er moet een over-
tuigend bewijs worden geleverd dat de inhoudsstof niet op een andere
manier geproduceerd kan worden en dat er geen reéle alternatieven
voorhanden zijn. Dit zou bijvoorbeeld kunnen gelden voor de produktie
van unieke medicijnen.

De partner en de participant wijzen deze ontwikkeling af. De eigenwaarde

van de plant wordt in hun visie door het inbrengen van soortvreemde




39

inhoudsstoffen op ontoelaatbare wijze aangetast (in geval van medicijn-

produktie kan soms een uitzondering worden gemaakt).

F. (ECONOMISCHE) BESCHERMING D.M.V. HET OCTROOIRECHT.

De heerser acht het octrooirecht een geéigend middel om de noodzakelijke
(bio)technologische vernieuwing te bevorderen en de ondernemer op
adequate wijze te belonen voor de geleverde inspanningen die de maat-
schappij ten goede komen. Zeker m.b.t. planten levert dat geen onover-
komelijke problemen op.

De rentmeester heeft moeite met het octrooirecht bij levende organismen,
ook bij planten. De zorgplicht verdraagt zich moeilijk met het principe
van het octrooirecht dat de ondernemer voor een bepaalde tijd exclusieve
rechten verleent. Een octrooli op onder laboratoriumcondities geisoleerde
genen kan voor de rentmeester nog door de beugel maar octrooien op
hogere levensvormen zoals planten zijn niet geoorloofd.

De partner verwerpt octrooien op levende organismen en zelfs op vitale
bouwstenen. De benadering van het octrooirecht is niet te rijmen met de
gehuldigde intrinsieke waarde van levensvormen.

De participant is het hiermee eens. Het als ’‘claim’ ervaren octrooirecht
is een aan de natuur van buitenaf opgelegde menselijke constructie,
hetgeen haaks staat op de notie dat de natuur zelf aan de teeltmethode
richting dient te geven. Bovendien moeten produkten uit de natuur,
waaronder rassen, voor iedereen vrij beschikbaar zijn. Het 'farmers

privilige’' staat hoog in aanzien bij de participant.

G. (ECONOMISCHE) BESCHERMING D.M.V. HET KWEKERSRECHT.

De heerser heeft pgeen enkel probleem met het kwekersrecht dat echter
meestal niet als voldoende gezien wordt. De heerser heeft voorkeur voor
het octrooirecht dat een betere bescherming biedt.

De rentmeester kan zich geheel vinden in het kwekersrecht. Dit recht
komt tegemoet aan de wens van een zekere bescherming voor de kwekers-
rechthouder hetgeen het verantwoord exploiteren van rassen bevordert.

De partner heeft veel minder problemen met het kwekersrecht dan met het
octrooirecht. Op voorwaarde dat de nieuwe rassen op verantwoorde wijze
in de vrije natuur kunnen worden ingevoegd heeft de partner geen bezwaar

tegen de uitoefening van het kwekersrecht.



40

De participant heeft minder moeite met het kwekersrecht dan met het
octrooirecht. Het kwekersrecht geldt als beloning voor de inspanning van
de veredelaar. Er kunnen echter geen eigendomsrechten of iets dergelijks
op eigenschappen worden geclaimd. De rassen moeten voor iedereen be-
schikbaar zijn (ook in economische zin) en de boer moet zijn eigen

zaaizaad kunnen vermeerderen.

Een aantal kanttekeningen moge tenslotte de leesbaarheid wvan de tabel

bevorderen:

1.De kolommen ja’'s en nee’s kunnen er per grondhouding heel anders
uitzien als er met betrekking tot het becogde doel - bijv. ‘herbi-
cideresistentie - wordt gedifferentieerd tussen realisatie d.m.v.
verschillende veredelingstechnieken. Dit betekent met name dat de
tabel voor ’'klassieke’ veredelingstechnieken een andere invulling kan
krijgen. Bij de probleemvelden 'esthetische verandering’ en 'inbren-
gen van vreemde inhoudsstoffen’ - bijvoorbeeld -zullen t.a.v. klas-
sieke veredeling de houding van zowel de heerser als de rentmeester
'ja' zijn, terwijl de partner en de participant een gekwalificeerd
'ja, mits’' zullen laten horen, waarbij een voeorbehoud wordt gemaakt
met betrekking tot de gehanteerde hulpmiddelen. De gehanteerde fysi-
sche en/of chemische techniek om de 'klassieke’ kruising tot stand te
brengen kan namelijk dermate als natuurvreemd worden ervaren dat een
dergelijke techniek wordt afgewezen. Een voorbeeld hiervan is mutage-
nese. Een dergelijke differentiatie in gebruikte techniek is hier niet
per probleemveld doorgevoerd. Deze wijze van presenteren strookt met
de definitie wvan genetische modificatie =zoals die wordt gehanteerd
door de VCOGEM (zie bijlage 2). Daarin vindt een dergelijke differen-

tiatie evenmin plaats.

2.De distributie van de al dan niet verder gekwalificeerde ja's en nee's
over het raster van grondhoudingen en probleemvelden is een moment-
opname. De tabel is niet bedoeld als een blauwdruk voor een toetsing,
die sommige ontwikkelingen verbiedt en voor andere ontwikkelingen voor
een aantal jaren investeringen rechtvaardigt. De tabel biedt daaren-
tegen een voorbeeld van ethische afweging. Deze invalshoek stemt

overeen met de veranderende rol van de overheid. Terwijl het bedrijfs-



41

leven gedurende het afgelopen decennium werd geconfronteerd met een
veelheid van vergumnningen, heffingen en sancties, wordt nu, aanvullend
op de bestaande regelgeving, een faciliterend beleid gevoerd. Daardoor
wordt het bedrijfsleven uitgenodigd om, tezamen met betrokken partijen
zoals consumentenorganisaties, mede de normen te bepalen en zonodig
zichzelf te Dbegrenzen (maatschappelijke zelfregulering), hetgeen
vervolgens kan worden vastgelegd. Het onderhavige rapport poogt de
communicatie over ethische kwesties tussen overheid en bedrijfsleven

te bevorderen en het bevat dan ook geen voorschriften.

.De grondhoudingen zijn in kaart gebracht op grond van een indeling
naar ideaaltypen op een spectrum tussen antropocentrisme en ecocen-
trisme. Reéel betrokken posities in het maatschappelijke krachtenveld
kunnen op hun consistentie worden beoordeeld door ze naast het gegeven
model te leggen, maar dan kunnen ook discrepanties aan het licht
treden. Dat zal met name gelden voor het 'rentmeesterschap’. Histo-
risch gezien is het rentmeesterschap gearticuleerd in een christelijke
confessionele matrix en als zodanig heeft het ook zijn intrede gedaan
in de Nederlandse politiek. Het ideaaltype van de rentmeester, zoals
hier gepresenteerd, mag zich uiteraard niet te ver verwijderen van
zijn historische concretisering maar valt daar niet zonder meer mee
samen., Er moet Iimmers de vrijheid gewaarborgd blijven om zich voor een
bepaalde grondhouding uit te spreken zonder daarmee tot enige partij-
keuze te worden gedwongen. Niettemin is een keuze voor een grondhou-
ding mnooit wvrijblijvend, want het gaat wel degelijk om normatieve

oriéntaties met wereldbeschouwelijke implicaties.

.Ofschoon de onderscheiden grondhoudingen niet in onderlinge wverge-
lijking worden genormeerd, als zouden bijv. het rentmeesterschap of
het partnerschap bij voorbaat 'beter' of 'rechtvaardiger’ zijn dan de
overige houdingen, is er maatschappelijk gezien toch wel een geleide-
lijke verschuiving waarneembaar in de richting van een meer ecocen-
trische benadering. Elk van de grondhoudingen stelt zijn eigen crite-
ria voor een rechtvaardige omgang van mensen met andere levensvormen,
maar die houding waarin de mens zichzelf exclusief tot de maat van de

natuur uitroept begint maatschappelijk draagvlak te verliezen. Ook in



42

het beleid van de overheid wordt steeds meer rekening gehouden met de
natuur als een waarde op zichzelf, dus nog afgezien van haar functies
voor de mens. Ofschoon er geen a priori voorkeur kan worden uitge-
sproken voor een van de grondhoudingen, lijkt op dit moment, op deze
plek in Europa, een groeiend politiek draagvlak te ontstaan voor op
zijn minst het rentmeesterschap, =zoniet het partnerschap. Uiteraard
kunnen wuit feitelijke ontwikkelingen geen normatieve richtlijnen
worden ontleend. Uit het ‘zijn’ kan geen ’'behoren’ worden afgeleid. De
ethiek gaat niet met de mode mee. Maar recente technologische ontwik-
kelingen brengen wel een ethische verlegenheid aan het licht. Nu wij
op genetisch niveau in het leven kunnen ingrijpen blijkt onze algemeen
aanvaarde ethische code ten aanzien van het leven niet meer toerei-
kend. Technieken zonder precedent dwingen ons ertoe om de bestaande
waardenschaal te herijken en om de bakens zo te verzetten dat de
natuur ethische relevantie krijgt. Dat kan ons nopen tot onze troon-
afstand in de natuur en tot een dienovereenkomstig opschuiven in

grondhouding.

.Voorzover grondhoudingen collectief gedragen worden, verschuiven ze
geleidelijk in de tijd, maar die wverschuiving is gekoppeld aan een
zeker welvaartsniveau. Volgens het Brundtlandrapport moet aan de
ontwikkelingslanden eerst een economische inhaalmanoceuvre worden
gegund voordat van hen een grote prioriteit voor milieuzorg mag worden
verwacht. Vandaar de koppeling tussen geremde economische groei en
duurzaamheid in het Brundtlandrapport. Doorvertaald naar grondhoudin-
gen zou dat betekenen dat de Derde Wereld-landen voorlopig niet in
hetzelfde tempo als de rijke landen opschuiven richting ecocentrisme.
Maar in deze weergave van de stand van zaken gaat toch een westers
vooroordeel schuil. Het introduceren van economische concurrentie in
traditionele culturen kan juist een breuk veroorzaken met een nog
bestaand partnerschap met de natuur. Dat kan misschien worden voorko-
men als het westen bereid is om de ontwikkelingslanden genoegdoening
te geven voor de genetische diversiteit die zij aan de betreffende
landen onttrekt. Een inhaalmanoeuvre van de ontwikkelingslanden zou in
dat geval minder inbreuk hoeven te maken op de daar wellicht nog

bestaande solidariteit tussen mens en natuur. Onze eigen aanwijsbare




43

verschuiving in grondhoudingen verplicht ons niet alleen aan de natuur
maar ook aan onze medemensen in de derde wereld inclusief hun relatie

tot de natuur.




45

VII. CONCLUSIES EN AANBEVELINGEN.

*

Een ethische afweging van het toepassen van genetische modificatie bij
planten kan niet beperkt blijven tot het inschatten van extrinsieke
gevolgen op grond van risico-analyses, maar vraagt tevens - en zelfs
daaraan voorafgaand - om inhoudelijke standpuntbepalingen inzake de
intrinsieke waarde van de mnatuur. Daarbij spelen wereldbeschouwelijke

aspecten zoals natuurbeelden een belangrijke rol.

Het onderhavige rapport biedt een inventarisatie van ’'grondhoudingen’
ofwel 'basale waardenoriéntaties’, met behulp waarvan telkens m.b.t.
specifieke gevallen een ethische afweging kan plaatsvinden. De ethi-
sche redenering is anders per grondhouding. Als voorbeeld wvan een
dergelijke ethische afweging is een tabel toegevoegd, waarin m.b.t.
een aantal probleemvelden in de biotechnologie bij planten een stand-
puntbepaling vanuit elk van de onderscheiden grondhoudingen is onder-

gebracht.

De ethische afweging ten aanzien van innovatieve technologieén is
nooit voltooid. Als de overheid bovendien een faciliterend beleid
voorstaat, moet zij een voortgaande dialoog entameren. Het verdient
dan ook aanbeveling de ethische discussie te institutionaliseren, niet
d.m.v. het instellen van een eenmalige toetsingscommissie, maar door
in het kader van maatschappelijke zelfregulering een commissie in te
stellen die gaande de weg van biotechnologische ontwikkeling voorstel-
len voorbereidt voor gepaste (zelf)begrenzing. De vereiste ethische
afweging kan daadwerkelijk plaatsvinden in een onderling gesprek
tussen vertegenwoordigers wvan de verschillende grondhoudingen, gere-
cruteerd uit overheidsorganen, het bedrijfsleven en andere belangheb-
bende organisaties. Om de discussie vlottend te houden moet het
ethisch begrippenkader door voortgezet onderzoek verder worden ontwik-

keld dan hier in eerste aanzet mogelijk was.

De grondhoudingen worden in dit rapport niet zelf op hun ethisch
gehalte gewogen. Zij vertegenwoordigen ieder apart een consistent et-

hisch vertrekpunt. Niettemin nopen nieuwe technologische ontwikkelin-



46

gen tot een standpuntbepaling in welke mate we natuurwaarden willen
honoreren en dat kan een verschuiving in de dominante grondhouding
betekenen. De politiek zal moeten doordenken of het dominante antr-
opocentrische denken, dat de natuur alleen beschouwt als functioneel
gerelateerd aan menselijk com-fort, in het licht van duurzame ontwik-
keling plaats moet maken voor een meer natuurge-richt (ecocentrisch)
standpunt. De politiek kan op grond van ethische discussie met nieuwe
normstelling =zo'n geleidelijke verschuiving instigeren (of erop
reageren, voor zover die verschuiving zich al voltrekt in baanbreken-

de subculturen in de samenleving).

Nieuwe technologische ontwikkelingen kunnen niet worden gelegitimeerd
met een beroep op voortzetting van een reeds aanvaarde benadering als
die benadering juist moet worden geherwaardeerd op grond van de nieuwe
ontwikkelingen die eruit voortvloeien. Mutagenese en transgenese zijn
zonder precedent en zelfs in de natuur hoogst uitzonderlijk of ronduit
afwezig (zeker als het horizontale genoverdracht betreft). Het wver-
dient dan ook aanbeveling om met deze technieken terughoudendheid te

betrachten.

Alhoewel als begrip ambivalent, kan 'duurzame ontwikkeling’ toch een
maat geven voor toepassing van biotechnologie in de landbouw. Aan dat
criterium gemeten moeten grootschalige toepassingen die een wereld-
markt vereisen, plaatsmaken voor toepassingen die op locaal niveau de
verhouding wvan gewas en milieu optimaliseren. Ontwikkelingslanden
kunnen daarvan meeprofiteren indien zij bovendien juridisch en econo-
misch beschermde zeggenschap krijgen over de daar aanwezige biodiver-

siteit en het daarin gelegen genenreservoir.




47

LITERATUURVERWIJZING:

1.

2.

Roger Straughan, 1992, ‘Ethics, Morality and Crop Biotech-
nology’, ICI Seeds, Reading University.

Vgl.: Roderick Nash, 1989, ‘The rights of nature: a histo-
ry of environmental ethics’, University of Winconsin
Press.

Jaap van der Wal en Edith Lammerts van Bueren, 1993, ’Zit
er toekomst in ons DNA ?’, Werkgroep Genenmanipulatie en
Oordeelsvorming, Driebergen.

Voor een hermeneutische ingang in de problematiek zie ook:
Glinter Altner, 1992, ‘Gutachten: Ethische Aspekte der
gentechnischen Verdnderungen von Pflanzen, Wissen-
schaftszentrum Berlin fiir Sozialforschung.

Wim Zweers, 1989, ‘Houdingen ten opzichte van de natuur/,
in: Heidemijtijdschrift, 100e jrg., no. 3, p. 74-80. Voor
een recentere bestandsopname zie: W.Zweers, 1991, ‘Radica-
lisme of historisch besef? Over breuken en continuiteit in
de grondhoudingendiscussie’ in: W.Zweers (red.), ’‘Op zoek
naar een ecologische cultuur - Milieufilosofie in de jaren
negentig’, Ambo, Baarn, p. 63-69.



BIJLAGE 1

TAAKSTELLING, SAMENSTELLING EN WERKWIJZE VAN DE COMMISSIE
"ETHISCHE ASPECTEN VAN DE BIOTECHNOLOGIE BIJ PLANTEN"

Taakstelling:
- Het begeleiden van het inventariserende onderzoek, uit te voeren door

P. Kockelkoren.
- Het adviseren van de minister wvan Landbouw, Natuurbeheer en Visserij

op grond van de resultaten van het inventariserende onderzoek.

Samenstelling:
- Prof.dr. H.J Achterhuis (Universiteit Twente), voorzitter.

- Dr. J.J. Dekkers (Ministerie LNV), secretaris.

- Dr. P.H.J. Kockelkoren (Universiteit Twente), uitvoerend onderzoeker.

- Prof.dr. G.A. van Arkel (em. hoogleraar), lid.

- Mevr. dr. C.M, Colijn-Hooijmans (adj. directeur CPRO, DLO), 1lid.

- Prof.dr. K. Bakker (em. hoogleraar), 1lid.

- Prof.dr. J.M.M. van Damme (NIQO, Heteren), lid.

- Prof.dr.ir. G. van Dijk (directeur NCR, Rijswijk), lid.

- Mevr. P.S. Souwerbren (Kleine Aarde, Boxtel), lid.

- Ir. R. Kooistra (CBTB, Den Haag), lid.

- Ir. J.E, Veldhuyzen van Zanten (NIABA. Leidschendam), 1lid.

- Mevr.ir. M. Hopman (Ministerie LNV), adv. 1lid.

- Drs. R. van Akker (Ministerie Q&W), adv. 1lid.

Tevens heeft, na overleg met de Nederlandse Vereniging voor Zaaizaad en
Pootgoed (NVZP), dr. C. Noome (directeur Van der Have Research) aan de

laatste vergaderingen van de commissie deelgenomen.

Werkwijze:

Tijdens de uitvoering van het onderzoek zijn voor een brede oriéntatie
bilaterale gesprekken gevoerd, zowel met een aantal leden van de commis-
sie, als met een aantal externe personen. Deze externe personen zijn:

- Ir. J.P. Vermue (voorm. medewerker van de KNBTB).

- Prof.dr.ir. E. Schuurman (hoogleraar Reformatorische Wijsbegeerte en

1id Eerste Kamer der Staten Generaal).



Mevr. ir. E. Lammerts van Bueren (Louis Bolk Imnstituut, Driebergen).
Prof.dr.ir. E. Goewie (voorm. secretaris Adviesraad Wetenschap en
Technologie, hoogleraar ecologische landbouw, LU Wageningen).

Mevr. dr. B. Tappeser (6ko Institut, Freiburg, Duitsland).

Mevr.dr. B. Weber (8ko Institut, Freiburg, Duitsland).

Prof.dr. G. Altner (Universitdt Heidelberg, Duitsland).

Dr. C. Noome (Van der Have Research, Rilland).

Ir. J.G. Wessels (codrdinator biotechnologie programma, DGIS, Min. van
Buitenlandse Zaken).

Prof. Dr. Ir. E. Jacobsen (hoogleraar plantenveredeling, LU Wagenin-

gen)



BIJLAGE 2

VERANTWOORDING TEN AANZIEN VAN HET BEGRIP GENETISCHE MODIFICATIE

In hoofdstuk 6 wordt een ethische afweging gemaakt voor een aantal pro-
bleemvelden in de plantaardige produktie ten opzichte van een specifieke
toepassing van biotechnologie, t.w. de genetische modificatie. Voor een
definitie van dit begrip is aangesloten bij de definitie zoals gehan-
teerd dooy de voorlopige Commissie Genetische Modificatie (VCOGEM). Deze
is:
'Het veranderen van het genetische materiaal op een wijze die van nature
niet mogelijk is door voortplanting of natuurlijke recombinatie, met
dien verstande dat daaronder in ieder geval wordt begrepen het verande-
ren van dat materiaal door toepassing van:
a.Recombinant DNA-technieken waarbij gebruik gemaakt van vectorsystemen.
b.Technieken waarbij erfelijk materiaal dat buiten het organisme is
geprepareerd, rechtstreeks in een organisme wordt gebracht, waaronder
mede begrepen micro-injectie, macro-injectie en micro-encapsulatie.
c.Celfusie of -hybridisatietechnieken waarbij levende cellen met nieuwe
combinaties van erfelijk genetisch materiaal worden gevormd door de
fusie van twee of meer cellen met gebruikmaking van methoden die van
nature niet voorkomen, doch dat daaronder niet wordt begrepen het
veranderen van dat materiaal door:
- in vitro bevruchting;
- conjugatie, transductie, transformatie of andere natuurgelijke
technieken; of
- polyploidie, mits bij toepassing van deze technieken geen
recombinant DNA-moleculen of genetisch gemodificeerde organismen

worden gebruikt.





